
opusdei.org

Conèixer-lo i
conèixer-te (IX): No
tinguis por, que jo
soc amb tu

Al llarg de la nostra vida
d’oració també apareixeran
dificultats o dubtes. Hi ha molts
motius per pensar que en
aquells moments Déu està
especialment a prop.

15/09/2020

Aproximadament sis segles abans del
naixement de Jesús, el poble jueu
estava dominat per Babilònia. Molts



havien estat portats presoners a terra
estrangera. Les promeses antigues
semblava que s’esvaïen. La
temptació de pensar que tot havia
estat un engany era molt a prop. En
aquest context, sorgeixen textos
profètics sobre l’alliberament del
poble i, especialment, oracles de
molta fondària espiritual en què Déu
ens manifesta la seva proximitat en
tot moment. «No tinguis por»,
repeteix una vegada i una altra: «Si
travesses aigües profundes, jo soc
amb tu; si passes rius, el corrent no
et cobrirà. Si camines pel foc, no et
cremaràs, no et consumiran les
flames» (Is 43, 1-2). I continua més
endavant: «No tinguis por, que jo soc
amb tu (…). Fes-me venir de lluny
fills i filles» (Is 43, 5-6).

Una tornada constant

Al Nou Testament, com és lògic, no
desapareix aquesta crida a confiar en
Déu, no cessa aquest consol enmig de



les inquietuds de la vida. Algunes
vegades el Senyor se serveix dels
seus àngels, com quan es dirigeix a
Zacaries, espòs de santa Isabel, el dia
en què va entrar a oferir encens al
santuari; eren ja un matrimoni ancià
i no havien pogut tenir fills fins
aquell moment. «No tinguis por,
Zacaries: la teva súplica ha estat
escoltada» (Lc 1, 13), li diu l’àngel. Els
missatgers de Déu havien portat un
anunci similar tant a sant Josep,
quan no sabia si rebre o no Maria a
casa seva (cf. Mt 1, 20), com als
pastors, quan es van atemorir en
saber que Déu volia que fossin els
primers a adorar el nen Jesús nounat
(cf. Lc 2, 10). Aquesta i moltes altres
ocasions són una mostra que el
Senyor sempre ens vol acompanyar
en les decisions importants de la
nostra existència.

Però no només els profetes i els
àngels són portadors d’aquest «no
tinguis por». Quan el mateix Déu es



va fer home, va ser ell qui
personalment va continuar amb
aquesta tornada al mig dels camins
de la vida dels qui l’envoltaven. Amb
aquestes mateixes paraules, per
exemple, Jesús anima els seus oients
a no deixar-se envair per la incertesa
de l’aliment o del vestit, sinó a
preocupar-se sobretot per la seva
ànima (cf. Mt 10, 31). També Crist vol
portar pau al cap de la sinagoga que
havia perdut la filla, però no havia
perdut la fe (cf. Mt 5, 36); donar
tranquil·litat als apòstols quan,
després d’una nit de tempesta, el
veuen apropar-se caminant sobre les
aigües (cf. Jn 6, 19), o tranquil·litzar
els tres apòstols —Pere, Joan i Jaume
— que van veure la seva glòria al
Tabor (cf. Mt 17, 7). Déu busca
sempre interceptar aquesta por,
natural davant de les manifestacions
ordinàries o extraordinàries de les
seves accions.



També sant Josepmaria notava
aquesta reacció divina en recordar
un esdeveniment especial en la seva
vida interior. Concretament quan un
dia d’estiu de l’any 1931, mentre
celebrava la santa Missa, va
comprendre d’una manera
especialment clara que són els homes
i les dones corrents els que
aixecarien la creu de Crist en totes
les activitats humanes.
«Ordinàriament, davant del que és
sobrenatural, tinc por. Després, ve el 
ne timeas!, soc Jo».[1] Aquesta por no
apareix només davant d’aquestes
accions singulars de la gràcia. Es
presenta també, de diverses
maneres, en la vida cristiana
ordinària; per exemple, quan Déu
ens fa entreveure la grandesa del seu
amor i de la seva misericòrdia, quan
comprenem una mica millor la
profunditat del seu lliurament a la
creu i en l’Eucaristia, o quan
experimentem la invitació a seguir-lo
més de prop... i ens inquieta quines



conseqüències poden tenir aquestes
gràcies en la nostra vida.

Més fort que qualsevol dubte

L’oració, mentre siguem a la terra, és
un combat.[2] Resulta dramàtic que
els desitjos més nobles del cor humà
—com pot ser viure en comunicació
amb el nostre propi creador— hagin
estat parcialment desfigurats i
desviats pel pecat. Els nostres anhels
d’amistat, amor, bellesa, veritat,
felicitat o pau estan units, en la
nostra situació actual, a l’esforç per
superar errors, a la dificultat per
vèncer algunes resistències. I
aquesta condició general de la vida
humana es troba també en la relació
amb el Senyor.

En els inicis de la vida de pietat,
molts s’espanten en pensar que no
saben fer oració, o es confonen
davant dels fracassos, les
inconstàncies i el desordre que
poden acompanyar l’inici de



qualsevol tasca. S’intueix, llavors,
que apropar-se al Senyor significa 
topar amb la Creu; no ha de
sorprendre que apareguin el dolor, la
solitud, les contradiccions.[3] Es tem
també, amb el pas dels anys, que el
Senyor permeti proves i foscors que
exigeixin més del que podem oferir.
O es mira amb nerviosisme la
possibilitat que ens envaeixi la rutina
i, al final, ens hàgim de conformar
amb una relació mediocre amb Déu.

Aquestes paraules —«no tinguis
por»— que van escoltar Zacaries,
Josep, els pastors, Pere, Joan, Jaume i
tants altres també es dirigeixen a
cadascun de nosaltres al llarg de tota
la nostra vida. Ens recorden que, en
la vida de la gràcia, el més decisiu no
és el que fem, sinó el que obra el
Senyor. «L’oració és una tasca
conjunta de Jesucrist i de cadascun
de nosaltres»[4] en què el
protagonista principal no és la
criatura, que intenta estar atenta a



l’acció de Déu, sinó el Senyor i la seva
acció en l’ànima. Això ho entenem
amb facilitat quan Déu ens obre nous
horitzons, quan desperta sentiments
d’agraïment o ens convida a
emprendre senders de santedat...
Però aquesta mateixa confiança
hauria de continuar present quan
apareixen les dificultats, quan sentim
la nostra petitesa i sembla que es
tanca la foscor al nostre voltant.

«Soc jo, no tingueu por». Jesús, així
com entenia les dificultats, les
confusions, les pors i els dubtes
d’aquells que el volien seguir, ho
continua fent amb cadascun de
nosaltres. El nostre afany per viure al
seu costat és sempre inferior que el
seu per tenir-nos a prop. És ell qui
s’entossudeix a fer que siguem feliços
i és prou fort per aconseguir aquest
designi seu, tenint en compte fins i
tot les nostres fragilitats.

Disposicions que ajuden a pregar



Per la nostra part, hem de fer el
possible per entrar en autèntics
camins d’oració. Tot i que la
conversa amb els altres sembli
espontània o natural, en realitat vam
aprendre a parlar —i vam descobrir
les actituds elementals del diàleg—
amb ajuda dels altres, molt
lentament. El mateix passa en el
tracte amb Déu, perquè «l’oració ha
de calar en l’ànima de mica en mica,
com la petita llavor que es convertirà
més endavant en un arbre frondós».
[5] I per això és comprensible que els
deixebles hagin demanat a Jesús que
els ensenyés a pregar (cf. Lc 12, 1).

Entre aquestes actituds fonamentals
per entrar en una vida d’oració hi ha
la fe i la confiança, la humilitat i la
sinceritat. Quan preguem amb una
disposició equivocada —per
exemple, quan no volem revisar el
que ens allunya de Déu o quan no
estem disposats a renunciar a la
nostra autosuficiència—, correm el



risc de fer estèril l’oració. És veritat
que sovint aquestes actituds errònies
són inconscients. També, si
perseguim un model erroni d’eficàcia
per a la nostra oració, tan freqüent
en la nostra cultura, és fàcil que
caiguem en la trampa de mesurar la
nostra relació amb el Senyor només
pels resultats que es perceben i que,
a la llarga, ens costi trobar temps per
resar.

D’entre aquestes disposicions íntimes
per pregar, són singularment
essencials les que fan referència a la
confiança en el Senyor. Tot i que
tinguin bona voluntat, certes llacunes
en la formació fan que força
persones visquin amb una noció
equivocada de Déu i de si mateixes.
De vegades poden imaginar que Déu
és un jutge rígid, que exigeix una
conducta perfecta; altres vegades
poden pensar que hem de rebre el
que demanem tal com ho volem
nosaltres, o que els pecats són una



barrera insalvable per assolir un
tracte sincer amb el Senyor. Encara
que pugui semblar obvi, necessitem
construir la nostra vida d’oració
sobre el fonament segur d’algunes
veritats nuclears de la fe. Per
exemple, que Déu és un Pare amorós
que es plau amb el nostre tracte; que
l’oració és sempre eficaç perquè ell
atén les nostres súpliques encara que
els seus camins no siguin els nostres,
o que les nostres ofenses són
precisament una ocasió per apropar-
nos de nou al nostre salvador.

Regalar a Déu les nostres
dificultats

«Que no saps pregar? —Posa’t a la
presència de Déu i tot just comencis a
dir: “Senyor, que no sé fer oració...”,
pots estar segur que has començat a
fer-la».[6] Com va fer amb els
apòstols, el Senyor ens va ensenyant
a poc a poc a créixer en aquestes
actituds íntimes, si no ens amaguem



en el monòleg interior ni en una
oració anònima, aliena als nostres
desitjos i preocupacions reals.[7]

Com els passava a ells, la nostra
relació amb el Senyor avança enmig
de les mateixes debilitats. La falta de
temps, les distraccions, el cansament
o la rutina són habituals en l’oració,
de manera similar a com es
produeixen també en les relacions
humanes. De vegades això exigeix
cuidar l’ordre, vèncer la mandra,
situar el que és important per sobre
del que és urgent. Altres vegades
requereix realisme per ajustar amb
finor els moments dedicats al Senyor,
com ha de fer una mare de família
que no es pot desentendre dels seus
fills petits en cap moment. Sabem
que, de vegades, en l’oració «cal una
atenció difícil de disciplinar».[8] Ens
dispersen les preocupacions, les
tasques pendents, els estímuls de les
pantalles. I la part dolenta de tot això
és que pot confondre el nostre món



interior: sorgeixen les ferides de
l’amor propi, les comparacions, els
somnis i les fantasies, els
ressentiments o els records de tota
mena. Podem experimentar que,
malgrat saber-nos en la presència de
Déu, «bullen al cap els assumptes en
els moments més inoportuns».[9]

Ens afecta, també com és lògic, el
cansament físic: «La feina rendeix el
teu cos, i no pots fer oració».[10] Ens
pot servir de consol recordar que la
fatiga també adorm els apòstols en la
glòria del Tabor (Lc 9, 32) o en
l’angoixa de Getsemaní (Lc 22, 45). I a
més del cansament físic, en la nostra
cultura és freqüent una classe de
cansament interior que neix de
l’ansietat en les tasques, de la pressió
en la professió i en les relacions
socials, o de la incertesa davant del
futur... i que aquest estat interior pot
augmentar la dificultat per meditar
amb serenitat.



El Senyor entén bé —de fet, molt
millor que nosaltres— aquestes
dificultats. Per això, encara que ens
facin patir perquè voldríem un tracte
més delicat amb ell, moltes vegades
«no hi fa res... si no aconsegueixes
concentrar-te i recollir-te».[11]
Podem intentar parlar amb Jesús
precisament d’aquests assumptes,
notícies, persones o records que
ocupen la nostra imaginació. A Déu li
interessa tot el que és nostre, per
trivial o insignificant que sembli. I,
sovint, ens ajudarà a valorar aquests
assumptes, persones o reaccions
d’una altra manera, amb sentit
sobrenatural, des de la caritat. Així
com fan els nens en braços de la seva
mare, podem descansar en ell,
lliurar-li el nostre atordiment,
refugiar-nos al seu cor per assolir la
pau.

Un afany més gran que el nostre



Probablement, les dificultats més
greus són «els enganys del
Temptador que ho fa tot per desviar
l’home de la pregària, de la unió amb
el seu Déu».[12] El nostre Senyor va
ser temptat pel dimoni al final
d’aquells quaranta dies de retir al
desert, quan sentia la gana i la
debilitat (Mt 4, 3). Ordinàriament, el
maligne aprofita les nostres
distraccions i pecats per introduir en
l’ànima la desconfiança, la
desesperança i la renúncia a l’amor.
En canvi, com apareix constantment
en l’Evangeli, la nostra debilitat és en
realitat un motiu per apropar-nos
encara més al Senyor. I «a mesura
que un avança en la vida interior, els
defectes personals són percebuts
amb més claredat».[13]

Amb aparença d’humilitat, el dimoni
ens pot fer creure que som indignes
de tractar Déu, que els nostres
desitjos d’entrega són aparents i que
poden amagar certa dosi d’hipocresia



i de falta de determinació. «Et penses
que són tants els teus pecats, que el
Senyor no podrà escoltar-te?».[14] La
consciència de la nostra indignitat —
tan valuosa en si mateixa— pot
provocar llavors un sofriment real,
però equivocat, que poc té a veure
amb el dolor veritable, i que ens pot
tancar en una actitud queixosa, que
fins i tot arriba a impossibilitar
l’oració. Evidentment, la tebiesa i els
pecats poden ser un obstacle per a
l’oració, però no en aquest sentit. El
Senyor no deixa d’estimar-nos per
molt grans que siguin les nostres
flaqueses. No l’espanten, ni el
sorprenen, i no renuncia al seu desig
que assolim la santedat. Encara que
arribéssim deliberadament a pactar
amb la rutina, amb el conformisme o
amb la tebiesa, Déu no deixaria
d’esperar el nostre retorn.

Però l’enemic també pot temptar
«fins i tot quan l’ànima crema encesa
en l’amor de Déu. Sap que aleshores



la caiguda és més difícil, però que —
si aconsegueix que la criatura
ofengui el seu Senyor per poc que
sigui— podrà llançar sobre aquella
consciència la temptació de la
desesperança».[15] Llavors poden
aparèixer l’amargor i el desencant.
Per mantenir viva l’esperança en tot
moment, cal ser realistes, admetre la
nostra poquesa, adonar-se que
aquest suposat ideal de santedat que
teníem al cap —una plenitud
inabastable— és equivocat. Hem
d’advertir que només importa
agradar a Déu, i, sobretot, que el que
realment és decisiu és el que el
Senyor obra amb el seu amor
poderós comptant amb la nostra
lluita i amb la nostra flaquesa.

L’esperança cristiana no és una
esperança simplement humana,
basada en les nostres forces o en la
intuïció natural sobre la bondat del
creador. L’esperança és un do que
ens supera, que l’Esperit Sant infon i



renova constantment en nosaltres.
En aquests moments de
descoratjament, «és l’hora de clamar:
recorda’t de les promeses que m’has
fet, per emplenar-me d’esperança;
això em consola en el meu no res i
m’omple la vida de fortalesa (Sl 118,
49-50)».[16] És Déu qui ens ha cridat.
És Déu qui s’entossudeix, més que
nosaltres, a portar-nos a la unió amb
ell i qui té el poder per aconseguir-
ho.

Quan la foscor és llum

Al llarg de la vida, com en totes les
relacions duradores, el Senyor ens va
ensenyant a entendre’l cada vegada
millor i a entendre’ns a nosaltres
mateixos de manera diferent. És
diferent el tracte de Pere amb Jesús
al principi, en la seva primera
trobada als voltants del Jordà, que
després de la seva mort i resurrecció,
a la vora del llac de Genesaret.
També passa així amb nosaltres. No



ens hauria d’estranyar que el Senyor
ens porti per camins divins que no
són els que teníem pensats. De
vegades s’amaga, encara que l’anem
a buscar amb sincera pietat, com
quan les dones que van anar al
sepulcre no el van trobar (Lc 24, 3).
Altres vegades, en canvi, es fa
present quan estem tancats en
nosaltres mateixos, com quan es va
presentar als apòstols al cenacle (Lc
24, 36). Si mantenim la confiança,
quan passi el temps, descobrirem
que aquella foscor era lluminosa, que
Crist mateix ens abraçava
sol·lícitament —«no tinguis por», ens
repetia— en aquells moments en què
estàvem forjant el nostre cor a la
seva mida.

Jon Borobia



[1] Beat Àlvar del Portillo, Una vida
para Dios. Reflexiones en torno a la
figura de Josemaría Escrivá de
Balaguer, Rialp, Madrid, 1992, p.
163-164.

[2] Cf. Catecisme de l’Església
Catòlica, núm. 2573.

[3] Cf. Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 301.

[4] Eugene Boylan, Dificultades en la
oración mental, Rialp, Madrid, 1974,
p. 147.

[5] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 295.

[6] Sant Josepmaria, Camí, núm. 90.

[7] Cf. Sant Josepmaria, Solc, núm.
65.

[8] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2705.

[9] Sant Josepmaria, Solc, núm. 670.



[10] Sant Josepmaria, Camí, núm.
895.

[11] Sant Josepmaria, Solc, núm. 449.

[12] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2725.

[13] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 20.

[14] Ibídem, núm. 253.

[15] Ibídem, núm. 303.

[16] Ibídem, núm. 305.

Photo by: Sabine Ojeil on Unsplash

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-
coneixer-te-ix-no-tinguis-por-que-jo-soc-

amb-tu/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-ix-no-tinguis-por-que-jo-soc-amb-tu/
https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-ix-no-tinguis-por-que-jo-soc-amb-tu/
https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-ix-no-tinguis-por-que-jo-soc-amb-tu/
https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-ix-no-tinguis-por-que-jo-soc-amb-tu/

	Conèixer-lo i conèixer-te (IX): No tinguis por, que jo soc amb tu

