
opusdei.org

Conèixer-lo i
conèixer-te (III): En
companyia dels
sants

Per aprendre a pregar ens
poden servir d’ajuda aquells
homes i dones que ho van fer
durant la seva vida: els sants.
De manera especial, santa
Maria.

17/02/2020

Jesús puja per primera vegada de
manera pública cap a Jerusalem. Es
dedica de ple, finalment, a l’anunci



del regne de Déu mitjançant les seves
paraules i els seus miracles. La seva
fama, des del prodigi obrat fins als
casaments de Canà, s’anava estenent
a poc a poc. És llavors quan, ocult pel
silenci i la foscor de la nit, un mestre
jueu força conegut se li apropa per
conversar-hi (Jn 3, 1). Nicodem havia
sentit un terratrèmol al seu interior
quan va escoltar i va veure Crist.
Moltes coses giraven en el seu cap i
preferia solucionar-les en la intimitat
d’una conversa cara a cara. Jesús,
que coneix la sinceritat del seu cor, li
diu ràpidament: «Ningú no pot
entrar al Regne de Déu si no neix de
l’aigua i de l’Esperit» (Jn 3, 5).

El diàleg continua amb el que
qualsevol de nosaltres s’hauria
preguntat: què vol dir això? Si sé el
dia exacte en què vaig néixer, fins i
tot l’hora, com es pot néixer dues
vegades? Jesús, en realitat, estava
demanant a Nicodem que no només
busqués comprendre les coses, sinó



—més important— que deixés entrar
Déu a la seva vida. Perquè voler ser
sant és com néixer una altra vegada,
com veure-ho tot amb una nova
llum; en definitiva, ser una nova
persona: transformar-nos, a poc a
poc, en el mateix Jesucrist, «deixant
que la seva vida es manifesti en
nosaltres».[1] Els sants ja han
recorregut els camins del regne de
Déu: n’han pujat les muntanyes, han
descansat a les seves valls i també
n’han experimentat els racons una
mica més foscos. Per això ens
omplen d’esperança. Una manera de
reconèixer Crist és, precisament, a
través dels sants. Les seves vides
poden tenir un paper important en el
camí personal de tota persona
batejada que vulgui aprendre a
pregar.

Maria prega quan està alegre...

Les dones i els homes que ens han
precedit són testimonis que el diàleg



vital amb Déu és realment possible al
mig de tantes anades i vingudes que
de vegades ens poden portar a
pensar el contrari. Entre aquests, un
testimoni fonamental és el de santa
Maria. Ella, a causa de la tendra
proximitat amb el seu fill Jesús en la
vida quotidiana d’una família, va
tenir l’experiència més viva de diàleg
amb el Pare. I, com a totes les cases, a
la llar de Natzaret hi havia moments
bons i moments més difícils;
tanmateix, enmig d’estats d’ànim
molt diferents, la Mare de Déu
sempre prega.

Prega, per exemple, quan està alegre.
Sabem que, poc després de rebre
l’anunci de l’àngel, Maria «se n’anà
de pressa a la Muntanya, en un poble
de Judea» (Lc 1, 39) per visitar la seva
cosina Isabel. Havia rebut la notícia
que la família creixeria en nombre
amb un nou nebot, la qual cosa era
digna de ser festejada; molt més si es
tractava d’un fet inesperat, atesa



l’edat d’Isabel i de Zacaries. «La
descripció que fa sant Lluc de la
trobada entre les dues cosines és
plena d’emoció, i ens situa en un
escenari de benedicció i alegria»;[2]
una emoció a la qual, d’alguna
manera, s’afegeix l’Esperit Sant
revelant la presència física del
Messies, tant al Baptista com a la
seva mare.

Isabel, tan bon punt Maria entra a
casa seva, la lloa amb afecte,
utilitzant paraules que es
convertiran en una oració universal i
de les quals nosaltres ens fem ressò
diàriament, endinsant-nos també en
aquesta alegria: «Ets beneïda entre
totes les dones i és beneït el fruit de
les teves entranyes!» (Lc 1, 42). La
Mare de Déu, per la seva part, respon
amb emoció a l’entusiasme de la seva
cosina: «La meva ànima magnifica el
Senyor, el meu esperit celebra Déu
que em salva». El Magnificat, nom
que la tradició ha donat a aquesta



resposta de la nostra Mare, ens
ensenya què és una oració de lloança
que s’ha amarat de la paraula de
Déu. Com assenyala Benet XVI:
«Maria coneixia bé les sagrades
Escriptures. El seu Magníficat és un
tapís teixit amb fils de l’Antic
Testament».[3] Quan sentim els
nostres cors plens de gratitud per un
do que hem rebut, és el moment
d’esplaiar-nos amb Déu en la nostra
oració —potser amb paraules de
l’Escriptura— i reconèixer les coses
grans que ha fet en la nostra vida.
L’acció de gràcies és una actitud
fonamental en l’oració cristiana,
especialment en els moments
d’alegria.

...i també en el dolor o el desànim.

Tanmateix, la Mare de Déu prega
també en moments de foscor, quan
són presents el dolor o la falta de
sentit. D’aquesta manera, ens
ensenya una altra actitud fonamental



de l’oració cristiana, expressada de
manera concisa però lluminosa en el
relat de la mort de Jesús: «Vora la
creu de Jesús hi havia la seva mare i
la germana de la seva mare» (Jn 19,
25). Maria, desconcertada pel dolor,
simplement hi és. Ella no pretén
salvar el seu Fill ni tampoc resoldre
la situació. No la veiem demanar
comptes a Déu pel que no entén.
Només intenta no perdre’s cap de les
paraules que pronuncia Jesús, amb
un fil de veu, des de la Creu. Per això,
quan rep una nova tasca l’accepta
sense demora: «Dona, aquí tens el
teu fill. Després digué al deixeble: —
Aquí tens la teva mare» (Jn 19, 26-27).
Maria està en mans d’un dolor que,
per a molts, és el més terrible que
una persona pot experimentar:
presenciar la mort d’un fill.
Tanmateix, manté la lucidesa que li
permet acceptar aquesta nova crida
per acollir Joan com a fill seu i, amb
ell, a nosaltres, els homes i dones de
tots els temps.



L’oració dolorosa és abans que res un
ser al costat de la mateixa creu,
estimant la voluntat de Déu; és saber
dir sí a les persones i les situacions
que el Senyor posa al nostre costat.
Pregar és veure la realitat, encara
que sembli particularment fosca,
partint de la certesa que en ella
sempre hi ha un do, que al darrere
sempre hi ha Déu. Així podrem ser
capaços d’acollir les persones i les
situacions repetint com Maria: «Soc
l’esclava del Senyor» (Lc 1, 38).

Finalment, en la vida de la Mare de
Déu descobrim un altre estat d’ànim
en què prega, diferent al de la foscor
del dolor. Veiem Maria, al costat del
seu espòs Josep, resar també en un
moment d’angoixa. Un dia, mentre
tornaven de la seva peregrinació
anual al Temple de Jerusalem,
adverteixen l’absència del seu fill de
dotze anys. Decideixen tornar a
buscar-lo. Quan finalment el troben
conversant amb els mestres de la llei,



Maria pregunta: «Fill meu, per què
t’has portat així amb nosaltres? El
teu pare i jo et buscàvem amb
ànsia» (Lc 2, 48). També nosaltres,
moltes vegades, ens podem sentir
angoixats quan ens assalta una
sensació d’insuficiència,
d’incompliment o d’estar fora de lloc.
Ens pot semblar, llavors, que el món
està equivocat: la vida, la vocació, la
família, la feina... Podem arribar a
pensar que el camí no és com jo
esperava. Els plans i els somnis del
passat ens semblen ingenus. És
reconfortant saber que Maria i Josep
van passar per aquesta crisi i que ni
tan sols la seva anguniosa oració va
tenir una resposta clara i
tranquil·litzadora: «Per què em
buscàveu? No sabíeu que jo havia
d’estar a casa del meu Pare? Però ells
no comprengueren aquesta
resposta» (Lc 2, 49-50).

Pregar en els moments d’angoixa no
ens assegura trobar solucions fàcils i



ràpides. Llavors, què hem de fer? La
Mare de Déu ens ensenya el camí:
mantenir-nos fidels a la nostra vida,
tornar a la situació normal i
redescobrir la voluntat de Déu fins i
tot quan no l’entenem del tot. I
també, com Maria, podem conservar
tots aquests fets misteriosos i de
vegades foscos al cor, meditar-los, és
a dir, observar-los amb una actitud
d’oració. D’aquesta manera, a poc a
poc, ens adonem que la presència de
Déu torna; experimentarem que
Jesús creix en nosaltres i es torna a
fer visible (cf. Lc 2, 51-52).

Biografies que són com les nostres
vides

Maria és un testimoni únic de la
proximitat amb Déu que anhelem,
però també ho són els sants,
cadascun de manera personal i
específica. «Cada sant és com un raig
de llum que surt de la Paraula de
Déu», ensenya Benet XVI en un



document en què suggereix alguns
mestres: «Així, pensem també en
Sant Ignasi de Loiola i la seva recerca
de la veritat, i en el discerniment
espiritual; en sant Joan Bosco i la
seva passió per l’educació dels joves;
en sant Joan Maria Vianney i la seva
consciència de la grandesa del
sacerdoci com a do i tasca; en sant
Pius de Pietrelcina i el seu ser
instrument de la misericòrdia divina;
en sant Josepmaria Escrivà i la seva
predicació sobre la crida universal a
la santedat; en la beata Teresa de
Calcuta, missionera de la caritat de
Déu envers els últims».[4]

Humanament és natural tenir
simpatia per certes maneres de ser,
per persones que es dediquen a
tasques que ens atreuen més o que
parlen d’una manera que ens arriba
directament al cor i a la ment. El
coneixement de la vida i les
experiències d’un sant, juntament
amb la lectura dels seus escrits, són



moments privilegiats per conrear
una veritable relació d’amistat amb
ell o ella. Per això, si se subratllen
només els exemples extraordinaris
de la vida i de l’oració dels sants,
correm el risc de fer que el seu
exemple sigui una mica més llunyà i
més difícil de seguir. «Us recordeu de
Pere, d’Agustí, de Francesc? No
m’han agradat mai aquestes
biografies de sants en els quals, amb
ingenuïtat, però també amb manca
de doctrina, ens presenten les gestes
d’aquests homes com si estiguessin
confirmats en gràcia des del si
matern», escriu sant Josepmaria, que
sempre va insistir en la importància
de no idealitzar les persones, ni tan
sols els sants canonitzats per
l’Església, com si haguessin estat
perfectes. «No. Les veritables
biografies dels herois cristians són
com les nostres vides: lluitaven i
guanyaven, lluitaven i perdien. I
aleshores, contrits, tornaven a la
lluita».[5] Aquest enfocament realista



fa que el testimoni dels sants sigui
molt més creïble, precisament
perquè són similars a cadascun de
nosaltres: entre els sants, diu el Papa
Francesc, «pot ser-hi la nostra pròpia
mare, una àvia o altres persones
properes (cf. 2 Tm 1, 5). Potser la
seva vida no va ser sempre perfecta,
però tot i enmig de les imperfeccions
i caigudes varen anar endavant i
agradaren el Senyor».[6]

La nostra perspectiva sobre l’oració
pot ser més completa quan la veiem
encarnada en la vida de les persones.
La familiaritat amb els sants ens
ajuda a descobrir diferents maneres
de començar i recomençar a pregar
de nou. Ens pot oferir una nova llum,
per exemple, saber que el salm 91 va
ser un gran consol per a sant Tomàs
Moro durant els llargs mesos que va
passar a la presó: «Trobaràs refugi
sota les seves ales... Feies de
l’Altíssim el teu refugi... Ja que
s’empara en mi, jo el salvaré».[7] El



salm que va consolar un màrtir en la
desolació de la presó, davant de la
perspectiva de la mort violenta i del
sofriment dels seus éssers estimats,
també ens pot assenyalar un camí
d’oració en les petites i grans
contrarietats de la vida.

Sorprèn ser mirat per Déu

La familiaritat amb els sants ens pot
ajudar a descobrir Déu en les coses
de cada dia com ells mateixos ho van
fer. Podem llegir amb admiració el
que va descobrir sant Joan Maria
Vianney, el capellà d’Ars, aquell dia
en què es va apropar a un dels seus
feligresos, un camperol analfabet,
que passava llargues estones davant
el sagrari. Què fa vostè?, li va
preguntar el capellà. I el bon home
va respondre amb senzillesa: Jo el
miro i ell em mira. No feia falta res
més. Aquella resposta va quedar com
un ensenyament indeleble al cor del
seu rector. «L’oració contemplativa



és mirada de fe, fixada en Jesús»,[8]
ensenya el Catecisme de l’Església
citant precisament aquest episodi. Jo
el miro i —molt més important— ell
em mira. Déu ens mira sempre, però
ho fa d’una manera particular quan
aixequem els ulls i li tornem la
mirada d’amor.

Una experiència semblant li va
passar a sant Josepmaria, que va
quedar tan impressionat que la va
relatar moltes vegades al llarg de la
seva vida. Quan era un jove sacerdot,
durant les seves primeres
experiències pastorals, solia estar
cada matí al confessionari, esperant
els penitents. En cert moment va
sentir un colpejar de llaunes que el
va inquietar i, sobretot, el va intrigar.
Un dia, deixant-se vèncer per la
curiositat, el jove senyor Josepmaria
es va amagar darrere de la porta per
veure qui era aquell misteriós
visitant. El que va presenciar va ser
un home que transportava unes



gerres de llet i que, des de la porta
oberta de l’església, es dirigia al
Sagrari dient: Senyor, soc en Joan, el
lleter. Es va quedar allà un moment i
va marxar. Aquesta persona senzilla,
sense saber-ho, va oferir un exemple
d’oració confiada que va sorprendre
el sacerdot i el va portar a repetir,
com una tornada constant: «Senyor,
soc en Josepmaria, que no et sap
estimar com en Joan el lleter».[9]

Els testimonis de tants sants de
diferents èpoques i ambients ens
confirmen que és possible sentir-se
mirat amb afecte per Déu, allà on
som i tal com som. Ho diuen de
manera creïble perquè ells mateixos
van ser els primers en sorprendre’s
d’aquest descobriment.

Tant si dormen com si estan
desperts

Els sants, dèiem abans, ens ajuden
també quan els veiem febles i
cansats: «Ahir no vaig poder resar



amb atenció dos avemaries seguits»,
confiava sant Josepmaria un dia, al
final de la seva vida. «Si haguessis
vist com vaig patir!; però, com
sempre, tot i que em costava i no ho
sabia fer, vaig continuar resant:
“Senyor, ajuda’m!”, li deia, “has de
ser Tu el que tiris endavant les coses
grans que m’has confiat, perquè ja
t’adones que jo no soc capaç de fer ni
tan sols les coses més petites: em
poso com sempre a les teves mans”».
[10]

També el jove Felip Neri resava:
«Senyor, mantén avui les teves mans
sobre Felip, perquè, si no, Felip et
traeix»;[11] i la beata Guadalupe
Ortiz de Landázuri reconeixia, en
una carta, la falta de consols
sensibles mentre pregava: «En el
fons hi ha Déu; tot i que, sobretot en
les estones d’oració, no el senti
gairebé mai aquesta temporada... »;
[12] per no parlar de santa Teresa de
Lisieux, que apuntava:



«Veritablement, estic lluny de ser
una santa, i no hi ha res que ho provi
millor que el que acabo de dir. En
lloc d’alegrar-me de la meva
sequedat, ho hauria d’atribuir a la
meva falta de fervor i de fidelitat.
M’hauria de causar desolació el fet
d’adormir-me (després de set anys)
durant l’oració i l’acció de gràcies.
Doncs bé, no sento desolació... Penso
que els nens agraden als seus pares
tant si dormen com si estan desperts.
Penso que, per fer les seves
operacions, els metges adormen els
seus pacients».[13]

Per això necessitem el testimoni i la
companyia dels sants: per convèncer-
nos cada dia que és possible i val la
pena conrear la nostra amistat amb
el Senyor, abandonar-nos a les seves
mans: «Veritablement tots som
capaços, tots estem cridats a obrir-
nos a aquesta amistat amb Déu, a no
deixar-nos anar de les seves mans, a
no cansar-nos de tornar i retornar al



Senyor parlant-li com es parla amb
un amic».[14]

Carlo de Marchi

[1] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 104.

[2] Paraules del Pare a Covadonga,
13.VII.2018.

[3] Benet XVI, homilia, 18.XII.2005.

[4] Benet XVI, Verbum Domini, núm.
48.

[5] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 76.

[6] Francesc, Gaudete et exsultate,
núm. 3.

[7] Sl 91, 4-9-14. Cf. Tomàs Moro, 
Diálogo de la fortaleza contra la
tribulación: El tercer llibre de l’obra,



escrit durant l’empresonament a la
Torre de Londres, està construït com
una espècie de comentari als
versicles del Salm 91 (90).

[8] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2715.

[9] Cf. A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, Rialp, 1997,
vol. I, Cap. VIII, p. 501.

[10] Sant Josepmaria, 26.XI.1970,
citat a: J. Echevarría, Memoria del
beato Josemaría, p. 25.

[11] Citat per Benet XVI a l’audiència
de l’1.VIII.2012.

[12] M. Montero, En Vanguardia:
Guadalupe Ortiz de Landázuri,
1916-1975, Rialp, Madrid 2019, p. 94

[13] Santa Teresa de Lisieux, Historia
de un alma: manuscritos
autobiográficos, manuscrit A, foli 76,
r°.



[14] J. Ratzinger, “Dejar obrar a
Dios”. A: L’Osservatore Romano, 6.X.
2002.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-
coneixer-te-iii-en-companyia-dels-sants/

(12/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-iii-en-companyia-dels-sants/
https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-iii-en-companyia-dels-sants/
https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-iii-en-companyia-dels-sants/

	Conèixer-lo i conèixer-te (III): En companyia dels sants

