
opusdei.org

Conèixer-lo i
conèixer-te (II): De
llavis de Jesús

En aquest segon article de la
sèrie «Conèixer-lo i conèixer-te»
es considera la iniciativa de Déu
en l’oració, que va a trobar
l’home i educa el seu cor
perquè pugui entrar en relació
amb Ell i descobreixi la seva
condició de fill estimat de Déu.

03/02/2020

Els primers deixebles de Jesús vivien
permanentment fascinats i sorpresos



pel seu Mestre: ensenyava amb
autoritat, els dimonis se li sotmetien,
afirmava que tenia potestat per
perdonar els pecats, feia miracles
perquè no dubtessin... Un home tan
sorprenent havia d’amagar algun
misteri. Un d’aquells dies, a trenc
d’alba, quan són a punt de començar
una altra jornada esgotadora, els
deixebles no troben Jesús. Surten de
casa preocupats i recorren la petita
ciutat de Cafarnaüm. Jesús no
apareix. Finalment, en un pendent
que mira cap al llac, el
descobreixen... pregant! (cf. Mc 1,
35).

L’evangelista ens indueix a pensar
que no ho van entendre en un
primer moment, però de seguida van
poder comprovar que l’episodi de
Cafarnaüm no era un fet aïllat.
L’oració formava part de la vida del
Mestre tant com la predicació,
l’atenció a les necessitats de la gent o
el descans. Però, mentre totes



aquestes activitats els resultaven
comprensibles i fins i tot admirables,
aquells temps de silenci els
fascinaven, tot i que no els entenien
del tot. Només després d’un temps al
costat del Mestre es van atrevir a
demanar-li: «Senyor, ensenya’ns a
pregar, tal com Joan en va ensenyar
als seus deixebles» (Lc 11, 1).

Non multa...

Coneixem la resposta de Jesús a
aquesta petició: l’oració del
Parenostre. I algú podria pensar que
els deixebles van quedar decebuts:
tan sols aquestes poques paraules?
Això és el que feia el Mestre durant
llargues hores? Repetia sempre el
mateix? Podem fins i tot imaginar
que la resposta de Jesús els va
semblar poca cosa; haurien volgut
que Jesús els continués ensenyant.
En aquest sentit, l’evangeli de sant
Mateu —a diferència del de sant Lluc
— ens pot il·luminar una mica més,



ja que situa l’ensenyament del
Parenostre en el context del Sermó
de la muntanya: on Crist havia
assenyalat les condicions principals
de l’oració, del tracte veritable amb
Déu. Quines són aquestes
condicions?

La primera és la rectitud d’intenció:
es tracta de dirigir-se a Déu per Déu,
no per altres motius; sens dubte, no
fer-ho simplement perquè ens vegin,
ni per aparentar una bondat que no
tenim (cf. Mt 6, 5): Dirigir-nos a Déu
perquè ell és un ésser personal, que
no s’ha d’instrumentalitzar. Ens ha
donat tot el que tenim, existim pel
seu amor, ens ha fet fills seus, té cura
tendrament de nosaltres i ha
entregat la seva vida per salvar-nos.
Ell no mereix la nostra atenció
només, ni principalment, perquè ens
pot aconseguir coses. La mereix...
perquè és ell! Sant Joan Pau II, quan
encara era bisbe de Cracòvia, ho
recordava als joves: «Per què



preguen totes les persones (cristians,
musulmans, budistes, pagans)? Per
què preguen? Per què preguen fins i
tot els que creuen que no preguen?
La resposta és molt senzilla. Prego
perquè hi ha Déu. Sé que hi ha Déu.
Per això prego».[1]

La segona és la confiança: ens
adrecem a qui és Pare, Abbá. Déu no
és un ésser llunyà, ni molt menys un
enemic de l’home, a qui caldria tenir
content, apaivagant-ne la ira o les
exigències constantment. Ell és el
pare que es preocupa pels seus fills,
que sap què necessiten, que els dona
el que més els convé (cf. Mt 6, 8), que
troba «deliciosa la seva
companyia» (cf. Pr 8, 31).

Així s’entén millor la tercera de les
condicions de l’oració, que és la que
introdueix la revelació del
Parenostre: no fer servir massa
paraules (cf. Mt 6, 7). D’aquesta
manera podrem experimentar el que



ens recordava el papa Francesc:
«Que dolç que és estar enfront d’un
crucifix, o de genolls davant el
Santíssim, i simplement ser davant
els seus ulls!».[2] Massa paraules ens
poden atordir i desviar la nostra
atenció. Així, en lloc de mirar Déu i
descansar en el seu amor, hi ha el
perill d’acabar presoners de les
nostres necessitats urgents, de les
nostres angoixes o dels nostres
projectes. És a dir, podem acabar
tancats, sense que l’oració ens obri
veritablement a Déu i al seu amor
transformador.

Hi ha un adagi llatí, non multa, sed
multum,[3] que sant Josepmaria feia
servir per referir-se a la manera
d’estudiar, ja que recorda la
importància de no dispersar-se en
gaires coses —non multa—, sinó
d’aprofundir en el que és essencial —
sed multum—. Es tracta d’un consell
que serveix també per entendre
l’ensenyament de Jesús sobre



l’oració. El Parenostre, en la seva
brevetat, no és una lliçó decebedora,
sinó una autèntica revelació de la
manera en què resulta possible la 
connexió veritable amb Déu.

...sed multum

«A la tarda t’examinaran en l’amor;
aprèn a estimar com Déu vol ser
estimat i muda la teva condició».[4]
Aquestes paraules de sant Joan de la
Creu ens recorden que estimar
significa tenir empatia amb l’altre,
endevinar els seus gustos i gaudir de
satisfer-los, aprendre —de vegades
amb cert sofriment— que no n’hi ha
prou amb la nostra bona intenció,
sinó que cal aprendre a encertar-la.

I per estimar Déu, com aconseguirem
encertar-la? Com sabrem els seus
gustos? El llibre de Job posa de
manifest aquesta dificultat quan, al
final, humilment diu: «Jo et
preguntaré i tu m’instruiràs» (Jb 42,
4). Es tracta de la mateixa petició que



segles després els deixebles van
dirigir a Jesús: «Ensenya’ns a
pregar». Aprendre a resar no és,
doncs, primàriament una qüestió de 
tècnica o de mètode. Abans que res,
és obertura a un Déu que ens ha
manifestat el seu veritable rostre i
que ha obert per a nosaltres la
intimitat del seu cor. Només
coneixent el que nia al cor de Déu
podrem pregar veritablement, el
podrem estimar com ell vol ser
estimat. I, tenint en compte aquest
coneixement, mudar la condició de la
nostra oració, aprendre a resar de la
millor manera.

El Parenostre és, doncs, la gran
instrucció de Jesús perquè puguem
sintonitzar amb el cor del Pare. Per
això s’ha parlat del caràcter 
performatiu d’aquesta oració: són
paraules que fan en nosaltres el que
signifiquen, són paraules que ens
canvien. No són merament frases per
repetir: són paraules per educar el



nostre cor, per ensenyar-lo a bategar
amb els batecs d’amor que agradaran
al nostre Pare del cel.

Dir Pare i nostre em situa
existencialment en la relació que
configura la meva vida. Repetir faci’s
la vostra voluntat m’ensenya a
estimar els plans de Déu i recitar 
perdoneu les nostres culpes així com
nosaltres perdonem els nostres
deutors m’ajuda a tenir un cor més
misericordiós amb els altres. «Les
paraules ens instrueixen i ens
permeten entendre què hem de voler
i demanar nosaltres. I no com si amb
les paraules haguéssim de convèncer
nosaltres el Senyor per obtenir el que
volem».[5] Recitant aquesta oració
aprenem a adreçar-nos a Déu posant
l’accent en el que és veritablement
important.

Meditar les diferents peticions del
Parenostre, potser amb l’ajuda
d’alguns dels grans comentaris antics



—el de sant Ciprià o el de sant Tomàs
—[6] o d’altres de més recents, com el
del Catecisme de l’Església Catòlica,
pot ser una bona manera de
començar a renovar la nostra vida
d’oració i, així, viure amb més
intensitat la història d’amor que ha
de ser la nostra vida.

Amb paraules inspirades

Els deixebles, testimonis de l’oració
de Jesús, van veure també que ell
s’adreçava al seu Pare en moltes
ocasions amb les paraules dels salms.
Així ho hauria après de la seva mare
i de sant Josep. Els salms van
alimentar la seva oració fins i tot en
el moment suprem del seu sacrifici a
la creu: «Elí, Elí, ¿lamma
sabachtani?» resa el primer versicle
del salm 22 en arameu, tal com el va
pronunciar Jesús en el moment en
què es consumava la nostra
redempció. Sant Mateu també recull
que en l’Última Cena, «després de



cantar els salms, van sortir cap a la
muntanya de les Oliveres» (Mt 26,
30). Quins himnes són aquests amb
els quals el mateix Crist resava?

Durant el sopar de Pasqua, els jueus
prenien quatre copes de vi, que
representaven les quatre promeses
de benedicció de Déu per al seu
poble quan van ser alliberats
d’Egipte: «Us rescataré», «us
alliberaré», «us redimiré» i «us
prendré» (Ex 6, 6-7). Es bevien en
quatre moments diferents durant el
sopar. Al mateix temps, es cantaven
els himnes de l’Hallel, anomenats
així perquè començaven amb la
paraula «hallel» («al·leluia»).[7]
Segurament Jesús els va recitar tots
ple d’agraïment i lloant Déu, el seu
Pare, com un veritable israelita,
conscient del caràcter inspirat
d’aquestes oracions, en què es
condensen tant la història d’amor de
Déu pel seu poble, com les actituds
pròpies del cor de l’home davant



d’un Déu sempre més admirable: la
lloança, l’adoració, la súplica, la
petició de perdó...

No és estrany, doncs, que els primers
cristians seguissin aquesta manera
de resar de Jesús, basats també en el
consell de sant Pau: «Digueu tots
junts salms, himnes i càntics de
l’Esperit, cantant al Senyor i lloant-lo
en el vostre cor. Doneu sempre
gràcies per tot a Déu Pare en nom de
nostre Senyor Jesucrist» (Ef 5, 19-20).
De la mateixa manera que les del
Parenostre, les paraules dels salms
educaven els seus cors, i els obria a
una relació autèntica amb Déu.
Descobrien, amb sorpresa i
agraïment, com aquells versos
havien prefigurat sempre la vida de
Crist. I, sobretot, comprenien que el
seu cor d’home veritable era el que
millor havia sabut fer seves les
lloances, peticions i súpliques que
contenen. Des d’aleshores, «resant-
los amb referència a Crist i veient el



seu compliment en Ell, els salms són
un element essencial i permanent de
l’oració de la seva Església. S’adapten
als homes de tota condició i de tots
els temps».[8] També nosaltres hi
trobarem «aliment sòlid» (cf. He 5,
14) per a la nostra oració.

I no només els salms. A aquests es
van unir de seguida diferents
composicions —«himnes i càntics
espirituals»— per lloar el Déu tres
vegades sant, que se’ls havia revelat
com a comunió de persones, Pare,
Fill i Esperit. Va començar així
l’elaboració de les oracions que es
farien servir en la litúrgia o que
alimentarien la pietat fora d’aquesta;
el propòsit era ajudar-nos a adreçar-
nos a Déu amb paraules adequades,
que expressessin la nostra fe en ell.
Aquestes oracions, fruit de l’amor de
l’Església pel seu Senyor,
constitueixen també un tresor en el
qual podem educar el nostre cor. Per
això, escrivia sant Josepmaria: «La



teva oració ha de ser litúrgica. —Tant
de bo tinguessis afició a recitar els
salms, i les oracions del missal, en
comptes d’oracions privades o
particulars».[9]

Sota l’alè de l’Esperit Sant

Tots hem après estudiant textos
escrits. Per això podem entendre que
les paraules del Parenostre, dels
salms o d’altres oracions de l’Església
són les que ens han educat en el
nostre tracte amb Déu, tot i que fins
ara no ho hàgim pensat així.
Tanmateix, la paraula de Déu té una
característica pròpia: és viva i, per
això, pot aportar novetats
insospitades. La carta als Hebreus
ens recorda que «la paraula de Déu
és viva i eficaç. És més penetrant que
una espasa de dos talls: arriba a
destriar l’ànima i l’esperit, les
articulacions i el moll dels ossos;
discerneix les intencions i els
pensaments del cor» (He 4,12).



Per això, les mateixes paraules,
considerades una vegada i una altra,
no sonen sempre de la mateixa
manera. De vegades s’obren nous
horitzons davant dels nostres ulls,
sense que sapiguem explicar gaire bé
per què: és l’acció de l’Esperit Sant
que parla al nostre interior. Ho
explicava, amb precisió, sant Agustí:
«El so de les nostres paraules colpeja
les vostres orelles, però el mestre és
dins (...). En voleu una prova,
germans? Potser no heu sentit tots
aquest sermó? Quants no sortiran
d’aquí sense haver après res! Pel que
fa a mi, us he parlat a tots, però
aquells a qui no parla interiorment la
Unció, aquells a qui no ensenya
interiorment l’Esperit Sant, tornen
amb la mateixa ignorància».[10]

Es percep així l’estreta relació entre
l’Esperit Sant, la paraula inspirada i
la nostra vida d’oració. Amb raó
l’Església l’invoca com el «Mestre
interior», que educa el nostre cor



amb les paraules que el mateix Jesús
ens va ensenyar, fent-nos descobrir
en aquestes paraules horitzons
sempre nous, per conèixer millor
Déu i així estimar-lo cada dia més.

* * *

«Maria guardava tot això en el seu
cor i ho meditava» (Lc 2, 19). L’oració
de la nostra Mare es nodria de la
seva vida i de la meditació assídua de
la Paraula de Déu; allà trobava llum
per veure amb més profunditat les
coses que l’envoltaven. En el seu
càntic de lloança —el Magnificat—
percebem fins a quin punt la Sagrada
Escriptura era l’aliment constant de
la seva oració. El Magnificat està
entreteixit de referències als salms i
a altres paraules de la Sagrada
Escriptura, com el «càntic d’Anna» (1
Sa 2, 1-11) o la visió d’Isaïes (Is 29,
19-20), entre d’altres.[11] Amb aquest
aliment preparava l’Esperit Sant el
seu sí incondicional a l’ambaixada de



l’àngel. Ens hi encomanem perquè
també nosaltres deixem que la
paraula divina eduqui el nostre cor i
ens faci capaços de respondre fiat! —
faci’s! vull!— a tants plans que Déu té
per a la nostra vida.

Nicolás Álvarez de las Asturias

[1] K. Wojtyla, Ejercicios espirituales
para jóvenes, BAC, Madrid 1982, p.
89.

[2] Francesc, Evangelii Gaudium,
núm. 264.

[3] Cf. Camí, núm. 333.

[4] Sant Joan de la Creu, Dichos de
amor y luz, 59.

[5] Sant Agustí, Carta 130.

[6] Cf. Sant Ciprià, La unidad de la
Iglesia, el padrenuestro. A:Donato,



Ciudad Nueva, Madrid 1991; Sant
Tomàs d’Aquino, Obras catequéticas.
Sobre el credo, Padrenuestro,
Avemaría, decálogo y los siete
sacramentos, Ediciones Eunate,
Pamplona 1995, p. 98-128.

[7]L’Hallel es compon del petit Hallel,
integrat pels salms del 113 (112) al
118 (117), i del gran Hallel, que és el
salm 136 (135), en el qual es repeteix,
en cada versicle, «perquè és eterna la
seva misericòrdia». Aquest últim és
el salm amb què s’acaba el sopar
pasqual.

[8] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2597.

[9] Camí, núm. 86.

[10] Sant Agustí, Tercera homilía
sobre la I Carta de San Juan, 13.

[11] A més dels ja esmentats, també
hi ha referències a Habacuc 3, 18; Job
12, 19-20; 5, 11-12 i a Salms 113, 7;



136, 17-23; 34, 2-3; 111, 9; 103, 1; 89,
11; 107, 9; 34, 10; 98, 3; 22, 9.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-
coneixer-te-ii-de-llavis-de-jesus/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-ii-de-llavis-de-jesus/
https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-ii-de-llavis-de-jesus/
https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-ii-de-llavis-de-jesus/

	Conèixer-lo i conèixer-te (II): De llavis de Jesús

