opusdei.org

Coneixer-lo i
coneixer-te (IN: De
llavis de Jesus

En aquest segon article de la
serie «Coneixer-lo i coneixer-te»
es considera la iniciativa de Déu
en l’oracio, que va a trobar
I’home i educa el seu cor
perqué pugui entrar en relacio
amb Ell i descobreixi la seva
condicié de fill estimat de Déu.

03/02/2020

Els primers deixebles de Jesus vivien
permanentment fascinats i sorpresos



pel seu Mestre: ensenyava amb
autoritat, els dimonis se li sotmetien,
afirmava que tenia potestat per
perdonar els pecats, feia miracles
perque no dubtessin... Un home tan
sorprenent havia d’amagar algun
misteri. Un d’aquells dies, a trenc
d’alba, quan son a punt de comencar
una altra jornada esgotadora, els
deixebles no troben Jesus. Surten de
casa preocupats i recorren la petita
ciutat de Cafarnatim. Jesus no
apareix. Finalment, en un pendent
que mira cap al llac, el
descobreixen... pregant! (cf. Mc 1,
35).

L’evangelista ens indueix a pensar
que no ho van entendre en un
primer moment, pero de seguida van
poder comprovar que I’episodi de
Cafarnaum no era un fet aillat.
L’oraci6é formava part de la vida del
Mestre tant com la predicacio,
I’atenci6 a les necessitats de la gent o
el descans. Pero, mentre totes



aquestes activitats els resultaven
comprensibles i fins i tot admirables,
aquells temps de silenci els
fascinaven, tot i que no els entenien
del tot. Només després d’un temps al
costat del Mestre es van atrevir a
demanar-li: «Senyor, ensenya’ns a
pregar, tal com Joan en va ensenyar
als seus deixebles» (Lc 11, 1).

Non multa...

Coneixem la resposta de Jesus a
aquesta peticio: 'oraci6 del
Parenostre. I algu podria pensar que
els deixebles van quedar decebuts:
tan sols aquestes poques paraules?
Aix0 és el que feia el Mestre durant
llargues hores? Repetia sempre el
mateix? Podem fins i tot imaginar
que la resposta de Jesus els va
semblar poca cosa; haurien volgut
que Jesus els continués ensenyant.
En aquest sentit, ’evangeli de sant
Mateu —a diferéencia del de sant Lluc
— ens pot il'luminar una mica més,



ja que situa I’ensenyament del
Parenostre en el context del Sermo
de la muntanya: on Crist havia
assenyalat les condicions principals
de I’oracio, del tracte veritable amb
Déu. Quines son aquestes
condicions?

La primera és la rectitud d’intencio:
es tracta de dirigir-se a Déu per Déu,
no per altres motius; sens dubte, no
fer-ho simplement perque ens vegin,
ni per aparentar una bondat que no
tenim (cf. Mt 6, 5): Dirigir-nos a Déu
perque ell és un ésser personal, que
no s’ha d’instrumentalitzar. Ens ha
donat tot el que tenim, existim pel
seu amor, ens ha fet fills seus, té cura
tendrament de nosaltres i ha
entregat la seva vida per salvar-nos.
Ell no mereix la nostra atencio
nomes, ni principalment, perqué ens
pot aconseguir coses. La mereix...
perque és ell! Sant Joan Pau II, quan
encara era bisbe de Cracovia, ho
recordava als joves: «Per qué



preguen totes les persones (cristians,
musulmans, budistes, pagans)? Per
que preguen? Per qué preguen fins i
tot els que creuen que no preguen?
La resposta és molt senzilla. Prego
perque hi ha Déu. Sé que hi ha Déu.
Per aixo0 prego».[1]

La segona és la confianca: ens
adrecem a qui és Pare, Abbd. Déu no
és un ésser llunya, ni molt menys un
enemic de ’home, a qui caldria tenir
content, apaivagant-ne la ira o les
exigencies constantment. Ell és el
pare que es preocupa pels seus fills,
que sap que necessiten, que els dona
el que més els convé (cf. Mt 6, 8), que
troba «deliciosa la seva

companyia» (cf. Pr 8, 31).

Aixi s’entén millor la tercera de les
condicions de I’oracio, que és la que
introdueix la revelacio del
Parenostre: no fer servir massa
paraules (cf. Mt 6, 7). D’aquesta
manera podrem experimentar el que



ens recordava el papa Francesc:
«Que dol¢ que és estar enfront d’'un
crucifix, o de genolls davant el
Santissim, i simplement ser davant
els seus ulls!».[2] Massa paraules ens
poden atordir i desviar la nostra
atencio. Aixi, en lloc de mirar Déu i
descansar en el seu amor, hi ha el
perill d’acabar presoners de les
nostres necessitats urgents, de les
nostres angoixes o dels nostres
projectes. Es a dir, podem acabar
tancats, sense que I’oraci6 ens obri
veritablement a Déu i al seu amor
transformador.

Hi ha un adagi llati, non multa, sed
multum,[3] que sant Josepmaria feia
servir per referir-se a la manera
d’estudiar, ja que recorda la
importancia de no dispersar-se en
gaires coses —non multa—, sind
d’aprofundir en el que és essencial —
sed multum—. Es tracta d’un consell
que serveix també per entendre
I’ensenyament de Jesus sobre



Poracié. El Parenostre, en la seva
brevetat, no és una llico decebedora,
sind una autentica revelacio de la
manera en que resulta possible la
connexio veritable amb Déu.

...sed multum

«A la tarda t’examinaran en I’amor;
apren a estimar com Déu vol ser
estimat i muda la teva condicié».[4]
Aquestes paraules de sant Joan de la
Creu ens recorden que estimar
significa tenir empatia amb ’altre,
endevinar els seus gustos i gaudir de
satisfer-los, aprendre —de vegades
amb cert sofriment— que no n’hi ha
prou amb la nostra bona intencio,
sind que cal aprendre a encertar-la.

I per estimar Déu, com aconseguirem
encertar-la? Com sabrem els seus
gustos? El llibre de Job posa de
manifest aquesta dificultat quan, al
final, humilment diu: «Jo et
preguntaré i tu m’instruiras» (Jb 42,
4). Es tracta de la mateixa peticio que



segles després els deixebles van
dirigir a Jesus: «Ensenya’ns a
pregar». Aprendre a resar no és,
doncs, primariament una questio de
técnica o de metode. Abans que res,
és obertura a un Déu que ens ha
manifestat el seu veritable rostre i
que ha obert per a nosaltres la
intimitat del seu cor. Nomeés
coneixent el que nia al cor de Déu
podrem pregar veritablement, el
podrem estimar com ell vol ser
estimat. I, tenint en compte aquest
coneixement, mudar la condicio de la
nostra oracio, aprendre a resar de la
millor manera.

El Parenostre és, doncs, la gran
instruccio de Jesus perque puguem
sintonitzar amb el cor del Pare. Per
aixo s’ha parlat del caracter
performatiu d’aquesta oracid: son
paraules que fan en nosaltres el que
signifiquen, son paraules que ens
canvien. No son merament frases per
repetir: sén paraules per educar el



nostre cor, per ensenyar-lo a bategar
amb els batecs d’amor que agradaran
al nostre Pare del cel.

Dir Pare i nostre em situa
existencialment en la relacié que
configura la meva vida. Repetir faci’s
la vostra voluntat m’ensenya a
estimar els plans de Déu i recitar
perdoneu les nostres culpes aixi com
nosaltres perdonem els nostres
deutors m’ajuda a tenir un cor més
misericordids amb els altres. «Les
paraules ens instrueixen i ens
permeten entendre que hem de voler
i demanar nosaltres. I no com si amb
les paraules haguéssim de convencer
nosaltres el Senyor per obtenir el que
volem».[5] Recitant aquesta oracid
aprenem a adrecar-nos a Déu posant
I’accent en el que és veritablement
important.

Meditar les diferents peticions del
Parenostre, potser amb I’'ajuda
d’alguns dels grans comentaris antics



—el de sant Cipria o el de sant Tomas
—|[6] o d’altres de més recents, com el
del Catecisme de UEsglésia Catolica,
pot ser una bona manera de
comencar a renovar la nostra vida
d’oracié6 i, aixi, viure amb més
intensitat la historia d’amor que ha
de ser la nostra vida.

Amb paraules inspirades

Els deixebles, testimonis de I’oracio
de Jesus, van veure també que ell
s’adrecava al seu Pare en moltes
ocasions amb les paraules dels salms.
Aixi ho hauria apres de la seva mare
i de sant Josep. Els salms van
alimentar la seva oracio fins i tot en
el moment suprem del seu sacrifici a
la creu: «Eli, Eli, ;lamma
sabachtani?» resa el primer versicle
del salm 22 en arameu, tal com el va
pronunciar Jesus en el moment en
que es consumava la nostra
redempcio. Sant Mateu també recull
que en I’'Ultima Cena, «després de



cantar els salms, van sortir cap a la
muntanya de les Oliveres» (Mt 26,
30). Quins himnes s6n aquests amb
els quals el mateix Crist resava?

Durant el sopar de Pasqua, els jueus
prenien quatre copes de vi, que
representaven les quatre promeses
de benediccié de Déu per al seu
poble quan van ser alliberats
d’Egipte: «Us rescataré», «us
alliberaré», «us redimiré» i «us
prendré» (Ex 6, 6-7). Es bevien en
quatre moments diferents durant el
sopar. Al mateix temps, es cantaven
els himnes de I’Hallel, anomenats
aixi perque comencaven amb la
paraula «hallel» («al-leluia»).[7]
Segurament Jesus els va recitar tots
ple d’agraiment i lloant Déu, el seu
Pare, com un veritable israelita,
conscient del caracter inspirat
d’aquestes oracions, en que es
condensen tant la historia d’amor de
Déu pel seu poble, com les actituds
propies del cor de 'home davant



d’un Déu sempre més admirable: la
lloanca, I’adoracio, la suplica, la
petici6 de perdo...

No és estrany, doncs, que els primers
cristians seguissin aquesta manera
de resar de Jesus, basats també en el
consell de sant Pau: «Digueu tots
junts salms, himnes i cantics de
I’Esperit, cantant al Senyor i lloant-lo
en el vostre cor. Doneu sempre
gracies per tot a Déu Pare en nom de
nostre Senyor Jesucrist» (Ef 5, 19-20).
De la mateixa manera que les del
Parenostre, les paraules dels salms
educaven els seus cors, i els obria a
una relacio autentica amb Déu.
Descobrien, amb sorpresa i
agraiment, com aquells versos
havien prefigurat sempre la vida de
Crist. I, sobretot, comprenien que el
seu cor d’home veritable era el que
millor havia sabut fer seves les
lloances, peticions i supliques que
contenen. Des d’aleshores, «resant-
los amb referéncia a Crist i veient el



seu compliment en Ell, els salms son
un element essencial i permanent de
I’oracio de la seva Església. S’adapten
als homes de tota condicid i de tots
els temps».[8] També nosaltres hi
trobarem «aliment solid» (cf. He 5,
14) per a la nostra oracio.

I no només els salms. A aquests es
van unir de seguida diferents
composicions —«himnes i cantics
espirituals»— per lloar el Déu tres
vegades sant, que se’ls havia revelat
com a comunio de persones, Pare,
Fill i Esperit. Va comencar aixi
I’elaboracio de les oracions que es
farien servir en la liturgia o que
alimentarien la pietat fora d’aquesta;
el proposit era ajudar-nos a adrecar-
nos a Déu amb paraules adequades,
que expressessin la nostra fe en ell.
Aquestes oracions, fruit de ’amor de
I’Església pel seu Senyor,
constitueixen també un tresor en el
qual podem educar el nostre cor. Per
aixo, escrivia sant Josepmaria: «La



teva oracio ha de ser liturgica. —Tant
de bo tinguessis aficio a recitar els
salms, i les oracions del missal, en
comptes d’oracions privades o
particulars».[9]

Sota I’ale de I’Esperit Sant

Tots hem apreés estudiant textos
escrits. Per aix0 podem entendre que
les paraules del Parenostre, dels
salms o d’altres oracions de ’Església
son les que ens han educat en el
nostre tracte amb Déu, tot i que fins
ara no ho hagim pensat aixi.
Tanmateix, la paraula de Déu té una
caracteristica propia: és viva i, per
aixo, pot aportar novetats
insospitades. La carta als Hebreus
ens recorda que «la paraula de Déu
és viva i eficac. Es més penetrant que
una espasa de dos talls: arriba a
destriar ’anima i I’esperit, les
articulacions i el moll dels 0ssos;
discerneix les intencions i els
pensaments del cor» (He 4,12).



Per aixo, les mateixes paraules,
considerades una vegada i una altra,
no sonen sempre de la mateixa
manera. De vegades s’obren nous
horitzons davant dels nostres ulls,
sense que sapiguem explicar gaire bé
per qué: és I’accid de I’Esperit Sant
que parla al nostre interior. Ho
explicava, amb precisio, sant Agusti:
«El so de les nostres paraules colpeja
les vostres orelles, pero el mestre és
dins (...). En voleu una prova,
germans? Potser no heu sentit tots
aquest sermo? Quants no sortiran
d’aqui sense haver apreés res! Pel que
fa a mi, us he parlat a tots, pero
aquells a qui no parla interiorment la
Uncid, aquells a qui no ensenya
interiorment I’Esperit Sant, tornen
amb la mateixa ignorancia».[10]

Es percep aixi I’estreta relacio entre
I’Esperit Sant, la paraula inspirada i
la nostra vida d’oracié. Amb rao
I’Església 'invoca com el «Mestre
interior», que educa el nostre cor



amb les paraules que el mateix Jesus
ens va ensenyar, fent-nos descobrir
en aquestes paraules horitzons
sempre nous, per coneixer millor
Déu i aixi estimar-lo cada dia més.

* %k ok

«Maria guardava tot aixo en el seu
cor i ho meditava» (Lc 2, 19). L’oracié
de la nostra Mare es nodria de la
seva vida i de la meditacio assidua de
la Paraula de Déu; alla trobava llum
per veure amb més profunditat les
coses que ’envoltaven. En el seu
cantic de lloanca —el Magnificat—
percebem fins a quin punt la Sagrada
Escriptura era I’aliment constant de
la seva oracid. El Magnificat esta
entreteixit de referencies als salms i
a altres paraules de la Sagrada
Escriptura, com el «cantic d’Anna» (1
Sa 2, 1-11) o la visio d’Isaies (Is 29,
19-20), entre d’altres.[11] Amb aquest
aliment preparava I’Esperit Sant el
seu si incondicional a ’'ambaixada de



I’angel. Ens hi encomanem perqué
també nosaltres deixem que la
paraula divina eduqui el nostre cor i
ens faci capagos de respondre fiat! —
faci’s! vulll— a tants plans que Déu té
per a la nostra vida.

Nicolds Alvarez de las Asturias

[1] K. Wojtyla, Ejercicios espirituales
para jovenes, BAC, Madrid 1982, p.
89.

[2] Francesc, Evangelii Gaudium,
num. 264.

[3] Cf. Cami, nim. 333.

[4] Sant Joan de la Creu, Dichos de
amory luz, 59.

[5] Sant Agusti, Carta 130.

[6] Cf. Sant Cipria, La unidad de la
Iglesia, el padrenuestro. A:Donato,



Ciudad Nueva, Madrid 1991; Sant
Tomas d’Aquino, Obras catequéticas.
Sobre el credo, Padrenuestro,
Avemaria, decalogo y los siete
sacramentos, Ediciones Eunate,
Pamplona 1995, p. 98-128.

[7]L’Hallel es compon del petit Hallel,
integrat pels salms del 113 (112) al
118 (117), i del gran Hallel, que és el
salm 136 (135), en el qual es repeteix,
en cada versicle, «perque és eterna la
seva misericordia». Aquest dltim és
el salm amb queé s’acaba el sopar
pasqual.

[8] Catecisme de Església Catolica,
nuam. 2597.

[9] Cami, num. 86.

[10] Sant Agusti, Tercera homilia
sobre la I Carta de San Juan, 13.

[11] A més dels ja esmentats, també
hi ha referencies a Habacuc 3, 18; Job
12,19-20; 5,11-12 i a Salms 113, 7;



136, 17-23; 34, 2-3; 111, 9; 103, 1; 89,
11; 107, 9; 34, 10; 98, 3; 22, 9.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-
coneixer-te-ii-de-llavis-de-jesus/
(03/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-ii-de-llavis-de-jesus/
https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-ii-de-llavis-de-jesus/
https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-ii-de-llavis-de-jesus/

	Conèixer-lo i conèixer-te (II): De llavis de Jesús

