
opusdei.org

Combat, proximitat,
missió (9) «El
mantell i l'ombra de
Jesús» L'Església, llar
de la nostra santedat

Quan Crist ens acosta a la seva
Església i ens deixa tocar el seu
mantell, la força que surt d’ell
és la seva mateixa santedat.
Així ens va transformant
perquè gaudim de «l'amplada,
la longitud, l'alçada i la
profunditat» del seu cor.

12/03/2025



Era un dia qualsevol a Cafarnaüm, i
una dona va quedar curada
miraculosament en tocar la vora del
mantell de Jesús (cf. Mc 5, 25-34). En
sabem molt poc, però encara tenim
menys notícies de les multituds que
s'acostaven al Senyor amb aquesta
mateixa esperança: assolir el seu
mantell per quedar curats de les
seves malalties (cf. Mt 14, 36). I,
tanmateix, cadascun i cadascuna
eren importants i únics per a Jesús:
com a nosaltres, els esperava tot
l'amor de Déu[1].

Nostre Senyor segueix caminant
enmig nostre, deixant-se assolir,
tocar, interpel·lar. No actua a les
nostres vides des d'una cauta
«distància de seguretat», sinó amb
una confiada immediatesa. Els Fets
dels apòstols ens mostren com és
possible aquest contacte des que, per
la seva resurrecció i la seva ascensió,
Jesús ha passat a fer-se present d’una
manera menys perceptible a simple



vista, però realment molt més
propera. El seu mantell s'ha fet
accessible en l'ombra de Pere: «La
gent treia els malalts pels carrers i
els deixava allà en llits i lliteres,
perquè quan Pere passés, almenys la
seva ombra en toqués algun» (Ac 5,
15). És així: el mantell del Senyor
subsisteix ara en l'ombra de l'Apòstol,
convertida en força de l'Altíssim que
cobreix, santifica i sana. El mantell
de nostre Senyor i l'ombra de
l'Apòstol: aquesta és «la realitat
divina i humana de l'Església»[2], el
camí pel qual Déu ens segueix
atansant i tocant, el lloc de la nostra
experiència de l'amor diví, la llar de
la nostra santedat.

Tocar el mantell del Senyor

Com als testimonis immediats
d’aquells miracles, ens pot
sorprendre la senzillesa dels canals
pels quals el cor de Crist vol
connectar amb el nostre. Potser



hauríem esperat quelcom de més
extraordinària, alguna cosa que ens
entrés més fortament pels sentits. I,
tanmateix, és així: Déu vol
comunicar-nos la seva gràcia tan sols
tocant el seu mantell i deixant-nos
assolir per la seva ombra.

Per poder tocar el Senyor cal estar
disposats a transitar per mediacions
amb poca brillantor, i fins i tot de
vegades amb més ombra que llum; i,
tanmateix, com passa amb els vidres
dels vitralls d'una catedral, és a
través d'aquestes mediacions com
ens arriba la llum, adquirint fins i tot
per moments tons meravellosos.
L'ombra de Pere pot semblar
simplement això, l'ombra de Pere; i,
tanmateix, allà s'hi troba Ell, viu i
actuant.

El mantell de Jesús, l'ombra de Pere,
són la mateixa Església, que irradia
força i llum. Ella és «com un
sagrament, és a dir, signe i



instrument d’íntima unió amb Déu i
d’unitat de tot el gènere humà»[3]. Per
això el camí de la nostra santedat
passa pel desig de mantenir-nos molt
units a Jesucrist en la seva Església,
perquè la nostra fortalesa és en Ell,
en la seva persona «sagramentada».
Deia sant Lleó el Gran que «allò que
era visible en el nostre Salvador ha
passat als seus misteris»[4]. De
manera semblant, sant Josepmaria
veia els sagraments «com senyals de
les seves petjades, perquè nosaltres
hi trepitgem i puguem arribar al
Cel»[5]. El repte consisteix llavors a
descobrir el poder i la fecunditat que
s'amaga sota l'aparent senzillesa 
d'aquestes paraules i gestos, d'aquells
rostres i elements —d'aquesta ombra
—, a través dels quals avui el Senyor
vol venir a trobar-nos.

Una de les coses que ens mostra la
vida del Senyor és que la seva
manera d'entrar a la nostra
existència és la de l’encontre



personal. Jesús toca el leprós, mira
els qui crida, imposa les mans als
petits i es convida a la casa de
Zaqueu. I aquests no són simples
episodis del passat, perquè Jesús no
ha canviat el seu desig originari: vol
continuar trobant-se personalment
amb cadascú. I només així, a través
d'aquestes belles trobades, ens
converteix, ens atrau cap a ell.

Sagraments d’humilitat

«Us anunciem (…) allò que hem
sentit, que hem vist amb els nostres
ulls, que hem contemplat, que hem
tocat amb les nostres mans» (1Jn 1,
1). Aquestes paraules
autobiogràfiques de l'apòstol sant
Joan exposen de manera
impressionant allò que habitava el
cor dels primers cristians. Els nostres
primers germans en la fe no van
pretendre transmetre'ns només una
reflexió o uns relats commovedors
sobre Jesucrist, ni una guia per



començar pel nostre compte una
relació amb Déu. Ens van comunicar
el mateix que ells van poder veure,
sentir i tocar; perquè sabien que
aquell, i no un altre, era el camí del
Senyor per transformar-nos en un
altre Crist.

Es tracta, doncs, de trobar-nos
realment amb Jesús, però en «els
sagraments d'humilitat», com deia
sant Agustí[6]. Així com el Senyor va
concedir la vista al cec de naixement
cobrint els seus ulls amb una cosa
tan precària com el fang, de la
mateixa manera ens deixem guarir
en el si de la seva Església. Per això
estimem la confessió, l'Eucaristia, el
sacerdoci comú i ministerial, i cada
do sacramental: perquè estimem la
santa i humil humanitat de Crist.
Quan rebem aquests dons amb fe i
esperança, ens anem identificant
cada cop més amb els sentiments i
afectes de Jesús (Cf. Fl 2, 5). Els
gestos, els signes i les paraules que



rebem van fent en nosaltres el
prodigi de la santedat.

Tanmateix, com va succeir a Naaman
el sirià, que comparava el petit cabal
del Jordà amb els grans rius de la
seva pàtria (cf. 2R 5, 10-12), també
pot sorgir en nosaltres el desig d'unes
aigües més cabaloses o especials que
les dels sagraments per alimentar la
nostra santedat. De vegades ens pot
semblar que els sagraments gairebé
no ens canvien, que es tracta d'un
camí massa lent o rutinari. I potser
sorgeix el somni de quelcom més
enllà d’ells, d'una experiència
espiritual de major impacte. Pot ser
llavors l'hora de redescobrir,
juntament amb la senzillesa
d'aquests canals, també aquesta
contínua invitació que va quedar
gravada a la memòria del deixeble
estimat després de tantes hores al
costat del Senyor: la de romandre-
hi[7].



Romandre units al seu mantell,
mantenir-nos al radi de l'ombra de la
seva Església i dels seus sagraments,
significa redescobrir el valor de 
freqüentar-los. Aquesta perseverança
obrarà en nosaltres, no tant per una
acumulació d'efectes que puguem
percebre fàcilment, com per una
transformació progressiva del nostre
cor. Així, ens anirem omplint de
confiança que arribarà el vi nou. Que
arriba, sempre que ens mantinguem
units a l'única vinya i rebem del
Mestre les úniques paraules de vida
eterna. Romandre en el Senyor a
través dels seus sagraments és,
doncs, una manera molt bonica
d'abandonar-nos a les seves mans.
Sabem que restant amb Ell li
permetem tirar endavant la seva
obra en nosaltres, a la seva manera i
al seu ritme. I aleshores, «La nostra
vida interior no enclou més
espectacle que aquest: és Crist que
passa quasi in occulto»[8].



Si en els sagraments podem tornar a
tocar el mantell de la seva
humanitat, deixar-nos assolir per
l'ombra de l'Apòstol també significa
estar atents a la veu que l'Església
ens adreça. D’ella rebem les paraules
que necessitem per créixer en
santedat. Acollint-les i deixant-les
actuar amb confiança i amor, ens
anem convertint en allò que
escoltem.

Podem aturar-nos un moment en les
paraules que escoltem, per exemple,
en el sagrament de la reconciliació.
Qui es confessa sovint podria tenir de
vegades la impressió d'estar repetint
el mateix, i que els consells rebuts
tampoc varien gaire. Això podria
descoratjar-lo i fer-li perdre
l'esperança en la fecunditat d'aquest
sagrament. Potser llavors és el
moment de redescobrir les paraules
que se'ns regalen en cada absolució:
que Déu ens concedeix «el perdó i la
pau»[9]. El Senyor, a través de la seva



Església, ens confirma en la nostra
condició d'éssers perdonats. I ens
convida a viure en pau, perquè el
nostre cor ja viu en la pau del seu.

Però també escoltem moltes
expressions de gràcia durant la Santa
Missa, començant per la Paraula de
Déu, que ha de fer el seu camí en
nosaltres. «L'escoltem amb les orelles
i passa al cor; no roman a les orelles,
ha d'anar al cor; i del cor passa a les
mans, a les bones obres. Aquest és el
recorregut que fa la Paraula de Déu:
de les orelles al cor i a les mans»[10].
Ens fan també un bé especial les
paraules que rebem durant la
consagració, quan Crist mateix ens
diu que es lliura per nosaltres i que
vol habitar corporalment a les
nostres vides. I el que diu, ho fa: es
deixa tocar i menjar, a la comunió
eucarística.

Una força que transforma



Del mantell del nostre Senyor i de
l'ombra de Pere emergeix una força
capaç de guarir el cos; però, sobretot,
de convertir el cor. Quan Crist ens
assoleix en la seva Església i ens
deixa tocar el seu mantell, la força
que en surt d'ell és la seva mateixa
santedat. Així ens va transformant
perquè ell visqui en nosaltres, i
gaudim de “l'amplada i la llargada,
l'alçada i la profunditat” del seu cor
(Ef 3, 18).

Aquesta dilatació del cor ens porta a
fer nostra aquella experiència de
sant Pau: fer-se «tot amb tots per
salvar-ne alguns, costés el que
costés» (1Cor 9, 22). Quan l'Església
es converteix realment en la nostra
llar, ens adonem que desitgem amb
fets que tothom pugui experimentar
l'amor de Déu en les seves vides.
«Déu ens ha cridat (…) per fer que
coneguin Jesucrist tantes
intel·ligències que no saben res d'Ell,
i —en voler-nos en la seva Obra—



també ens ha donat una manera
apostòlica de treballar, que ens mou
a la comprensió, a la disculpa, a la
caritat delicada amb totes les
ànimes»[11].

Un bell senyal que la força
transformadora del cor del Senyor
troba acollida en nosaltres és que
comencen a desaparèixer certes
distàncies o barreres interiors envers
els altres, que abans ens semblaven
molt difícils de superar. Els motius
humans a l'origen d'aquestes actituds
deixen de ser la darrera paraula i la
força de l'amor de Déu s'imposa
pacíficament en nosaltres. El Senyor
ens amplia el cor de manera que es
pugui obrir en caritat fraterna cap a
tots els homes i en totes les
direccions. Ens sentim en comunió
amb tots, de manera que res dels
altres no ens resulta aliè.

Jesús va voler formar els seus
primers seguidors en aquest esperit.



En triar el grup dels dotze, no va
buscar crear un cercle de persones
homogènies, sinó més aviat el
contrari. És per això que,
humanament parlant, no faltessin
entre ells motius per a la divisió. Va
ser gairebé una provocació convidar
a conviure dia rere dia persones de
provinences, sensibilitats polítiques i
extraccions socials tan diverses. I,
tanmateix, justament així neix una
vegada i una altra l'Església: quan,
per amor al Senyor i a l'Evangeli, els
motius de divisió humans deixen de
tenir l'última paraula. L'amor de Déu
triomfa a la nostra conducta quan
deixem que l'Església faci prevaler
en nosaltres el desig de la comunió
per sobre de la fàcil tendència a la
divisió.

La santedat que l'Església suscita a la
nostra ànima es manifesta per això
també en un fort desig de
reconciliació, de perdó i d'unitat
profunda entre tots els fills de Déu.



La comunió dels sants deixa llavors
de veure's reduïda a un ideal, a una
cosa que sabem veritable, però que
se'ns presenta com a inabastable.
Experimentem allò que escrivia el
nostre Pare: «cadascú sentirà, a
l’hora de la lluita interior, igual que a
l’hora del treball professional,
l’alegria i la força de no estar sol»[12].
Aquesta unió amb tots a l'Església es
converteix així en una crida
entusiasmant a la qual volem
respondre amb actituds noves,
nascudes del cor de Crist: «Que us
comprengueu, que us disculpeu, que
us estimeu, que us sapigueu sempre
a les mans de Déu, acompanyats de
la seva bondat (...). No us sentiu mai
sols, sempre acompanyats, i estareu
sempre ferms: els peus a terra, i el
cor allà dalt, per saber seguir el que
és bo»[13].

Donar esperança



Amb aquesta nova capacitat
d'estimar, la força que surt del
Senyor i de la seva Església ens mou
a mirar la realitat a través d'una
nova lent: l'esperança. El Papa
Francesc ha volgut precisament que
celebrem el proper Jubileu de la
Redempció en aquesta clau[14]. Jesús
continua caminant a través de la
història i enmig de la humanitat. El
mantell és més extens del que els
nostres ulls poden veure. Ens
embarga la certesa que el Senyor
continua actuant, tocant i deixant-se
assolir pels homes enmig del tràfec
d'un món que en tantes coses sembla
desorientat. Sense deixar de veure el
drama de la història, amb tot el seu
costat de dolor i tragèdia, la santedat
que l'Església sembra en nosaltres
ens ajuda a no donar espai al
desànim o a la nostàlgia davant d'un
món aparentment post cristià, com si
l'ampliació o la reducció de certs
camps d'influència fossin tot el que



cal esperar com a triomfs o lamentar
com a derrotes.

«Després d'haver conegut Jesús,
nosaltres no podem fer res més que
escrutar la història amb confiança i
esperança (...). Per això, no ens
tanquem en nosaltres mateixos, no
lamentem amb malenconia un passat
que sembla daurat, sinó que mirem
sempre endavant, a un futur que no
és només obra de les nostres mans,
sinó que sobretot és una preocupació
constant de la providència de
Déu»[15]. La santedat que neix del si
de l'Església ens fa recordar que el
Senyor està fent contínuament «que
tot sigui nou» (Ap 21, 5). Allà on
alguns podrien veure només
decadència, divisem, malgrat tot, el
germen d'una transformació. Al
casament en què s'acaba el vi,
descobrim la condició necessària
perquè arribi el nou, el que només
Crist pot portar.



«El repte més important que té
l'Església —i la societat en conjunt—
és donar esperança a cada persona,
especialment als joves, a les famílies,
i als que pateixen més necessitats
materials o espirituals»[16]. I
l'esperança que l'Església desitja
inspirar en els nostres cors és la
certesa que el Senyor no deixa de
venir en auxili dels homes; i que allò
veritablement definitiu en la història
és la realitat de la nostra redempció,
que segueix present i creix, no
obstant, el jull (Cf. Mt 13, 24-52).

* * *

Sant Josepmaria escrivia als fidels de
l'Opus Dei que s'havien d'acostumar
a mirar «primer i sempre l'Església
santa»[17]. Són paraules que, en
realitat, valen per a tots els cristians.
A l'Església, la mirada creient veu
Crist mateix vivint entre nosaltres. Al
mateix que caminava entre les
multituds i que ara s'acosta a



nosaltres, ens toca i ens santifica. La
mirada de fe veu en l’Església el
mantell inconfusible de Crist, que és
molt a prop nostre, per donar-nos
vida i comunicar-nos el seu amor
infinit. Amb aquesta mirada arriba
també un sentiment de profunda
confiança i afecte, de manera que tot
el que és seu, trobarà al nostre
interior sempre «una actitud
d'abandonament filial esperançat»[18].
Així rebrem, com ens deia sant
Josepmaria, «qualsevol notícia que
ens vingui de l'esposa de
Jesucrist»[19]. Perquè no dubtem que
només en poden sortir coses bones, i
que cadascuna s'orienta sempre a la
principal de totes: la nostra santedat.

Nicolás Massmann

[1] «Jo em pregunto moltes vegades al
dia: ¿què serà quan tota la bellesa,



tota la bondat, tota la meravella
infinita de Déu es bolqui en aquest
pobre vas de fang que sóc jo, que
som tots nosaltres?» (Sant
Josepmaria, notes preses d’una
reunió familiar, 22-10-1960).

[2] Mons. F. Ocáriz, Missatge,
21-10-2023.

[3] Concilio Vaticà II, Constitució 
Lumen Gentium, n. 1.

[4] Sant Lleó el Gran, Sermó 74, 2; citat
al Catecisme de l’Església Catòlica, n.
1115.

[5] Cf. Sant Josepmaria, Tertúlia a
Buenos Aires, Argentina, 15-06-1974.

[6] Sant Agustí, Confessions 8, 2,4.

[7] A l’evangeli de sant Joan aquest
verb apareix repetidament en els
llavis de Jesús; cf. Jn 6,56; 8,31;
15,4-10. En la seva primera carta,



l’apòstol es farà ressò d’aquesta
insistència: cf. 1 Jn 2,6.24.27; 3,6.24.

[8] Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
152.

[9] Cf. Ritual de la penitència.

[10] Papa Francesc, Audiència,
31-01-2018.

[11] Sant Josepmaria, Carta 4, n. 1.

[12] Sant Josepmaria, Camí, n. 545.

[13] Sant Josepmaria, En diálogo con el
Señor, n. 79.

[14] Cf. Papa Francesc, Spes non
confundit, Butlla de convocació del
Jubileu ordinari de l’any 2025.

[15] Papa Francesc, Audiència,
11-10-2017.

[16] Mons. F. Ocáriz, «El Opus Dei
también desea estar “en salida”».



Entrevista del 3-07-2017, recogida en
opusdei.org.

[17] San Josemaría, Carta 18, n. 27.

[18] Mons. F. Ocáriz, Mensaje,
13-09-2023.

[19]. San Josemaría, Carta 8, n. 54.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/combat-
proximitat-missio-9-el-mantell-i-lombra-

de-jesus-lesglesia-llar-de-la-nostra-
santedat/ (20/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-9-el-mantell-i-lombra-de-jesus-lesglesia-llar-de-la-nostra-santedat/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-9-el-mantell-i-lombra-de-jesus-lesglesia-llar-de-la-nostra-santedat/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-9-el-mantell-i-lombra-de-jesus-lesglesia-llar-de-la-nostra-santedat/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-9-el-mantell-i-lombra-de-jesus-lesglesia-llar-de-la-nostra-santedat/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-9-el-mantell-i-lombra-de-jesus-lesglesia-llar-de-la-nostra-santedat/

	Combat, proximitat, missió (9) «El mantell i l'ombra de Jesús» L'Església, llar de la nostra santedat

