
opusdei.org

Combat, proximitat,
missió (6): «Més gran
que el teu cor»
Contrició i
reconciliació

Només Déu és més gran que el
nostre cor, i per això només ell
pot guarir-lo, reconciliar-lo fins
al fons.

23/10/2024

Part de la fascinació que Jesús
generava als seus contemporanis es
devia a la seva capacitat de curar el



que és incurable. El Senyor atreia
també molt d'interès pel sorprenent
d'alguns prodigis, per la força i
l'originalitat de la seva predicació,
per la seva simpatia i el seu bon
humor, perquè apareixia com el
Messies promès a les Escriptures…
però molts s'acostaven a la seva
figura sobretot pels miracles que feia
amb els malalts. S'havia corregut la
veu que leprosos, paralítics, cecs,
sordmuts o persones amb problemes
de mobilitat, s’havien curat gràcies a
les paraules i els gestos.

Però aquell misteriós metge guaria
els cossos també per mostrar un
poder més gran: guarir les ànimes.
Jesús reconcilia com només ho
podria fer Déu: ve a curar el fons del
nostre cor. «Què és més fàcil, dir: “Els
teus pecats et són perdonats”, o dir:
“Aixeca't i camina”? Doncs perquè
sapigueu que el Fill de l'Home té
potestat a la terra per perdonar els
pecats —es va dirigir al paralític—, a



tu et dic: aixeca't, agafa la teva llitera
i marxa a casa teva» (Lc 5, 23-24). Al
Senyor li interessa, sobretot, guarir la
nostra ceguesa interior: la que ens
impedeix adonar-nos de tot allò que
en rebem; vol guarir la nostra
mudesa, la nostra incapacitat de
posar paraules al mal que hi ha en
nosaltres; la sordesa que ens
impedeix atendre la veu de Déu i les
necessitats del nostre proïsme; la
nostra paràlisi per moure'ns cap al
que ens pot fer veritablement lliures;
o la lepra que fa creure'ns indignes
d'un Déu que mai no es cansa de
buscar-nos. Cada moment de la vida
de Crist, i en especial la seva passió i
resurrecció, manifesta el seu desig de
curar. L'única cosa que necessita és
trobar en nosaltres aquest mateix
desig. La curació només és possible si
no amaguem la nostra ferida davant
de qui té el poder de guarir.

Déu és més gran que el nostre cor



«I tot això és obra de Déu, que ens ha
reconciliat amb ell mateix per Crist i
ens ha confiat a nosaltres aquest
servei de la reconciliació», escriu
sant Pau als de Corint.
«Efectivament, Déu, en Crist,
reconciliava el món amb ell mateix,
no tenint-li més en compte els seus
pecats, i a nosaltres ens ha
encomanat l'anunci de la
reconciliació» (2Co 5, 18-19). Les
primeres comunitats cristianes,
potser pel contrast amb la dura
lògica social que les envoltava, van
anar comprenent que la reconciliació
amb Déu i amb els altres era un do
que només podia venir de dalt.
S'adonaven que nosaltres no podem
“causar” el perdó de Déu amb la
nostra penitència o amb els nostres
actes de reparació, sinó que només
podem acceptar amb agraïment el
regal gratuït —la “gràcia”— que ell
ens ofereix.



És fàcil que, sense adonar-nos-en, ens
trobem aplicant al perdó de Déu la
lògica d'un perdó massa humà. Per a
una mentalitat estrictament legal, el
que és important és el pagament
d'una sanció, la quantitat que s'ha de
reparar, l'esforç per tornar a un
equilibri anterior al dany. Però
precisament aquesta lògica, amb la
desesperació silenciosa que pot
generar en qui no té com reparar, és
allò que Jesús va venir a superar.
«¡Mira quines entranyes de
misericòrdia té la justícia de Déu! —
Perquè, en els judicis humans, es
castiga qui confessa la culpa: i, en el
diví, se’l perdona»[1].

La primera carta de sant Joan també
explica aquesta notícia consoladora,
amb unes paraules que ens poden
omplir de pau: «Davant de Déu
mantindrem en pau la nostra
consciència. Perquè, encara que la
consciència ens acusi, Déu és més
gran que la nostra consciència i ell



ho sap tot» (1 Jn 3, 19-20). Jesús
repeteix una vegada i una altra que
ha vingut a salvar-nos i no a
condemnar-nos[2], però, així i tot,
poden sorgir fàcilment al nostre
interior veus que tractin d'inquietar-
nos: la d'una esperança feble, que
convida a tirar la tovallola, perquè
no acaba de creure's que Déu ho pot
perdonar tot; o la de la supèrbia que
no suporta constatar una vegada més
la pròpia debilitat.

El Papa ens encoratja a sortir al pas
d'aquestes veus: «Tu, germana,
germà, si els teus pecats t'espanten, si
el teu passat t'inquieta, si les teves
ferides no cicatritzen, si les contínues
caigudes et desmoralitzen i sembla
que has perdut l'esperança, si us
plau, no tinguis por. Déu coneix les
teves debilitats i és més gran que els
teus errors. Déu és més gran que els
nostres pecats, és molt més gran. Et
demana una sola cosa: que les teves
fragilitats, les teves misèries, no les



guardis dintre teu; sinó que les portis
a Ell, les col·loquis davant d'Ell, i els
motius de desolació es convertiran
en oportunitats de resurrecció»[3].

En aquest mateix sentit, sant
Josepmaria ens convidava a fixar-nos
en els personatges que s'acosten a
Jesús, conscients que no tenen cap
possibilitat de pagar la factura de la
curació, ni física ni espiritual. Però
aquesta convicció els obre les portes
de la veritable vida espiritual, l'espai
de la gratuïtat, on aquesta “gràcia” és
el més important: «¿Et penses que
són tants els teus pecats, que el
Senyor no podrà escoltar-te? Doncs,
no es així, perquè té entranyes de
misericòrdia (...). Si, malgrat aquesta
meravellosa veritat, t’adones de la
teva misèria, digues com el publicà:
Senyor, soc aquí, Vós mateix! I vegeu
què ens diu sant Mateu, quan a Jesús
li posen un paralític davant. Aquell
malalt no fa cap comentari: només és
allí, a la presència de Déu. I Crist,



remogut per aquesta contrició, per
aquest dolor del qui sap que no es
mereix res, no triga a reaccionar
amb la seva misericòrdia habitual: 
confiança, fill, et són perdonats els
pecats!»[4].

Cura'm, Senyor, del que se
m'amaga

La convicció que Déu sempre ens
perdona vibra també al cor del
salmista: «Però ara reconec el meu
pecat, no t'amago més la meva culpa.
Tan bon punt m'he proposat, Senyor,
de confessar-te la falta, m'has
perdonat la culpa comesa» (Sal 32, 5).
Així ens apropem nosaltres al misteri
de la santa Missa: per poder unir-nos
a la creu de Jesús, per entrar en la
seva transformació amant de tot el
mal de la història, comencem per
reconèixer amb humilitat la nostra
culpa; i ens colpegem el pit en fer-ho,
perquè el cor es desperti[5].



En aquesta insistència per reconèixer
els nostres pecats, conscients o
inconscients, alguns han volgut
veure un possible desequilibri
psicològic o un afany per carregar
pesos innecessaris a l'ànima. En
realitat, encara que hi ha tendències
escrupoloses que bloquegen el
creixement de la vida interior, també
hi ha un sa sentiment de culpa,
indispensable per desplegar les ales
del cor. Només hi ha llibertat allà on
hi ha responsabilitat, on les nostres
accions són preses de debò. Tot
procés de creixement espiritual
passa per mirar de front, amb
realisme, les nostres pròpies accions;
també aquelles en què
experimentem inquietud o
remordiment. Necessitem veure,
juntament amb Déu, els nostres
pensaments, paraules, obres o
omissions[6]: comprendre en què hem
pogut ferir —o, gairebé pitjor, tractar
amb indiferència— Déu i els altres;
en què ens hem fet mal a nosaltres



mateixos, deixant que creixi a la
nostra ànima el jull. Perquè només la
veritat ens allibera (cf. Jn 8, 32),
especialment la veritat sobre la
nostra pròpia vida.

En aquesta tasca cal evitar tres
temptacions: primer, la de
minimitzar la nostra culpa, per un
examen de consciència superficial, o
per defugir el silenci interior en què
ens espera l'Esperit Sant per mostrar-
nos la nostra pròpia veritat; segon, la
de transferir la culpa als altres o a les
circumstàncies, de manera que
apareguem habitualment com a
víctimes, o com si mai féssim mal a
ningú; i, en darrer lloc, una
temptació que sembla el contrari de
l'anterior, però que acaba portant a
la mateixa complaença estèril: la que
desvia el nostre penediment de Déu i
dels altres per centrar-lo en el nostre
orgull ferit, en el fet d'haver-nos-hi
fallat de nou a nosaltres mateixos.



«Però qui s'adona d'una falta
involuntària? Disculpa allò que em
passa inadvertit! Preserva el teu
servent de l'orgull, que no s'apoderi
de mi; així seré irreprensible, i net
d'una gran culpa» (Sal 19, 13-14). En
el fons d'un sentiment de culpa sa no
hi ha l'actitud d'«un maníac
col·leccionista d’un full de serveis
immaculat»[7], sinó la humilitat de
qui vol descobrir què és allò que
l'allunya de Déu, què és allò que crea
divisió en la seva ànima i al seu
voltant, què és el que li impedeix
donar i rebre amor. No confessem la
nostra «imperfecció» sinó la nostra
indiferència o el nostre poc afecte,
manifestats en detalls concrets: «hi
ha hagut alguna cosa en mi que et
pugui a Tu, Senyor, Amor meu,
doldre?»[8]. D'aquesta actitud en pot
sortir la llum que ens porti a
descobrir serenament la nostra
pròpia veritat: a mirar al més
profund del nostre cor, on ja es
troba, volent obrir-se camí en



nosaltres, el Regne de Déu (cf. Lc 17,
21). Un saludable sentit de culpa és
un aliat en el nostre afany per ser
més de Déu; un catalitzador de les
nostres «conversions successives»[9],
sempre que recordem que sense Ell
no podem fer res.

Un sagrament que torna la bellesa
al món

Sant Agustí deia que «l'Església és el
món reconciliat»[10]. Per això la
família de Déu es desenvolupa
«reconciliant el món amb Déu.
Aquesta és la gran missió apostòlica
de tots»[11]. I el sagrament de la
reconciliació és un dels centres
neuràlgics del gran moviment de
reconstrucció, de pacificació, de
perdó. És el millor lloc des d'on
podem prendre distància de la nostra
culpa; aquí ens adonem que, encara
que som pecadors, no som el nostre
pecat; i que, davant d'un Pare que
ens estima sense condicions, no



necessitem amagar res. El sagrament
de la reconciliació ens ajuda a
enfrontar-nos amb la nostra
fragilitat, les nostres contradiccions,
les nostres ferides; i a mostrar-les a
l'únic metge que les pot curar. Sant
Pau ho feia amb una seguretat sense
límits: «Per això em gloriaré sobretot
de les meves febleses, perquè reposi
sobre meu el poder del Crist» (2 Co
12,9).

Aquesta confiança, però, va de bracet
de la contrició, el patiment del cor
pel mal que troba dins seu: «Renta'm
ben bé de les culpes, purifica'm dels
pecats. Ara reconec les meves faltes,
tinc sempre present el meu
pecat» (Sal 51, 4-5). La tradició
catòlica sol diferenciar dos tipus de
contrició: la que sorgeix de l'amor a
Déu —el penediment per haver
rebutjat l'amor de la Trinitat, és a dir,
de les persones més importants de la
meva vida—; o la que sorgeix, de
manera indirecta, ja sigui per



comprendre el dany ocasionat amb
el pecat, les conseqüències
espirituals, o la confiança en la
saviesa de l'Església[12]. La primera és
anomenada «contrició perfecta»: per
ella, Déu ens perdona els pecats, fins
i tot greus, per tal que ens proposem
acudir al sagrament de la
reconciliació quan sigui possible. La
segona és l'anomenada “contrició
imperfecta”; també és un do de Déu
que inicia un camí espiritual, perquè
ens disposa a rebre el perdó dels
pecats al sagrament. Els actes de
contrició, que poden ser breus
oracions improvisades al llarg del dia
—Perdó, Jesús!— desperten aquest
dolor del cor; ens preparen per rebre
i per compartir més abundantment
la misericòrdia de Déu.

El Catecisme de l'Església ens recorda
també que, juntament amb el
sagrament de la penitència, únic lloc
on Jesús ens allibera dels pecats
greus, també podem rebre d'altres



maneres la reconciliació dels altres
pecats. La Sagrada Escriptura i els
Pares citen, entre ells, «els esforços
realitzats per reconciliar-se amb el
proïsme, les llàgrimes de penitència,
la preocupació per la salvació del
proïsme (cf. Jm 5, 20), la intercessió
dels sants i la pràctica de la caritat
“que cobreix multitud de pecats” (1 
Pe 4, 8)»[13]. Tot i això, l'Església no
deixa de recomanar la confessió
sacramental també per a aquestes
faltes menys greus. Sant Pau VI
recordava que «la confessió freqüent
continua sent una font privilegiada
de santedat, pau i alegria»[14]. I sant
Josepmaria: «Acudiu setmanalment
—i sempre que en tingueu necessitat,
sense donar cabuda als escrúpols—
al sant Sagrament de la Penitència, al
sagrament del perdó diví, (...) i
redescobrirem el món amb una
perspectiva joiosa, perquè sortí bell i
net de les mans de Déu, i així de bell
l’hi tornarem, si aprenem de penedir-
nos»[15].



La confessió freqüent ens permet
afinar el cor, i evita que ens
acostumem a la nostra fredor, les
nostres resistències a l'amor de Déu.
Benet XVI comentava una vegada:
«És veritat que els nostres pecats són
gairebé sempre els mateixos, però
netegem les nostres cases, les nostres
habitacions, almenys un cop per
setmana, encara que la brutícia sigui
sempre la mateixa, per viure en un
lloc net, per recomençar; altrament,
potser la brutícia no es veu, però s'hi
acumula. Una cosa semblant també
val per a l'ànima, per a mi mateix; si
no em confesso mai, l'ànima es
descuida i, al final, estic sempre
satisfet de mi mateix i ja no
comprenc que m'he d'esforçar també
per ser millor, que he d'avançar. I
aquesta neteja de l'ànima, que Jesús
ens dona al sagrament de la
Confessió, ens ajuda a tenir una
consciència més desperta, més
oberta, i així també a madurar



espiritualment i com a persona
humana»[16].

«El sagrament de la Reconciliació
necessita tornar a trobar el lloc
central a la vida cristiana»[17], ha
escrit el Papa Francesc. Més enllà de
la curació de les grans ferides, és un
aliat necessari en la vida cristiana
diària: ens ajuda a conèixer-nos cada
vegada millor, i a familiaritzar-nos
amb el cor misericordiós de Déu.
Difícilment superarem de manera
immediata totes les rutines o
disposicions que ens porten al mal: la
gràcia compta amb la història, i s'ha
de fer una cosa amb la nostra[18]. Per
això, sense expectatives irreals que
ens poden fer desesperar de la nostra
debilitat, o fins i tot de la gràcia,
tinguem sempre la mirada posada en
Jesús; no deixem d'acudir a qui vol i
ens pot guarir. Perquè la vida
espiritual és «un continu començar i
recomençar. —Recomençar? Sí!:



cada cop que fas un acte de
contrició»[19].

Andrés Cárdenas Matute

[1] Sant Josepmaria, Camí, n. 309.

[2]Cf. per exemple Jn 3,17; 12, 47.

[3]Francesc, Homilia, 25-III-2022.

[4] Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
253.

[5] Cf. Missal romà, ritus inicials.

[6] Ibid.

[7] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 75.

[8] Sant Josepmaria, Forja, n. 494.

[9] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 57.



[10] Sant Agustí, Sermó 96 n. 8.

[11] F. Ocáriz, Missatge pastoral, 21-
X-2023.

[12] Cf. Catecisme de l’Església catòlica,
nn. 1452-1453.

[13] Ibid., n. 1434.

[14] Sant Pau VI, Ex. ap. Gaudete in
Domino, n. 52.

[15] Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
219.

[16] Benet XVI, Catequesi, 15-X-2005.

[17] Francesc, Misericordia et misera,
n. 11.

[18] Cf. Francesc, Gaudete et exsultate,
n. 50.

[19] Sant Josepmaria, Forja, n. 384.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/combat-
proximitat-missio-6-mes-gran-que-el-

teu-cor-contricio-i-reconciliacio/
(17/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-6-mes-gran-que-el-teu-cor-contricio-i-reconciliacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-6-mes-gran-que-el-teu-cor-contricio-i-reconciliacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-6-mes-gran-que-el-teu-cor-contricio-i-reconciliacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-6-mes-gran-que-el-teu-cor-contricio-i-reconciliacio/

	Combat, proximitat, missió (6): «Més gran que el teu cor» Contrició i reconciliació

