opusdei.org

Combat, proximitat,
missio (3): «tot és
nostre i tot és de
Déu»

Qualsevol esport requereix
esforg, pero genera un espai de
gaudi i obre noves possibilitats.
Aixi passa amb la vida
cristiana: enmig del combat i de
la lluita, és possible passar-ho
bé amb el Senyor, creixent i
afrontant nous reptes amb ell.

16/08/2024



«Ets ja una nova criatura i t’has
revestit de Crist. Que aquest vestit
blanc sigui per a tu signe de la teva
dignitat; ajudada amb la paraula i
I’exemple dels teus familiars, guarda
aquesta dignitat sense taca fins a la
vida eterna».™ Des de molt antic, a
I’Església hi ha la tradicio de vestir de
blanc els nous batejats, per expressar
visiblement la il-lusid de fer-se una
cosa amb Crist, de deixar que ell
visqui en nosaltres.” A aquesta
realitat precisa responen també el
nom i el gest mateix del baptisme:
baptizein significa “submergir”,
perqueé per aquest sagrament entrem
en la vida de la Trinitat, com una
esponja que entra a I’aigua 1, sense
deixar de ser ella mateixa, es fa una
cosa amb aquest nou medi. Es
produeix aixi «una interpenetracio
de I’ésser de Déu i del nostre ésser,
un ésser immers en el Déu Trinitat,
Pare, Fill i Esperit Sant, com en el
matrimoni, per exemple, dues
persones arriben a ser una carnies



converteixen en una nova i unica
realitat, amb un nou i tnic nom».”' A
partir de llavors, tenir cura d’aquesta
vida nova es converteix en una tasca
diaria, que requereix un combat
espiritual constant, com adverteix
I’Escriptura: «Fill meu, si et proposes
de servir el Senyor, prepara’t per a la
prova. Redreca el teu cor, sigues
valent i no t’espantis en els moments
dificils. Agafa’t al Senyor, no te
n’apartis, que a la fi de la vida seras
enaltit» (Sir 2, 1-3).

Punt de partida: Déu ens estima
sense condicions

En el nostre Baptisme, Déu ens ha dit
per a sempre que ens estima tal com
som, passi el que passi. Aquesta
conviccio és el punt de partida en
I'itinerari interior; sense aquesta,
estariem corrent pel cami equivocat,
perque en aquesta cursa no es tracta
de mereixer res per nosaltres
mateixos, ni de demostrar res a



ningu, sino de viure lliurement,
gaudint de 'amor de Déu. «Nosaltres
hem conegut 'amor que Déu ens té i
hi hem cregut», escriu sant Joan (1 Jn
4,16). I que n’és de necessari «deixar
que aquestes veritats de la nostra fe
vagin calant en ’anima, fins a
canviar tota la nostra vida. Déu ens
estimal!»."

Alhora, la gracia de Déu no
reemplaca I’us intel-ligent i
perseverant de les nostres forces: «La
nostra santificacio personal és un do
de Déu; pero ’home no pot romandre
passiu».” Es veritat que, per la
gracia, la nostra vida té un valor que
supera les nostres possibilitats, pero
la gracia no substitueix la naturalesa:
necessita treballar... ballar-hi! Es
podria dir que en la nostra vida tot és
nostre i, alhora, tot és de Déu. «Sobre
la continuitat dels petits fets
quotidians, agradables o penosos,
previstos o imprevistos, corre la serie
paral-lela de les gracies actuals, que



en cada instant se’ns ofereixen. (...) A
poc a pogc, entre ell i nosaltres
s’establira una conversa gairebé
ininterrompuda que sera la veritable
vida interior»."

Aixi doncs, seria reductiu descriure
aquesta vida que es desplega al cor
de ’home només amb paraules com
«lluita» o «combat». El que, des de la
perspectiva de les resistencies que
trobem dins i fora de nosaltres,
apareix com un combat, des d’una
visio més amplia es pot descriure
com a activitat i moviment, com
dinamisme i creixement. Aquests
aspectes del desenvolupament de
qualsevol ésser vivent —que
inclouen la lluita contra les
amenaces o les asprors de ’lambient
com moments d’aquest mateix
desenvolupament— expressen d’una
manera millor la riquesa de la vida
espiritual.



Mirar el paisatge, no només el
terra

Els alpinistes i els ciclistes d’alta
muntanya saben com n’és de
necessaria la concentracio en ’esforg
ila dosificacio de les energies; per
aixo, moltes vegades avancen mirant
gairebé només a terra. Tanmateix,
seria una llastima que aquesta
concentracio els impedis de gaudir
del panorama que s’obre al seu
voltant a mesura que avancen. En el
combat espiritual ens pot passar una
cosa similar: que ens fixem massa en
el mal que volem superar, o que
només vegem el cost que té
aconseguir algun bé. Per aixo sempre
és bo aixecar la mirada, per no
perdre de vista tot el que estem
guanyant en el cami.

«No et deixis vencer pel mal; al
contrari, veng el mal amb el bé» (Rm
12, 21), escriu sant Pau en un versicle
que sant Josepmaria de vegades



resumia aixi: «ofegar el mal en
abundancia de bé».” El combat
cristia no consisteix tant en una lluita
contra els pecats com en un esforg
per alimentar aquesta vida que ens
ha estat lliurada des del nostre
baptisme. Per exemple, si en una
ocasio deixem el millor per als altres,
podem veure aquest venciment com
una lluita contra ’egoisme, o com un
exercici per no aferrar-nos a certes
coses; pero, millor encara, ho podem
veure com una lluita per engrandir el
cor, per créixer en amor, en
generositat, en despreniment, etc. I
aixo no per un afany individual de
perfeccio, sind perqueé, des del cor de
Crist, volem viure per als altres.

Aquestes dues maneres diferents
d’enfocar el combat cristia estan
unides també a dues maneres de
formular els proposits de millora. En
aquest sentit, en lloc de proposar-nos
«de no tornar a fer alguna cosa», pot
ser molt més enriquidor aixecar la



mirada, contemplar I’horitzo i
afirmar el que si que volem fer. In
omnibus respice finem, diu un adagi
classic: «en totes les coses mira a la
fi»; 0, en una formulacié més actual,
«comenca amb el perque». Per viure
amb la mirada a la meta moltes
vegades cal agafar distancia respecte
a la situaci6 concreta, dedicar un
temps a reflexionar, a compartir les
nostres impressions amb Déu.
Llavors hi veurem millor: ens
adonarem que no esta en joc nomes
un proposit immediat, una petita
batalla concreta, sino la nostra
obertura a la gracia de Déu, al fet que
Déu faci de nosaltres, un altre Jesus,
alter Christus.

Lluitar és ja estimar

«Fills meus, no estimem amb frases i
paraules, sin6 amb fets i de

veritat» (1 Jn 3, 18). Ningu no se sent
veritablement volgut quan I’amor,
afirmat amb tota mena de



declaracions i promeses, €s
desmentit després per la via dels fets.
Per aixo, amb cadascuna de les
nostres decisions responem a aquella
pregunta de Jesus a Pere:
«M’estimes?» (Jn 21, 16). La vida
cristiana —escrivia el prelat de
I’Opus Dei— és «una resposta lliure,
plena d’iniciativa i de disponibilitat,
a aquesta pregunta del Senyor».”
Cada moment en queé ens
sobreposem al nostre egoisme, cada
esforg per créixer en aquesta virtut o
en una altra que ens permetra servir
millor; cada vegada que escollim la
humilitat davant el nostre desig
d’afirmar-nos contra els altres, estem
dient sense paraules a Déu: t’estimo
més.

«Aquest és el nostre desti a la terra:
lluitar, per Amor, fins a I'altim
instant», va escriure sant Josepmaria
una vegada, fent balan¢ en acabar
Iany.” Lluitar per amor és molt més
que simplement afegir a la lluita, des



de fora, un motiu d’amor: «Després,
mentre parlaves amb el Senyor en la
teva oracio, has entés més clarament
que lluita és sinonim d’Amor, i li has
demanat un Amor més gran»."” E1
combat espiritual és més necessari
que la victoria, perqué «mentre hi ha
Iluita, lluita ascetica, hi ha vida
interior. Aix0 és el que ens demana
el Senyor: la determinacio de voler
estimar-lo amb obres, en les petites
coses de cada dia»."" I el que
converteix la lluita en amor és la
finalitat del combat: per que lluito i
per a qui lluito. Aquestes respostes
donen forma al mateix combat; es
converteixen en la base mateixa del
seu desenvolupament.

En llegir les vides de sants, és
possible que arribem a imaginar el
combat espiritual com la lluita d’uns
herois que s’esforcen fins al limit,
que fan front a tasques dificils, que
exigeixen una gran forca interior,
una valentia fora del comu. El sant



apareixeria aixi com «una espeécie de
“gimnasta” de la santedat, que fa uns
exercicis inassequibles per a les
persones normals»."” Tanmateix,
aquesta impressio no capta el més
essencial del secret dels sants; el que
compta al final —i en cada moment
del cami— és I’amor, la caritat, que
ve de Déu. «Fins i tot el martiri rep la
seva grandesa no d’un acte de
fortalesa, sind principalment d’una
accio heroica de caritat meravellosa.
Els tres segles de persecucio de la
primitiva Església van ser certament
temps de valor, de fortalesa heroica,
pero encara ho van ser més d’amor
ardent de Déu»."™

De vegades, un afany de seguretat
excessiu ens pot portar a un
plantejament quantitatiu de la lluita,
pel qual voldriem mesurar els
nostres progressos,com qui es
confronta amb un pla d’entrenament
personalitzat per millorar la forma
fisica. Certament, és important fer



proposits de millora, superar-se en
molts aspectes, sacrificar coses, pero
tot aix0 no és necessariament un
signe del progrés que es pretén
assegurar. La santedat, deia sant
Josepmaria, «no consisteix a fer coses
cada dia més dificils, sind a fer-les
cada dia amb més amor»." El que
dona fruits espirituals no és fer coses
ardues, sin6 respondre amb amor a
aquest amor primer que Déu ens té;
santedat no significa que un «fa coses
grans per si mateix, siné que en la
seva vida apareixen realitats que no
ha fet ell, perque ell només ha estat
disponible per deixar que Déu
actués».”™ Per aixo, perque tot
s’inicia en el fet d’estimar gratuit de
Déu, que ens ha donat el do del
Baptisme i de la vida cristiana en
nosaltres, podem comprendre el que
ens diu la Sagrada Escriptura: la
santedat «depen no del voler o dels
esfor¢os humans, sino de la
compassio de Déu» (Rm 9, 16).



Saber que tota obra de santedat
s’inicia amb un impuls divi, que és
Déu qui va iniciar la seva obra i és ell
mateix qui la portara a terme: aixo és
el que marca la nostra comprensio
de la batalla espiritual. Nosaltres no
«guanyem punts» davant de Déu, de
manera que mereixem el seu amor:
ell se’'ns dona continuament, passi el
que passi. «I’Església ensenya moltes
vegades que no som justificats per les
nostres obres o pels nostres esforgos,
sino per la gracia del Senyor que
pren la iniciativa (...). La seva amistat
ens supera infinitament, no pot ser
comprada per nosaltres amb les
nostres obres i només pot ser un
regal de la seva iniciativa d’amor (...).
Aixi com el suprem manament de
I’amor, aquesta veritat hauria de
marcar el nostre estil de vida, perquée
beu del cor de I’Evangeli i ens
convoca no només a acceptar-la amb
la ment, sind a convertir-la en una
joia encomanadissa».



Com un esport

Per on és millor «comencgar i
recomencar»?""” En quin front
concret de ’anima s’inicia aquesta
lluita? La resposta canviara per a
cada persona, pero una bona pista
pot ser detectar quin €s el nostre
defecte més recurrent, tenint en
compte que sol tractar-se d’una cosa
que té relacio intima amb la nostra
manera de ser. Per exemple, si som
molt forts per temperament, aquesta
manera de ser sovint podria
degenerar en formes brusques; o si la
nostra caracteristica personal és
I’amabilitat, el defecte principal
podria ser la blanor o I'aturament. El
combat s’enfocara a excloure,
primer, tot el que sigui contrari a
I’amor de Déu —és a dir, el pecat
mortal—, després aquelles coses que
impedeixen que el nostre cor s’obri
cap al Senyor i cap als altres —és a
dir, els pecats venials— i, finalment i
sempre, també les faltes d’amor, la



mediocritat. Tot un programa de vida
que sant Nicolau de Flie va
condensar en uns quants versos:
«Senyor meu i Déu meu, aparta de mi
tot el que m’aparti de tu. Senyor meu
i Déu meu, dona’m tot el que
m’apropi a tu. Senyor meu i Déu
meu, deslliura’m de mi mateix, per
donar-me tot sencer a tu»."®

A sant Josepmaria li agradava
comparar aquesta lluita amb I’esport:
«La lluita ascética no és una cosa
negativa ni, per tant, odiosa, sin6 una
afirmacio alegre. Es un esport»."
Qualsevol esport requereix esforg,
pero genera un espai de gaudi: per la
interacci6é amb els altres, per les
noves vivencies, pel goig de superar-
se... De la mateixa manera, amb una
mica d’entrenament podem
comencar a passar-ho bé amb el
Senyor enmig de la lluita espiritual.
Aixi, en les dificultats objectives hi
veurem no nomeés obstacles, sind
també oportunitats per al



desenvolupament de la nostra vida
en Déu. Si acceptem les dificultats
com un repte, ens molestaran molt
menys. Canviara també la manera en
qué mirem els qui ens envolten,
sobretot aquells amb qui potser
tenim menys afinitat: «No diguis:
aquesta persona em carrega. —
Pensa: aquesta persona em
santifica».””

Un factor clau en ’entrenament
esportiu és la constancia. No
s’aconsegueixen grans victories en
un sol dia. De vegades fan falta molts
intents. «[’esportista insisteix, el bon
esportista passa molt de temps
entrenant-se, preparant-se. Si es
tracta de saltar, ho intenta una
vegada i una altra».”" Els passos
petits, amb tenacitat i perseveranca,
porten finalment a I’éxit. En aquest
sentit, sol ser més eficag fer proposits
petits i concrets, per viure’ls amb
constancia, que fer grans proposits
que moltes vegades deixarem



incomplerts. A més, en les batalles de
I’anima cal tenir temps, comencar i
recomencar, refer els proposits amb
humilitat i creativitat, totes les
vegades que calgui. Una resposta
d’amor es fa discretament al llarg de
tota la vida.

Com en l’esport, en la vida espiritual
també les derrotes formen part del
joc. Pero, aixi com hi ha «més alegria
per un sol pecador que es converteix
que no pas per noranta-nou justos
que no necessiten convertir-se» (Lc
15, 7), podem pensar que amb
cadascuna de les nostres petites
victories, o amb cadascun dels
nostres «recomencaments», el Senyor
s’alegra més que amb tot el que ja
ens surt bé. Tot i que sempre ens
quedi molt per fer, no hauriem de
continuar sense més ni més després
d’una victoria. Les victories
s’assaboreixen: cada pas endavant és
un moment per donar gracies a Déu,
per treure forces noves. No podem



oblidar tampoc que no estem sols en
la nostra lluita. Com els atletes, tenim
persones al voltant, posades per Déu,
que ens ajuden a entrenar-nosia
superar-nos. Podem comptar amb els
nostres germans i germanes en la fe,
amb la seva oracio i amb el seu
suport; amb el dels qui ens han
precedit i ens ajuden des del cel; amb
el del nostre angel custodiiel de
santa Maria.

Maria Schorghuber

M Ritual de la celebracié del
Baptisme de nens.

“I'cf. Rm 13, 14; Ga 2, 20.

Bl Benet XVI, Lectio Divina, 11.VI.
2012.

“ISant Josepmaria, Es Crist que passa,
num. 144.



51 Ibidem, ntim. 176.

' R. Garrigou-Lagrange, Las tres
edades de la vida interior, tom I, p.
184 1is.

"' Sant Josepmaria, Solc, nim. 864.

®IF, Océriz, Carta pastoral, 9.1.2018,
num. 5.

®! Sant Josepmaria, En didlogo con el
Sefior, num. 83.

(191 Solc, nim. 158.

" sant Josepmaria, Via Crucis, 3a
estacio.

217 Ratzinger, «Dejar obrar a
Dios» (traduccio de I’original a:
L’Osservatore Romano, 6.X.2002;
disponible a www.opusdei.org).

3 R. Garrigou-Lagrange, Las tres
edades de la vida interior, tom I, p.
167.



14 Sant Josepmaria, Apunts de la
predicacio (AGP, P10, num. 25), cit.
per E. Burkhart i J. Lopez, Vida
Cotidiana y santidad en la ensefianza
de san Josemaria, Rialp, Madrid 2013,
vol. II, p. 295.

1317, Ratzinger, «Dejar obrar a Dios».

18] Francesc, Gaudete et exsultate,
num. 52, 54, 55.

171 Sant Josepmaria solia parlar aixi
de la vida interior. Cf. per exemple
Cami, nam. 292; Forja, nim. 384; Es
Crist que passa, num. 114.

U8 Aquesta oracid es pot trobar, per
exemple, integrada a la que va
pronunciar sant Joan Pau II davant
de la tomba del sant, el 14.V1.1984.
Sant Josepmaria resava amb
paraules semblants: «Aparta, Senyor,
de mi el que m’aparti de Tu!» (cf.

A .Vazquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, Rialp, Madrid, 2003, vol. 3,
p. 462).



™! Forja, num. 169.
20 cami, nim. 174.

®1 En didlogo con el Sefior, num. 32.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/combat-
proximitat-missio-3-tot-es-nostre-i-tot-
es-de-deu/ (08/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-3-tot-es-nostre-i-tot-es-de-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-3-tot-es-nostre-i-tot-es-de-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-3-tot-es-nostre-i-tot-es-de-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-3-tot-es-nostre-i-tot-es-de-deu/

	Combat, proximitat, missió (3): «tot és nostre i tot és de Déu»

