
opusdei.org

Combat, proximitat,
missió (2): «Es fa
camí en caminar»

Per a un cristià, el cel està
sempre a la cantonada: la vida
és, alhora, viatge i destinació.

11/07/2024

«La vida és un viatge, no una
destinació»: això diu una de les cites
més populars que corren per la
xarxa.[1] N’hi ha prou amb una
simple cerca d’aquestes paraules per
trobar una infinitat d’imatges i de
pòsters per a tots els gustos:



paisatges idíl·lics amb un camí o una
carretera serpentejant, una nena que
es balanceja al seu gronxador,
composicions gràfiques amb estil 
vintage... Però què significa realment
que la vida és un viatge, i no una
destinació? Potser estem simplement
davant d’un tòpic, una frase que
triomfa perquè permet relativitzar
els errors d’un mateix, o perquè
sembla que diu que el més important
és viure i el menys important com
vius o per a què? Viatge i destinació
s’oposen, al cap i a la fi? La
destinació, concretament la
destinació de la vida, no es juga en
cada instant del viatge?

Aquestes preguntes requereixen,
sens dubte, una aproximació serena.
Vegem d’entrada com el lema en
qüestió inspira la vida de la gent
corrent. En el món del running, per
exemple, la idea de privilegiar el
viatge sobre la destinació té una gran
popularitat. Els corredors, sobretot



els principiants, comencen amb
objectius ambiciosos, en termes de
les distàncies que volen recórrer, la
forma física que volen adquirir o el
pes que volen perdre. I no és difícil
imaginar-se que la majoria de
vegades no aconsegueixen complir
aquestes metes tan fàcilment com
esperaven. Així descrivia la seva
vivència un corredor:

«Dia rere dia fracassava en el meu
objectiu. Dia rere dia se’m feia més
evident que no estava fet per córrer.
Cada carrera em posava brutalment
davant dels fets: continuava sense
arribar al nivell. Tanmateix, el que
no havia entès sobre aquest esport
era el mateix que ja tenia ben
assumit en els meus viatges: la clau
és gaudir del trajecte. [...] Em vaig
adonar que cada carrera és un regal.
Cada carrera és una oportunitat de
ser on vols ser. Amb aquesta
revelació, la meva manera de córrer
va canviar. Vaig deixar de negar



l’alegria que sentia. Vaig deixar
d’acumular dies de fracàs. Vaig
començar a viure més “en el
moment”, veient cada carrera com
una oportunitat per apreciar el que
tenia davant meu».[2]

Aquest corredor estava començant a
aprendre una lliçó important que
qualsevol de nosaltres pot aplicar al
viatge de la vida. Per la fe, sabem que
la nostra destinació es juga al llarg de
tots els moments del viatge, perquè
la vocació cristiana és cridada a
viure enterament de Déu i per a Déu,
ja en el nostre camí per la història, i
després al cel, quan finalment Ell
sigui «tot en tots» (1 Co 15, 28). Sant
Josepmaria deia, per això, que «la
felicitat del Cel és per als qui saben
ser feliços a la terra».[3]

Tanmateix, aquesta unió pacífica
entre recorregut i destinació no és
fàcil d’aconseguir. Es podria dir que,
de fet, és l’obra de tota una vida. I la



vida és breu i llarga alhora. Com a
aquell corredor, de vegades ens pot
passar que, en projectar la mirada
cap a la meta i tornar després amb
aquesta cap a on som ara, ens
desanimem: la vista de la distància
que ens queda per recórrer podria
llavors fins i tot bloquejar-nos o fer-
nos desesperar del viatge. Però Jesús
ja ens ha previngut davant d’aquesta
temptació: «Busqueu primer el Regne
de Déu i feu el que ell vol, i tot això
us ho donarà de més a més. No us
preocupeu, doncs, pel demà, que el
demà ja s’ocuparà d’ell mateix. Cada
dia en té prou amb els seus
maldecaps» (Mt 6, 33-34). Quan el
Regne de Déu —és a dir, la vocació a
la santedat— es converteix en el
primer, cada pas és una oportunitat
de ser on vols ser i amb qui hi vols
ser. Des d’aquest punt de vista, el cel
està sempre a la cantonada: la vida
va sent, alhora, viatge i destinació.



Considerarem, doncs, alguns
aspectes del nostre viatge cap al cel.
En primer lloc, la certesa que no
viatgem sols: tenim Déu com a amic i
company de viatge. En segon lloc, la
necessitat d’aturar el desànim i
aprendre a capgirar els nostres límits
i els nostres pecats. Finalment, la
convicció que viure en el present és
la millor manera de trobar la felicitat
en aquesta terra i també al cel.

Camina humilment amb el teu Déu

A l’Antic Testament, el breu llibre de
Miquees és ple de profecies de càstig.
A través del seu profeta, Déu reprèn
els samaritans per la seva idolatria;
retreu al seu poble un culte extern,
buit; i també prediu, per primera
vegada, la caiguda de Jerusalem.
Però això no és tot: el seu missatge és
també un anunci d’esperança i de
salvació. La missió de Miquees no
consisteix només a condemnar el
mal, sinó també a recordar al poble



que Déu és molt a prop: «Ja t’han
ensenyat, home, què és bo, què
espera de tu el Senyor: practica la
justícia, estima la bondat, comporta’t
humilment amb el teu Déu» (Mi 6, 8).

L’Esperit Sant —perquè és ell que
parla a través dels profetes— no ens
diu que caminem cap a Déu, com si
ell fos lluny, esperant-se al final d’un
llarg camí. Ens diu que caminem 
amb ell. Ell ens acompanya en tot i
s’interessa per tot: què pensem, què
mirem, què diem, què desitgem:
«Jesucrist, que és Déu, que és Home,
m’entén i m’atén perquè és el meu
Germà i el meu Amic».[4]

Caminar amb Déu significa recórrer
amb ell tots els episodis, grans i
petits, de la meva vida; parlar-ho tot
amb ell, escoltar-lo en tot moment;
exposar-me al fet que em pugui
demanar coses que no m’espero, o
que em porti per camins que no
imaginava. Qui camina amb un amic



està en la disposició de parlar i
d’escoltar. Així caminaven els
deixebles d’Emmaús, tot i que no
sabien fins a quin punt aquell
desconegut que els escoltava amb
tanta atenció i els parlava amb tanta
força era el seu Germà i el seu Amic.
No ho sabien, però estaven caminant
amb Déu, i Déu els estava obrint
horitzons insospitats (Lc 24, 13-35).
«Senyor, que gran que sou tothora!
Però em commoveu quan us abaixeu
per seguir-nos, per cercar-nos, en els
nostres tràfecs diaris. Senyor,
concediu-nos la ingenuïtat d’esperit,
la mirada neta, el cap clar, que
permeten d’entendre-us quan veniu
sense cap signe extern de la vostra
glòria».[5]

Déu vol, a més, que caminem amb ell
humilment. Què vol dir això? Ens ho
suggereix Ell mateix en una de les
oracions més breus del saltiri:
«Senyor, el meu cor no és ambiciós,
ni són altius els meus ulls; visc sense



pretensions de grandeses, o de coses
massa altes per a mi. Jo em mantinc
en pau, tinc l’ànima serena. Com un
nen a la falda de la mare, així se sent
la meva ànima» (Sl 131, 1-2).
Caminar humilment amb Déu
significa treballar sense aspirar a uns
resultats o èxits que no depenen de
mi, i que potser no em corresponen;
estar content amb el que tinc, amb el
que Déu em dona, amb el que la vida
em presenta. I viure això...
intensament. La paradoxa és que, si
caminem humilment amb Déu, de fet
farem coses molt més grans del que
crèiem. «No has vist la lluïssor de la
mirada de Jesús quan la pobra viuda
deixa al temple la seva petita
almoina? —Dona-li tu el que puguis
donar».[6]

Capgira els teus defectes

«La gràcia, precisament perquè
suposa la nostra naturalesa, no ens fa
superhomes de cop», escriu el Papa.



«Pretendre-ho seria confiar massa en
nosaltres mateixos».[7]. La fragilitat,
les dificultats, les equivocacions,
formen senzillament part del camí de
la vida. Admetre aquesta realitat no
significa rendir-se o resignar-se a
pecar; és simplement acceptar els
nostres límits i els nostres temps, i
també els de la realitat.

Però el nostre orgull no ho acaba
d’acceptar. El diable també ho sap, i
no es limita a temptar-nos per
allunyar-nos de Déu: una vegada ens
ha aconseguit seduir, intenta encara
«fer llenya de l’arbre caigut»; se
serveix dels nostres pecats o de la
nostra fragilitat per descoratjar-nos,
perquè sap que aquest és un mètode
eficaç per fer-nos abandonar el
viatge. Per això hem d’aprendre a
capgirar les nostres caigudes i
misèries; és a dir, a treure’n profit i
experiència. Això pot sonar estrany,
però és un dels principis més
importants i fonamentals del



creixement en la vida interior. Així
ho han entès des de fa segles els
mestres d’espiritualitat.

Hi ha persones, escriu un d’ells, a les
quals els «passa habitualment que se
sorprenen de les seves faltes, que
s’inquieten, que s’avergonyeixen;
s’enfaden amb si mateixes i s’acaben
desanimant. Són uns altres dels
molts efectes de l’amor propi, uns
efectes molt més perjudicials que les
mateixes faltes».[8] L’última línia és
sorprenent. La vergonya, la
inquietud i el desànim en els quals
ens podem deixar caure en veure els
nostres límits fa molt de mal. Ens
empeny lluny de Déu, i ens
predisposa cap al pecat, que
irònicament és el que ens havia
desanimat en primer lloc. Es tracta,
al cap i a la fi, d’un cercle viciós que
ens impedeix reconciliar-nos amb
Déu, mirar-lo a la cara i dir-li que
estem penedits i que volem el seu
perdó.



De vegades, el que ens pot passar és
que no ens perdonem a nosaltres
mateixos. Ens enamorem potser més
de la nostra idea de perfecció que de
Déu, i llavors ens falta la humilitat
per recomençar. «No t’has de
desanimar mai, encara que caiguis
moltes vegades; t’has de dir a tu
mateix: “Encara que caigui vint
vegades, cent vegades al dia,
m’aixecaré de nou cada vegada, i
seguiré el meu camí”. Què importa,
al cap i a la fi, que hagis caigut en el
camí, sempre que arribis al final?
Déu no t’ho recriminarà».[9] El més
important, doncs, és reprendre el
camí tornant a Déu sempre que
calgui. La contrició davant dels
nostres pecats es pot convertir en un
trampolí que ens impulsi de nou cap
a Déu: «Que els ensopecs i les
derrotes ja no ens apartin més d’Ell.
Com el nen feble que es llança
compungit als braços ferms del seu
pare, tu i jo ens aferrarem al jou de
Jesús. Només aquesta contrició i



aquesta humilitat transformaran la
nostra flaquesa humana en fortalesa
divina».[10]

Viu el present

L’única manera de recórrer el nostre
camí és fer-ho pas a pas. Ningú no
puja una muntanya d’un salt, i
menys encara si es tracta d’un cim a
gran altura: de vegades serà
necessària una bona temporada
d’entrenament i d’aclimatació; i
necessitarem fer etapes, acampar,
reprendre forces amb el confort d’un
equipatge ben escollit, mentre
gaudim de la conversa i del paisatge,
canviant en cada etapa. En
definitiva, necessitem concentrar-nos
en la nostra realitat més immediata
o, dit d’una altra manera, viure en el
present.

Viure en el present vol dir reconèixer
el moment actual com l’únic en el
qual puc rebre la gràcia de Déu i
complir la seva voluntat. L’enemic



també sap això massa bé, de manera
que intentarà allunyar-nos tot el
possible del nostre aquí i ara,
angoixant-nos amb un passat que ens
decep o amb un futur que ens
inquieta; o fent que ens perdem en
imaginacions del que podia haver
estat, o del que podria ser. I si
aconsegueix alguna cosa de tot això,
llavors ja està aconseguint refredar
el nostre amor, perquè l’amor només
es conjuga en el present.[11]

Viure en el present no vol dir ignorar
el passat i el futur, sinó posar-los al
seu lloc. Estar en pau amb el passat,
reconciliats amb Déu i amb els
altres... i també amb nosaltres
mateixos, per l’acceptació de qui som
i de qui hem arribat a ser. I estar en
pau amb el futur, perquè, tot i que
Déu compta i vibra amb els nostres
plans i projectes, ens estima serens. 
In manibus tuis tempora mea, diu un
altre salm. Tens a les mans el meu
temps, les meves coses (cf. Sl 31, 15).



«En les teves mans abandono el
passat, el present i el futur…»,[12]

podem resar amb sant Josepmaria.
L’acceptació i l’abandonament creen
el clima necessari per viure el
present amb serenitat i amb
intensitat.

La confiança en el nostre Pare Déu
ens porta «a moure’ns per la vida
amb la facilitat dels fills de Déu, a
raonar i decidir amb la llibertat dels
fills de Déu, a afrontar el dolor i el
patiment amb la serenitat dels fills
de Déu, a apreciar les coses boniques
com ho fa un fill de Déu».[13] Tenir la
facilitat d’un fill de Déu és viure
centrat en l’aquí i en l’ara, atent a fer
el que ell vol de mi: treballar,
descansar, resar, consolar, riure... Hi
ha «un temps per a cada cosa» (Coh
3, 1), i la millor manera d’encertar-la
és viure cada moment amb el Senyor:
«tot allò que feu, sigui de paraula,
sigui d’obra, feu-ho en nom de Jesús,
el Senyor, donant gràcies per mitjà



d’ell a Déu Pare» (Col 3, 17). Si
conreem aquest diàleg constant amb
Déu, identificarem més fàcilment el
que ens distreu i ens desvia del camí:
moments d’evasió al telèfon o en la
nostra imaginació, pensaments
foscos, atabalament, «mística del tant
de bo»...[14] Així podrem tornar més
fàcilment a aquest camí provat i
veritable cap a la santedat, que
consisteix a fer el que cal i estar pel
que faig.[15]

Viure el present ens permet agrair el
que tenim i, per això mateix, gaudir
de la vida. De nou, «la felicitat del Cel
és per als qui saben ser feliços a la
terra».[16] La felicitat ve de la
consciència que soc estimat aquí i
ara pel meu Pare Déu i que ell
m’omple de regals cada dia. Estar
massa preocupats pels nostres
fracassos en el passat o pels perills
del futur ens incapacita per percebre
les coses bones que se’ns ofereixen
en el moment present. Per això és



molt bo que dediquem temps cada
dia, en la nostra oració, potser en el
nostre examen de consciència, a la
gratitud. Com m’ha estimat Déu
avui? Quines coses concretes li puc
agrair?

Persevera fins al final

«Amb la vostra perseverança
salvareu la vida», ens diu Jesús (Lc
21, 19). Arribar al final del camí és
vital. Tots somiem a arribar a dir,
com sant Pau: «He lliurat un bon
combat, he acabat la cursa, he
conservat la fe» (2 Tm 4, 7). Ho
aconseguirem conservant la fe avui,
ara mateix. Un es podria sentir
fàcilment desconcertat davant la
perspectiva de ser fidel durant deu,
vint, quaranta, vuitanta anys. Com
puc estar segur de la meva fidelitat
en un camí tan llarg? En realitat, no
es tracta d’estar segur que no
m’apartaré de Déu durant les
pròximes dècades; es tracta de ser



fidel al nostre Senyor avui, amb la
gràcia que ell ens dona en aquest
moment. Vivint així és com
recorrerem el camí de la vida fins a
la seva fi.

Els cristians reconeixem que «la vida
és un viatge, no una destinació» com
a una cosa òbvia. Sabem que la
nostra vida no acaba aquí i que, per
tant, aquests anys a la terra no són la
destinació. I, alhora, sabem que la
nostra veritable vida, la nostra
destinació, ja està aquí, en cada
instant: la nostra vida està «amagada
en Déu juntament amb el Crist» (Col
3, 3). Per això, necessitem que «el cap
toqui el cel, però tenint els peus ben
segurs a la terra»;[17] necessitem que
es faci la seva voluntat «a la terra
com en el cel». I llavors, sí, farem
«camí en caminar»:[18] cada pas que
fem farà el nostre camí i farà la
nostra destinació.

John Paul Mitchell



[1] La cita se sol atribuir a Ralph
Waldo Emerson, tot i que no hi ha
cap referència escrita que ho
testifiqui.

[2] John Bingham, «Enjoy Your
Journey» www.runnersworld.com.

[3] Sant Josepmaria, Forja, núm. 1005.

[4] Sant Josepmaria, Forja, núm. 182.

[5] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 313.

[6] Sant Josepmaria, Camí, núm. 829.

[7] Papa Francesc, Gaudete et
exsultate, núm. 50.

[8] J.-N. Grou, Manuel des âmes
intérieures, Lieja, 1851, p. 159. «El
pitjor del cas és que, com observa
sant Francesc de Sales, de vegades un
es desanima i s’enfada per haver-se
enfadat, s’impacienta d’haver-se



impacientat. Quin desastre! No
hauríem de veure en això orgull en
estat pur?» (p. 160).

[9] J.-N. Grou, Manuel des âmes
intérieures, p. 160 i seg.

[10] Sant Josepmaria, Via Crucis, 7a
estació.

[11] Cf. C. S. Lewis, Cartas del diablo a
su sobrino, cap. 15.

[12] Sant Josepmaria, Via Crucis, 7a
estació, núm. 3.

[13] F. Ocáriz, Carta pastoral, 28.X.
2020, núm. 3.

[14] Cf. Sant Josepmaria, Converses,
núm. 88, 116.

[15] Cf. Camí, núm. 815.

[16] Sant Josepmaria, Forja, núm. 1005.

[17] Amics de Déu, núm. 75.



[18] «Caminante, no hay camino; se
hace camino al andar» (Caminant, no
hi ha camí: es fa camí en caminar)
(A. Machado, Campos de Castilla,
«Proverbios y cantares», XXIX. Sant
Josepmaria cita aquest vers a Carta 6,
núm. 75).

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/combat-
proximitat-missio-2-es-fa-cami-en-

caminar/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-2-es-fa-cami-en-caminar/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-2-es-fa-cami-en-caminar/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-2-es-fa-cami-en-caminar/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-2-es-fa-cami-en-caminar/

	Combat, proximitat, missió (2): «Es fa camí en caminar»

