
opusdei.org

Combat, proximitat,
missió (16): «És el
Senyor»:
l’acompanyament
espiritual (II)

Moltes persones que han trobat
Crist o que han tornat a la fe
gràcies a un amic descriuen
l’ajuda que van rebre com un
acompanyament espiritual
genuí.

30/10/2025



«Així que Simó Pere va sentir que era
el Senyor, es posà el vestit que
s’havia tret i es llançà a l’aigua» (Jn
21, 7). El deixeble estimat només
havia posat paraules al que estava
veient amb els ulls de la fe. I Pere,
«amb el mateix ardor amb què feia
moltes altres coses, va anar cap a
Jesús».1 El primer Papa rep la pista
de Joan a la seva manera:
apassionadament. Així que es llança
a l’aigua, tot i que la barca és ja a
prop de la vora. Vist amb objectivitat,
el capbussó era inútil; però en aquell
moment Pere necessitava manifestar
així el seu amor a Jesús, la seva
urgència per parlar-li. I no és difícil
imaginar el somriure del Senyor,
entre divertit i commogut amb la
reacció de Pere.

Fomentar la personalitat i la
iniciativa de cada ànima

Aquesta escena captura una
dinàmica clau per a un autèntic



acompanyament espiritual:
l’acompanyant indica discretament,
sense imposar-se, on creu que està
veient el Senyor; i l’acompanyat es
posa en marxa per anar a la trobada
del Senyor. L’acompanyant pot oferir
orientació i suport, però, en última
instància, és l’altre qui ha de
discernir la voluntat de Déu per a la
seva vida i fer els passos
corresponents. Dit d’una altra
manera, en la direcció espiritual és
essencial fomentar la responsabilitat
i la iniciativa personal: ajudar
cadascú a desenvolupar la seva vida
d’oració, a buscar recursos
espirituals i a prendre les seves
pròpies decisions.

Les persones creixen en maduresa i
en llibertat quan se’n fomenta la
responsabilitat. I això els permet
estimar més i millor. El Pare ens ho
ha recordat en una de les seves
cartes: «Sant Josepmaria escriu,
referint-se als que reben les xerrades



personals dels seus germans, que
“l’autoritat del director espiritual no
és potestat. Deixeu sempre una gran
llibertat d’esperit a les ànimes.
Penseu en el que tantes vegades us
he dit: perquè em dona la gana, em
sembla la raó més sobrenatural de
totes. La funció del director
espiritual és ajudar que l’ànima
vulgui ―que li doni la gana―
complir la voluntat de Déu. No
maneu, aconselleu”. Amb els consells
de la direcció espiritual es procura
secundar l’acció de l’Esperit Sant en
cada ànima i ajudar-la a situar-se
davant de Déu i davant dels seus
propis deures amb llibertat i
responsabilitat personals, perquè,
“en crear les ànimes, Déu no es
repeteix. Cadascú és com és, i cal
tractar cadascú segons ho ha fet Déu
i segons el porta Déu”».2

Per fomentar la responsabilitat de les
persones convé evitar donar consells
immediatament, per molt clares que



semblin les solucions. Passa en molts
àmbits de la vida: una persona
necessita suport o ànims i, en canvi,
rep consells... Tot i que de vegades
convindrà donar-los, cal sobretot
animar cadascú a buscar les seves
pròpies respostes: «I tu què en
penses?»; «Per què no reses sobre
això amb calma i en parlem un altre
dia?». De vegades, l’acompanyament
espiritual consistirà a ajudar les
persones fent-los preguntes que
obrin nous horitzons de
discerniment: «Quins avantatges i
quins inconvenients veus en el fet
d’actuar d’aquesta manera?»; «Has
pensat si això forma part del camí
pel qual Déu t’ha portat fins aquí?».
Aquesta mena d’enfocaments ajuden
les persones a desplegar la virtut de
la prudència en totes les seves
dimensions. Així, sense deixar de
demanar consell quan calgui,
arribaran també al desenvolupament
integral d’aquesta virtut, que suposa
jutjar i decidir bé.3 Lògicament, si



una persona té poca formació en la
vida moral o ascètica, convindrà que
l’acompanyant expliqui i mostri el
sentit dels ensenyaments del
Magisteri que són rellevants per a la
seva situació. O, si es considera que
podria estar cometent un error greu,
convé dir-ho sense embuts.
Tanmateix, l’objectiu principal ha de
ser guiar les persones cap a una
reflexió personal i convidar-les a
discernir en la presència de Déu com
l’Evangeli il·lumina les seves vides i
els seus reptes.4

Quan una persona obre el seu cor,
accepta posar-se en certa situació de
fragilitat. L’acompanyant, per la seva
part, ha d’aprendre a «treure’s les
sandàlies davant la terra sagrada de
l’altre (cf. Ex 3, 5)».5 En aquest sentit,
s’ha de ser molt respectuós amb la
dignitat i la intimitat de cadascú i
evitar preguntar per mera curiositat
o forçar converses que l’altre potser
encara no està preparat per tenir. A



més, l’acompanyant no ha de
mostrar mai sorpresa per res del que
li expliquen, tant si són accions com
desitjos o temptacions. Fins i tot les
persones amb bona formació i amb
un anhel genuí per Déu poden tenir
moments de debilitat o de prova. Al
seu torn, la persona que confia la
seva interioritat tampoc no s’hauria
d’abstenir de dir alguna cosa pensant
que l’altre se sorprendrà o
disgustarà.

Un bon director espiritual sap exigir
sense fer-se carregós, perquè
respecta amb paciència els temps de
les persones. En aquest sentit, pot ser
bo recordar el passatge d’Isaïes amb
què sant Mateu es refereix a Jesús en
el seu Evangeli: «No trencarà la
canya esquerdada ni apagarà el ble
que vacil·la» (Mt 12, 20; Is 42, 3). Així,
un èmfasi excessiu en el que no
funciona podria obstaculitzar
l’acompanyament. Per exemple,
advertir algú sobre un defecte pot fer



que reaccioni i canviï, però també
pot fer que es desanimi o que
s’entristeixi. Sol ser millor ajudar les
persones a adonar-se de les coses per
si mateixes, removent a poc a poc els
obstacles perquè vegin els problemes
o reconeguin els defectes.

Ho sabem per experiència: la
persona esgotada a la vora del camí
rarament es torna a posar en marxa
si li llancen ànims des de la distància;
el que agraeix, i que l’ajudarà a refer-
se, és una paraula d’encoratjament i
alguna cosa per menjar o beure. De
la mateixa manera que no podem
forçar una planta a créixer més de
pressa estirant-la, perquè així
l’acabaríem arrencant, tampoc no
podem accelerar el desenvolupament
espiritual de les persones sense fer-
los mal. Les ànimes, «com el bon vi,
milloren amb el temps».6 Per això «la
formació, al llarg de tota la vida (...),
tendeix en una mesura important a
obrir horitzons. En canvi, si ens



limitéssim a exigir i a ser exigits,
podríem acabar veient només el que
no arribem a fer, els nostres defectes
i limitacions, i oblidar el més
important: l’amor de Déu per
nosaltres».7

L’amistat com a
acompanyament espiritual

Les consideracions anteriors fan
referència especialment a la pràctica
formal de l’acompanyament
espiritual, que en l’Obra té lloc en la
xerrada fraterna, amb un laic o amb
un sacerdot, o en la confessió, i en
altres converses amb el sacerdot.
Sant Josepmaria va voler sempre
evitar que anomenéssim aquestes
persones els nostres «directors
espirituals». Aquest enfocament, en
relativitzar la figura de la persona
concreta, ofereix una diversitat de
perspectives que enriqueix la vida
espiritual, alhora que evita afeccions
excessives per les dues parts. Així,



també s’evita el risc de generar
«directors possessius» i els
personalismes que hi sol haver en
l’origen d’alguns casos d’abús de
consciència.

Amb tot, l’acompanyament espiritual
també es pot estendre més enllà
d’aquests àmbits formals. L’amistat,
entesa com l’amor benèvol que
sorgeix entre persones amb
interessos o visions afins, és una
forma d’acompanyament
indispensable per a les nostres vides.
Quan l’interès compartit inclou
l’esfera espiritual, l’amistat es
converteix naturalment en una
forma d’acompanyament espiritual.
El Pare ho recordava escrivint sobre
sant Basili i sant Gregori de Nazianz.
«L’amistat que van fer en la seva
joventut els va mantenir units al
llarg de tota la vida, i encara avui
comparteixen la festa al calendari
litúrgic general. Sant Gregori explica
que “hi havia una sola tasca i afany



per a tots dos, i era la virtut, així com
viure per a les esperances futures”.
La seva amistat no només no els
distreia de Déu, sinó que els portava
més a ell».8 Una amistat oberta a les
preocupacions espirituals és un marc
informal, però autèntic,
d’acompanyament espiritual, perquè
allà hi ha presents tots els elements
que hem comentat abans: obertura a
l’obra de l’Esperit Sant, escolta atenta
i motivació de la personalitat i
iniciativa.

Moltes persones que han trobat Crist
i l’Església gràcies a un amic o a una
amiga descriuen l’ajuda que van
rebre com un acompanyament
espiritual. Gairebé sense adonar-se’n,
el seu amic els anava acompanyant
pas a pas i els portava a estimar
Jesús, fins que van fer el pas de
batejar-se o de fer-se catòlics. El
mateix els passa als qui han tornat a
la fe a través d’una amistat lleial o als
qui han evitat separar-se de Déu



gràcies a les paraules d’un amic. Així,
l’«apostolat d’amistat i confidència»,9

com l’anomenava sant Josepmaria,
s’apropa força al que coneixem com
a acompanyament espiritual:
«Aquestes paraules, deixades anar
tan oportunament a l’orella de l’amic
que dubta; aquella conversa
orientadora, que vas saber provocar
a temps; i el consell professional, que
millora la seva tasca universitària; i
la discreta indiscreció, amb què li
suggereixes insospitats horitzons de
zel».10

La relació simètrica entre dues
persones amigues obre, fora d’això,
dimensions que són menys
accessibles en l’acompanyament com
a tal: compartir i donar-se suport
mútuament. Els amics intercanvien
experiències i punts de vista i
s’ajuden l’un a l’altre a afrontar els
reptes de la vida. Això obre alguns
camins, tot i que també en tanca
d’altres. En una relació d’amistat, jo



no puc esperar sempre que l’altre
m’escolti, ja que de vegades serà més
aviat ell qui necessiti ser escoltat.
D’altra banda, els meus amics no
sempre em podran aconsellar
adequadament sobre aspectes de la
vida espiritual o del meu camí
particular, perquè potser no el
coneixen bé; tot i que la seva
perspectiva pot, sens dubte, enriquir-
me. Per aquestes raons, tot i que
l’amistat complementa i enriqueix la
direcció espiritual, de fet no la pot
substituir.

En les formes d’acompanyament
espiritual formal, en canvi, la relació
entre les dues persones és
asimètrica: només una de les parts té
el paper d’escoltar i aconsellar; un
paper que no s’ha de desdibuixar ni
invertir. Aquesta distinció introdueix
límits que ajuden la persona a obrir
el seu cor sense les interferències
emocionals que potser dificultarien
un enfocament i una objectivitat



adequats. També facilita que la
persona, després de considerar
l’assumpte en la presència de Déu,
pugui comentar aspectes íntims de la
seva relació amb Déu i amb els
altres, incloses les arrels dels seus
pecats i les seves lluites profundes.
Tanmateix, això no significa que la
relació entre el director i
l’acompanyat hagi de ser freda i seca:
salvant aquesta asimetria i distància
emocional, del director espiritual es
necessita un veritable afecte per les
persones que acompanya, perquè
només es pot ajudar veritablement
quan s’estima amb l’amor d’aquell
que ens ha anomenat amics (cf. Jn 15,
15).

* * *

«Porteu peixos dels que acabeu de
pescar», diu el Senyor (Jn 21, 10).
Sant Pere, encara amarat pel seu
capbussó al llac, arrossega fins a la
vora la xarxa carregada de peixos.



Després d’un esmorzar merescut,
s’allunya caminant amb Jesús.
Emprenen llavors, deixeble i Mestre,
un diàleg íntim: oració,
acompanyament espiritual? Les dues
coses, en harmonia divina. Pere,
desarmat, renova la seva fidelitat al
Senyor. I el Senyor, que no va deixar
mai de creure en ell, ho confirma en
la seva missió: «Segueix-me». Pere es
gira i pregunta sobre l’altre deixeble,
que camina més enrere. «Tu segueix-
me», insisteix Jesús (cf. Jn 21, 19-22).
Joan no sent el que diuen: tampoc no
és el seu paper. Com el Baptista (cf. 
Jn 3, 27-30), s’alegra de saber que ha
facilitat la trobada.

Dancho Azagra

1 Sant Beda el Venerable, citat a: 
Catena aurea, Jn 21, 1-11.



2 F. Ocáriz, Carta pastoral, 9.01.2018,
núm. 10; les cites de sant Josepmaria
són de la Carta 26, núm. 38.

3 Cf. Aristòtil, Ètica a Nicòmac VI, 13;
Sant Tomàs, Summa Theologiae, II-II
q. 47 a. 8 co.

4 «Si el meu testimoni personal
interessa, puc dir que sempre he
concebut la meva tasca de sacerdot i
de pastor d’ànimes com una feina
encaminada a situar cadascú davant
les exigències completes de la seva
vida, ajudant-lo a descobrir allò que
Déu, en concret, li demana, sense
posar cap mena de limitació a
aquesta independència santa ni a
aquesta beneïda responsabilitat
individual, que són característiques
d’una consciència cristiana» (Sant
Josepmaria, És Crist que passa, núm.
99).

5 Francesc, Evangelii gaudium, núm.
169.



6 Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 78.

7 F. Ocáriz, Carta pastoral, 9.01.2018,
núm. 11.

8 F. Ocáriz, Carta pastoral, 1.11.2019,
núm. 5. Les referències internes són
de sant Gregori de Nazianz, Sermó
43.

9 Sant Josepmaria, Solc, núm. 192.

10 Sant Josepmaria, Camí, núm. 973.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/combat-
proximitat-missio-16-es-el-senyor-

lacompanyament-espiritual-ii/
(06/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-16-es-el-senyor-lacompanyament-espiritual-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-16-es-el-senyor-lacompanyament-espiritual-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-16-es-el-senyor-lacompanyament-espiritual-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-16-es-el-senyor-lacompanyament-espiritual-ii/

	Combat, proximitat, missió (16): «És el Senyor»: l’acompanyament espiritual (II)
	Fomentar la personalitat i la iniciativa de cada ànima
	L’amistat com a acompanyament espiritual


