
opusdei.org

Combat, proximitat,
missió (15): «És el
Senyor»: L'acompanyament
espiritual (I)

Tots necessitem companys que,
amb la seva conversa propera i
el seu alè, ens ajudin a navegar
per la vida, al servei de «l’acció
sempre original de l’Esperit
Sant» en la nostra ànima.

15/10/2025

«Quan va despuntar el dia, Jesús es
presentà vora el llac, però els
deixebles no s’adonaven que fos



ell» (Jn 21, 4). De matinada, al costat
del mar de Galilea, el Senyor
ressuscitat es presenta
misteriosament als seus deixebles,
potser mig ocult per la boira que
puja des de l’aigua. La seva veu, tot i
que també estava velada, arriba amb
força: «Nois, no teniu res per
menjar?» Ells responen que no.
Encara no saben qui els ho està
preguntant, però hi ha alguna cosa
en aquesta veu que els fa escoltar
amb atenció i que els prepara per
seguir-ne les instruccions: «Tireu la
xarxa a la dreta de la barca i
trobareu peix». Obedients, llancen
les xarxes; i, en un contrast
sorprenent amb els esforços de tota
una nit, pesquen en abundància.
Mentre els altres deixebles es
meravellen de les xarxes curulles,
sant Joan aixeca la mirada. Ell veu
molt més enllà dels peixos: reconeix
qui els acaba de parlar. I diu a Pere:
«És el Senyor!» (cf. Jn 21, 4-8).



Per què sant Joan és capaç de
discernir la presència de Jesús al
final d’aquella dura nit de treball? En
la seva reacció hi ha quelcom que
ens recorda el començament del seu
Evangeli, la seva primera trobada
amb Jesús. «Mireu l’anyell de Déu!»,
havia dit aquella vegada sant Joan
Baptista, mentre Jesús passava al
costat de Joan i Andreu (Jn 1, 36). Per
als altres era un pelegrí més, però el
Precursor —és a dir, «el que corre
per davant», el que veu venir les
coses i les anuncia— veia en ell el
Messies.

Sant Joan Baptista havia fet créixer
espiritualment Joan i Andreu: els
havia ensenyat el valor del dejuni i la
necessitat de la conversió; els havia
ensenyat a resar (cf. Mt 9, 14; Lc 3,
1-17; 11,1). Però la seva lliçó més
gran havia estat presentar-los Jesús i
convidar-los a una relació personal
amb Ell (cf. Jn 1, 35-39). I així, posant
els seus deixebles davant de Jesús, va



arribar al cim de la seva missió. Des
d’aleshores, el Baptista es va apartar
humilment: ara corresponia a Jesús
ocupar el centre de la vida dels seus
deixebles (cf. Jn 3, 27-30). Durant
segles, el seu exemple ha servit de
model per a tantes persones que
guien els altres cap a Crist i les
ajuden a discernir la seva presència
en les seves vides, des de la
consciència de no ser «amos, sinó
custodis».[1] Perquè «la missió és de
Jesús. Ell ha ressuscitat, de manera
que és viu i ens precedeix. Cap de
nosaltres no està cridat a substituir-
lo».[2] Estem cridats, en canvi, a
facilitar la trobada de cadascú amb
ell; és a dir, des de la proximitat que
fa la confiança i l’afecte, «És el
Senyor!».

L’acompanyament espiritual

«Al llarg d’aquesta navegació de la
vida nostra, hi ha temps de bonança
—interna o externa—, fins i tot



prolongats; però només al Cel la pau
és definitiva, la serenitat completa».
[3] El nostre cor inquiet necessita algú
que el guiï per les aigües tranquil·les
i per les tempestes, fins que pugui
descansar en Déu.[4] Necessitem
companys que, amb la seva conversa
propera, el seu consol i el seu alè, ens
ajudin a navegar amb més decisió i
ens il·luminin quan la foscor baixi o
quan perdem l’orientació. A aquestes
persones se les coneix
tradicionalment com a «directors
espirituals»: persones que ens ajuden
a perseverar en la direcció que triem
quan seguim Crist.

Un director espiritual camina al
costat de les persones: no suplanta
l’acció de Déu en les seves ànimes, ni
de bon tros en reemplaça la
consciència, sinó que les ajuda a
discernir entre les inspiracions de
l’Esperit Sant i les suggestions del
diable, o de la seva pròpia humanitat
ferida. Per aquest motiu, en els



últims decennis s’ha tornat habitual
a l’Església fer servir també el terme
«acompanyant espiritual». En aquest
sentit, el Papa Francesc deia: «Qui
acompanya —l’acompanyant o
l’acompanyanta— no substitueix el
Senyor, no fa el treball en lloc de la
persona acompanyada, sinó que
camina al seu costat, l’anima a llegir
el que es mou al seu cor, el lloc per
excel·lència on parla el Senyor.
L’acompanyant espiritual (...) és el
que et diu: “Molt bé, però mira aquí,
mira aquí,” et crida l’atenció sobre
coses que poden estar passant;
t’ajuda a comprendre millor els
signes dels temps, la veu del Senyor,
la veu del temptador, la veu de les
dificultats que no aconsegueixes
superar...».[5]

Les primeres persones que es van
apropar a l’Obra es van sentir
estimades i acompanyades per sant
Josepmaria. En ell no van veure una
espècie de guru espiritual amb



consells per a cada situació, sinó un
amic o un pare que escoltava i es
preocupava de les seves coses; i que
veia bullir en ells la sang de Crist.[6]

Quan les persones són
acompanyades d’aquesta manera, no
només aprecien l’ajuda que reben,
sinó que fins i tot gaudeixen de les
converses d’acompanyament
espiritual. Creixen en maduresa i
il·lusió apostòlica, se senten
enfortides en la seva relació amb
Déu, i, si han emprès una vocació
particular, eviten un sentit
d’independència equivocat que els
aïllaria dels qui comparteixen el seu
camí i la seva missió.

En la vida recent de l’Església s’ha
aprofundit en la consciència que no
només els sacerdots, sinó també els
laics, poden dur a terme la tasca de
l’acompanyament espiritual. I així ha
estat a l’Obra des del principi. En
aquestes pàgines abordarem alguns
aspectes d’aquesta tasca, sempre



tenint en compte que tots estem
cridats a portar els altres «a la llum i
al caliu de Crist»,[7] encara que no
exercim formalment
d’acompanyants o de directors
espirituals. En un segon article
mostrarem també en quin sentit
l’amistat desemboca, «naturalment,
en la confidència personal, plena de
delicadesa i respecte a la llibertat»;[8]

i veurem com molt del que es detalla
aquí regeix també per a aquest
acompanyament, més informal, però
tan necessari.

Ajudar l’obra de l’Esperit Sant

L’objectiu principal de
l’acompanyament o direcció
espiritual és ajudar les persones a
trobar Crist i a reconèixer el que
procedeix d’ell, perquè l’Amor de
Déu impregni la seva vida i el seu
voltant. Això requereix un entorn en
què la persona pugui desenvolupar
una relació personal amb Déu,



conrear el sentit de l’escolta en
l’oració i aprendre a discernir la
voluntat de Déu en cada moment de
la seva vida. El guia espiritual pot
exercir un paper crucial per crear
aquest entorn adequat. Però això
requereix reconèixer la singularitat
de cada persona i estar obert als
camins misteriosos de l’acció de Déu
en les ànimes. «No es poden oferir
fórmules prefabricades, ni mètodes o
reglaments rígids per apropar les
ànimes a Crist. La trobada de Déu
amb cada home és inefable i
irrepetible, i nosaltres hem de
col·laborar amb el Senyor per trobar
—en cada cas— la paraula i la
manera corresponents, sent dòcils i
no intentant posar traves a l’acció
sempre original de l’Esperit Sant».[9]

Al seu torn, la persona acompanyada
ha de considerar atentament els
suggeriments que rep i meditar-los
amb una mirada de fe en l’oració.
Com explica el Pare, «saber que Déu



ens pot parlar a través d’altres
persones o d’esdeveniments més o
menys corrents, la convicció que allà
el podem escoltar, genera en
nosaltres una actitud dòcil davant els
seus designis, amagats també en les
paraules de qui ens acompanya en el
camí».[10] Aquesta actitud pot donar
grans fruits en la nostra vida, sempre
que recordem que Déu no parla
gairebé mai literalment a través de
les paraules del guia espiritual. Les
seves paraules són més aviat una
invitació a dirigir la nostra escolta en
una direcció determinada, per veure
si allà sentim les inspiracions de
l’Esperit Sant, que és una cosa que
només nosaltres podem fer. Són
paraules perquè ens trobem amb la
Paraula.

Un acompanyament espiritual genuí,
ja que es consolida en un respecte
profund per l’actuació de l’Esperit
Sant en cada ànima. El director
espiritual no és un dirigent, sinó un



servent que ajuda l’Esperit Sant a
guiar i il·luminar la persona
acompanyada. Com deia sant
Josepmaria, «acompanyar les ànimes
és un art en què el model és Jesucrist
i el modelador, l’Esperit Sant, per
mitjà de la gràcia».[11] Per això, el
director o acompanyant espiritual té
més de jardiner que d’arquitecte: no
imposa formes, no plasma les seves
idees en les persones, sinó que ajuda
a conrear el terreny de l’ànima
perquè hi floreixi la vida de Déu.

Escoltar de veritat

Tots hem fet l’experiència alguna
vegada: quan ens trobem algú que
ens escolta amb atenció i amb
benevolència, s’obre davant nostre
un espai en què ens sentim còmodes
compartint pensaments i emocions,
sense por de veure’ns rebutjats o
jutjats. Quan les persones se senten
escoltades, aconsegueixen ser més
conscients de si mateixes, i al seu



torn es posen més fàcilment a
l’escolta de Déu, de manera que
puguin discernir millor la seva veu.
Per això, sant Josepmaria feia atenció
pacientment als joves que acudien a
ell i els animava a obrir lliurement el
seu cor, i només al final els oferia
algun consell i els obria horitzons per
a la seva vida.

Escoltar significa molt més que sentir
detalladament; requereix fer atenció
al rerefons de sentiments, idees i
experiències que la persona està
expressant i ajudar-la perquè ella
mateixa explori aquest rerefons. Per
fer-ho, fa falta una actitud d’interès
veritable cap a l’altra persona. No
escoltem els altres per imposar la
nostra agenda o implicar-los en
projectes apostòlics específics;
escoltem per ajudar-los a descobrir el
que l’Esperit Sant, en el seu amor
infinit per cada ànima, vol perquè la
seva alegria sigui completa (cf. Jn 16,
24). Som així, com li agradava repetir



a Benet XVI, servidors de la seva
alegria (cf. 2 Co 1, 24).

Per escoltar realment, i perquè les
persones se sentin escoltades, pot ser
útil verbalitzar breument el que
diuen, amb les nostres paraules. És
una manera d’alimentar en un
mateix la disposició d’entrar en el
món interior que l’altre li està obrint,
sense projectar en ell els mateixos
punts de vista. A més de fomentar i
de transmetre aquesta disposició, ens
assegurem així que l’hem entès bé, i
facilitem que l’altre continuï
desplegant el que li sembli. Això
dona serenitat i condueix les
persones a fer-se responsables de la
seva vida, a trobar solucions elles
mateixes; a caminar pel seu compte,
a descobrir projectes. En canvi,
interrompre’ls o anticipar-se a les
seves paraules pot ser descoratjador i
no ajuda a desplegar les ales.



L’escolta pacient és un acte d’amor
que revela un interès genuí per
l’altre. Per això, l’acompanyant
espiritual no ha d’aparentar mai
avorriment o pressa. Moltes vegades,
de manera pràctica, es recomana
brevetat en la direcció espiritual.
Tanmateix, convé discernir amb
prudència les diferents
circumstàncies, perquè escoltar
requereix temps: respectar el ritme
de l’altre; també els seus silencis. I de
vegades, o per temporades, una
persona pot necessitar converses
llargues. Les preguntes obertes
poden ser útils, però no han
d’interrompre el flux natural de la
conversa ni s’han de fer servir
sempre per omplir silencis
incòmodes. Al contrari, els silencis
permeten de vegades que la persona
aprofundeixi en les seves reflexions i
trobi les paraules adequades. En el
silenci «parlen l’alegria, les
preocupacions, el sofriment, que
precisament en aquest troben una



manera d’expressió particularment
intensa».[12]

Una actitud d’escolta autèntica
construeix, més que qualsevol altra
cosa, ponts de confiança, una
condició que és fonamental en tot
acompanyament espiritual, i que no
es pot exigir com a requisit. La
confiança està a prova des de l’inici, i
es conrea amb cada trobada. Perquè
floreixi, és essencial que l’altre se
senti respectat, valorat i segur de
poder compartir les seves
experiències espirituals més
profundes. Ho farà si descobreix en
l’acompanyant un refugi, un suport
per discernir la veu de Déu.

Un refugi així el van trobar els
apòstols en Santa Maria,
especialment després de l’Ascensió
del Senyor. Ella és «mestra de
discerniment: parla poc, escolta molt
i guarda al seu cor (cf. Lc 2, 19). Les
tres actituds de la Mare de Déu:



parlar poc, escoltar molt i guardar al
cor. I les poques vegades que parla,
deixa empremta».[13]

Dancho Azagra

[1] Lleó XIV, Homilia, 31.05.2025.

[2] Ibídem.

[3] Sant Josepmaria, Carta 2, núm. 9.

[4] Cf. Sant Agustí, Confessions, I, 1.1.

[5] Francesc, Audiència, 4.01.2023.

[6] «Fills meus, sabeu per què us
estimo tant?” Es feia el silenci i el
Pare afegia: “perquè veig bullir en
vosaltres la Sang de Crist”» (A.
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. III, Rialp, Madrid 2003,
p. 405).

[7] Sant Josepmaria, Carta 1, núm. 22.



[8] F. Ocáriz, Carta pastoral, 1.09.2019.

[9] Sant Josepmaria, Carta 11, núm.
42.

[10] F. Ocáriz, Carta pastoral,
10.02.2024, núm. 6.

[11] Sant Josepmaria, Carta 26, núm.
37.

[12] Benet XVI, missatge per a la XLVI
Jornada Mundial de les
Comunicacions Socials, 20.05.2012.

[13] Francesc, Audiència, 4.01.2023.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/combat-
proximitat-missio-15-es-el-senyor-

lacompanyament-espiritual-1/
(01/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-15-es-el-senyor-lacompanyament-espiritual-1/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-15-es-el-senyor-lacompanyament-espiritual-1/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-15-es-el-senyor-lacompanyament-espiritual-1/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-15-es-el-senyor-lacompanyament-espiritual-1/

	Combat, proximitat, missió (15): «És el Senyor»: ﻿L'acompanyament espiritual (I)

