
opusdei.org

Combat, proximitat,
missió (13): cor
eucarístic

Freqüentar l’Eucaristia és la
resposta, feta vida, a la seva
promesa de quedar-se amb
nosaltres: si Ell és amb mi cada
dia, jo vull ser també amb Ell
cada dia.

07/08/2025

Ubi amor ibi oculus: «On hi ha amor,
hi ha la mirada».[1] L’amor busca
sempre la presència de l’estimat:
gairebé es diria que no té ulls per a



ningú més. Però de vegades la
separació, l’absència, es fa inevitable.
Ens resignem, llavors, impotents a
l’espera, o a la nostàlgia; ens aferrem
a quelcom que evoqui la presència
de l’altre, o que ens recordi tant
d’amor viscut. Aquesta nostàlgia és la
font inesgotable de tantes cançons i
poemes al llarg de la història, que
condensen aquest últim intent de
vèncer la solitud.

Seré amb vosaltres cada dia

Cada diumenge, els cristians
professem la nostra fe en la vida
eterna i en la resurrecció de la carn.
Per a nosaltres, el record i el dolor
per l’absència de la persona estimada
no són l’última paraula. «No ho
oblideu mai: després de la mort us
rebrà l’Amor. I en l’amor de Déu
trobareu, a més, tots els amors nets
que heu tingut a la terra».[2]

Tanmateix, mentre caminem per
aquesta «vall de llàgrimes», el dolor



per l’absència forma part de la
gramàtica del cor humà.

Sant Josepmaria solia acudir a
aquests moviments del cor, a la
reacció tan natural de no voler-se
separar, per il·lustrar el misteri de
l’Eucaristia. La realitat desconcertant
i grandiosa del fet que tot un Déu
s’hagi volgut quedar en un tros de pa
es pot considerar des de
«l’experiència, tan humana, del
comiat de dues persones que
s’estimen. Voldrien estar sempre
plegades, però el deure —el que sigui
— els obliga a allunyar-se. El seu
afany seria de continuar sense
separar-se, i no poden. L’amor de
l’home, que per gran que sigui és
limitat, recorre a un símbol: els qui
s’acomiaden bescanvien un record,
tal vegada una fotografia, amb una
dedicatòria tan encesa que sorprèn
que no cremi la cartolina. No
aconsegueixen de fer més perquè el
poder de les criatures no arriba tan



enllà com el seu voler. El que
nosaltres no podem, pot fer-ho el
Senyor. Jesucrist, perfecte Déu i
perfecte Home, no deixa un símbol,
sinó la realitat: resta Ell mateix.
Anirà al Pare, però romandrà amb
els homes. No ens llegarà un simple
obsequi que ens faci evocar la seva
memòria, una imatge que tendeixi a
desdibuixar-se amb el temps, com la
fotografia que aviat es fa deslluïda,
groguenca i sense sentit per als qui
no foren protagonistes d’aquell
moment amorós. Sota les espècies del
Pa i del Vi, hi és Ell, realment
present: amb el seu Cos, la seva Sang,
la seva Ànima i la seva Divinitat».[3]

Un petit llibre sobre el dolor de la
separació que suposa la mort, escrit
amb la ferida encara en carn viva,
descriu amb força aquest sentiment
humà d’impotència. Davant de la
partida definitiva de la seva esposa,
l’autor es nega a acontentar-se amb
una fotografia, amb un objecte que



d’alguna manera evoqui la seva
presència: «Estimo l’H. —escriu— i
no res que s’hi assembli».[4] Per a
l’amor, no n’hi ha prou amb el
record; el cor humà demana alguna
cosa més, però el seu poder és
limitat. Tanmateix, «per a Déu no hi
ha res impossible» (Lc 1, 37).
S’entenen així les paraules de Jesús al
final del seu pas per la terra: «Jo soc
amb vosaltres dia rere dia fins a la fi
del món» (Mt 28, 20). Per la força de
l’Esperit, Ell roman en la història i en
la vida de cada home. Se’n va i
alhora es queda: amb una «nova
proximitat»,[5] invisible, però més
profunda i abastant.

L’Eucaristia no és un simple record,
ni el desig d’un retrobament futur: és
una presència i una proximitat real.
En la Missa hi ha Jesús de Natzaret, el
mateix que va néixer a Betlem, que
va caminar per les terres de Galilea i
va morir a la Creu per nosaltres.
Aquesta realitat il·lumina tota la vida



cristiana, que no és sinó la vida de
Crist en nosaltres (cf. Ga 2, 20):
«Seguir Crist: heus aquí el secret.
Acompanyar-lo tan de prop, que
visquem amb Ell, com aquells
primers dotze; tan de prop que ens hi
identifiquem».[6]

Freqüentar l’Eucaristia diàriament
obeeix a aquest desig d’acompanyar-
lo de prop; és la resposta, feta vida, a
la seva promesa de quedar-se amb
nosaltres: si Ell és amb mi cada dia,
jo vull ser també amb Ell cada dia.
Qui sap del desig ardent de Jesús de
menjar la seva Pasqua amb nosaltres
(cf. Lc 22,15), de la seva oració
constant, del seu patiment, del seu
amor per cadascun de nosaltres, no
el vol deixar sol: l’acompanya, si pot,
cada dia. No en té prou amb saber
que altres milions d’homes i dones
l’estaran esperant al peu de l’altar:
sap que Jesús notaria l’absència de
qui, podent estar amb ell, se’n va
anar amb les seves coses.



Sant Manuel González, amic de sant
Josepmaria i gran enamorat de
l’Eucaristia, va deixar escrites
aquestes paraules al final de la seva
vida: «Una Missa és Jesús recollint al
seu Cor tota l’aroma de les seves
bones obres i bones paraules, tots els
ecos del seu cor (...) tot el suc de les
seves suors i llàgrimes buscant
pecadors, tots els fels d’afectes pagats
amb ingratituds, de generositats amb
incomprensions, enveges i
malvolences, que el van acompanyar,
des de Betlem fins al Calvari, i, quan
el cor era ple de tot això, va portar
sobre les espatlles una creu pesada i
s’hi va deixar enclavar, i va permetre
que, ja mort, una llança l’obrís, com
una rosa que s’obre a la
primavera…».[7]

En l’Eucaristia ve a trobar-nos la
persona viva del Senyor, l’Amor dels
amors, origen i final de la nostra
existència i de tota la creació (cf. Col
1, 16-19). Per això la santa Missa és



«el centre i l’arrel de la teva vida
interior».[8] És centre, perquè la meva
vida gira entorn de la creu gloriosa:
el treball i el descans, el dolor i
l’alegria, l’amor rebut i l’entregat...
En la Missa comparteixo amb ell
sentiments, desitjos, dificultats...
totes les meves coses; i, amb Ell, les
porto al Pare. Alhora, la santa Missa
també és arrel, perquè em posa en
contacte amb l’Autor de la gràcia,
amb la vida mateixa de Déu. «Ningú
no arriba al Pare si no és per mi» (Jn
14, 6). Sense l’Eucaristia, cap obra
humana no podria tenir «vibració
d’eternitat».[9] Només en la mesura
que deixo que Jesús es posi a la barca
de la meva vida puc «treballar com
Ell treballava i estimar com Ell
estimava».[10]

La Santa Missa és una cosa
grandiosa, però apareix gairebé
sempre —fora d’algunes celebracions
més solemnes o multitudinàries—
com una cosa discreta, senzilla,



familiar: com ho va ser l’Última
Cena, les trobades de Jesús
ressuscitat amb els apòstols i la
fracció del pa dels primers cristians.
Tanmateix, estem envoltats d’àngels,
toquem el cel, toquem Déu. No ho
veiem, però ens ho diu la fe.[11] De
part nostra hi podem posar el
recolliment, la sorpresa, les ganes
que Déu ens fiqui en el seu misteri. I
Ell farà la resta.

Jo soc el pa viu

Va succeir a Abitinia, en terres
africanes, durant els primers segles
de la història de l’Església. Un grup
de quaranta-nou cristians havia de
ser condemnat a mort per desobeir
la prohibició imperial de celebrar
l’Eucaristia. Quan el jutge els va
preguntar per què arriscaven la vida,
un d’ells va respondre amb
senzillesa: sine dominico non
possumus; «perquè sense diumenge
—sense l’Eucaristia— no podem».[12]



Impressiona la fe d’aquests homes i
dones en la presència real de Jesús.
Es jugaven la vida perquè creien
amb tot el seu ésser que Jesucrist, el
Fill de Déu fet carn, estava realment
en el que semblava un simple tros de
pa. Es jugaven la vida, perquè per a
ells era realment qüestió de vida o
mort: sense Jesús, sense combregar,
la seva vida deixava de tenir sentit;
els seus cors tornaven a un món
sense llum, sense salvació, sense un
amor que vencés la mort. La fe
d’aquests màrtirs ens interpel·la:
Sentim nosaltres també que sense
l’Eucaristia no podem? Tenim fam de
la paraula de Déu, de rebre’l en
nosaltres? Què estem disposats a fer
per poder-lo freqüentar?

Cada Missa és una trobada amb Jesús
ressuscitat, una oportunitat per
rebre’l amb la nostra fragilitat, però
també amb la puresa, la humilitat i la
devoció dels sants. La línia de
separació entre el fervor i la rutina



en la comunió diària és molt fina,
però molt gruixuda alhora. Per això
ens hem de preparar, segons els
diferents estrats del nostre ésser: des
dels sentits corporals —en concret, la
vista i l’oïda— fins als sentits
interiors, com la imaginació i la
memòria. El silenci interior és
indispensable per poder agradar i
assaborir la bellesa de Crist. En un
cor ple de soroll difícilment podrà
ressonar la paraula de Déu.

Així com la llavor és fecunda quan
cau en terra bona (cf. Mt 13, 1-23), la
comunió serà font de vida per a
nosaltres en la mesura que el nostre
cor, purificat per la humilitat i el
sacrifici, es converteixi en terra
generosa que acull el seu Senyor:
«Hem de rebre el Senyor, a
l’Eucaristia, com es fa amb els grans
de la terra, millor!: amb adorns,
llums, vestits nous... —I si em
demanes quina netedat, quins
adorns i quines llums has de tenir, et



respondré: netedat en els teus
sentits, un per un; adorn en les teves
potències, una per una; llum en tota
la teva ànima».[13]

En considerar la grandesa del do de
rebre el Cos i la Sang de Crist, sant
Agustí va entendre que el Senyor li
deia: «No em transformaràs en
substància teva, com passa amb el
menjar corporal, sinó que tu et
transformaràs en mi».[14] De nou,
amb sant Pau, «ja no soc jo qui visc;
és Crist qui viu en mi» (Ga 2, 20).
Durant els minuts en què les espècies
sacramentals estan al nostre cos, ens
fem una sola cosa amb Ell, ens 
cristifiquem. Ell ve al nostre cor i
nosaltres ens endinsem en el seu: dos
moviments que formen un únic acte
d’amor. Déu es fa pa, Déu es fa petit
per aconseguir una sola cosa amb la
nostra trama quotidiana: Ell en mi i
jo en Ell (cf. Jn 6, 56). Els horitzons
que s’obren aquí són immensos:
entrar al seu Cor significa entrar en



tot el que és seu, obrir-me a la seva
lògica, descobrir que és un cor ferit
per mi. Alhora, deixar que Jesús entri
en el nostre, en la meva vida, és
deixar que el seu amor em desarmi,
que cremi la meva misèria, que
transfiguri els meus somnis.

Déu amagat

L’amor de Déu ens precedeix sempre,
ens primereja, com deia el papa
Francesc.[15] Si existim, si hem nascut,
és perquè som estimats amb un amor
etern (cf. Jr 31, 3): un amor que ens
abraça, ens precedeix, ens desborda
(cf. Sl 139, 5-6). El Pare ens ho
recorda sovint: «Saber que l’Amor
infinit de Déu es troba no només en
l’origen de la nostra existència, sinó
en cada instant, perquè Ell és més
íntim a nosaltres que nosaltres
mateixos, ens omple de seguretat».[16]

Des d’aquesta convicció escriu sant
Josepmaria: «Acudeix amb
perseverança davant el Sagrari,



físicament o amb el cor, per sentir-te
segur, per sentir-te serè: però també
per sentir-te estimat..., i per
estimar!».[17]

Jesús ha volgut que, al cap dels
segles, els cristians descobríssim el
valor de la seva presència entre
nosaltres després de la celebració
eucarística. Cada església amb
sagrari transmet l’escalf d’aquesta
llar, d’aquest cor bategant en què ell
ens espera; allà estimarem i ens
sentirem estimats, demanarem i
agrairem, adorarem i desagreujarem.
«Fills meus —deia una vegada sant
Josepmaria—, mireu que el Senyor
està sempre al sagrari. Sembla que
no ens sent, però ens escolta
amorosament, amb l’afecte d’un pare
i d’una mare, amagant la seva
Divinitat i la seva Humanitat. És un
Senyor que parla quan vol, si més no
s’espera, i diu coses concretes.
Després calla, perquè vol la resposta



de la nostra fe i de la nostra lleialtat».
[18]

L’experiència del silenci de Déu al
sagrari forma part del camí que ens
condueix a una vida d’oració
profunda. Aquest silenci de vegades
pot ser dolorós, però ens salva de la
temptació de fer un Déu a la nostra
mida, una espècie d’ídol que
respongui a les nostres expectatives i
que, per tant, puguem controlar. El
Senyor s’amaga precisament perquè
el busquem, per respectar la nostra
llibertat, i perquè respectem la seva:
perquè el puguem estimar com a fills
lliures i perquè el deixem ser Déu, el
nostre Déu.

En una homilia de la Nit de Nadal a
Alemanya, Joseph Ratzinger feia
servir un bonic conte per explicar
aquesta lògica d’amor del Déu
amagat: «Jeshiel, un noi encara petit,
va entrar precipitadament i plorant a
l’habitació del seu avi, el cèlebre rabí



Baruj. Unes llagrimotes corrien per
les galtes del petit mentre es
desfogava: “El meu amic m’ha
abandonat. Ha estat molt injust i s’ha
portat molt malament amb mi”. “A
veure, pots explicar-m’ho una mica
més?”, li va preguntar el mestre. “Sí”,
va respondre el petit. “Estàvem
jugant a fet i amagar, i jo em vaig
amagar tan bé que no em va poder
trobar. Però llavors, simplement va
deixar de buscar-me i va marxar. No
està malament això?”. Llavors, el
mestre va acariciar les galtes del
petit, i a ell mateix se li van omplir
els ulls de llàgrimes. I va dir: “Sí, no
hi ha dubte que és molt antipàtic.
Veus?, amb Déu és exactament el
mateix. Ell s’ha amagat, i nosaltres
no el busquem”».[19]

Però Ell sí que ens busca; no deixa de
fer-ho. I sempre troba maneres de
posar-nos a nosaltres en cerca, fins i
tot en mig de la foscor: «Si Déu us fa
agradar la seva presència



sensiblement..., bé, però no ho
desitgeu. Demaneu-li claredat
d’idees, demaneu-li la fe, que enmig
d’aquests silencis de Déu ens omple
d’esperança i, amb l’esperança, ens
fa viure d’amor».[20] Enmig del silenci
de Déu poden néixer l’amor i
l’esperança, perquè l’ànima
enamorada, quan perd l’estimat de la
seva vida, el busca, el desitja. I així,
amb l’ímpetu d’una cerca alimentada
pel desig d’unió, la mirada
s’eixampla i es fa capaç de trobar-lo.

Maria Magdalena encarna aquesta
cerca. Diumenge, abans que despunti
l’aurora, es dirigeix cap a la tomba
del Senyor. No hi ha llum, encara és
de nit. Però ella busca, desitja,
camina. No té Jesús, però no pararà
fins que el trobi. Ni tan sols la
presència d’un àngel aconsegueix
distreure el moviment del seu cor.
Maria ha perdut Jesús, però el busca
amb totes les seves forces, amb unes
llàgrimes que obren i reguen més i



més la terra de la seva ànima, fins
que germini la flor de la visió del
Ressuscitat. Així busca l’estimada del
Cantar: «En el meu llit, en plena
fosca, he cercat l’amor de la meva
ànima. L’he cercat i no l’he trobat.
M’he llevat a fer un tomb per la vila:
pels carrers i per les places cercaré
l’amor de la meva ànima. L’he cercat
i no l’he trobat. M’han trobat els
guardes que fan la ronda de la vila:
«No heu vist l’amor de la meva
ànima?» (Ct 3, 1-3).

Aquesta cerca ens posa en camí cap a
la contemplació. «Busqueu-lo amb
il·lusió, busqueu-lo en vosaltres
mateixos amb totes les vostres
forces. Si obreu amb aquest deler,
gosaré garantir que ja l’heu trobat, i
que heu començat a tractar-lo i a
estimar-lo, i a tenir la vostra
conversa en el Cel».[21] Buscar ja és
estimar. Aquest el secret de la
Magdalena, i de tot home o dona que,
en la nit del món i de la seva pròpia



ànima, busca Crist amb veracitat.
Però, com s’ha de buscar? Sant
Agustí, amb el sentir de molts sants,
ens ho ensenya: amb el desig, un acte
lliure que neix del fons de l’ànima:
«La vida sencera del bon cristià és un
sant desig. El que desitges encara no
ho veus, però desitjant-ho et
capacites perquè —quan arribi el
que has de veure— t’omplis d’això
(...). Déu, diferint donar-t’ho, estén el
teu desig, amb el desig estén el teu
esperit i estenent-lo el fa més capaç.
Desitgem, doncs, germans, perquè
serem omplerts. Aquesta és la nostra
vida: exercitar-nos mitjançant el
desig».[22]

En apropar-nos així a adorar Jesús al
sagrari, el nostre cor s’eixamplarà i
sentirà cada vegada més la necessitat
de la seva presència, d’estar i de
conversar amb Ell. Naixerà llavors
en nosaltres «una set de Déu, una
ànsia de comprendre’n les llàgrimes;
de veure’n el somrís, el rostre (...).



“Com la cérvola es deleix per les
fonts de les aigües, així es deleix
també la meva ànima per vós, Déu
meu!” I l’ànima avança ficada en
Déu, deïficada: el cristià ha
esdevingut un viatger assedegat, que
bada la boca a l’aigua de la font».[23]

Carlos Villar

[1] Ricardo de San Víctor, Beniamin
Minor, XIII (PL 196, col. 10 A).

[2] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 221.

[3] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 83.

[4] C. S. Lewis, Una pena en
observación, Barcelona, Anagrama,
1994, cap. IV.



[5] J. Ratzinger, «El comienzo de una
nueva cercanía», a: El resplandor de
Dios en nuestro tiempo, Barcelona:
Herder, 2008, p. 185.

[6] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 299.

[7] San Manuel González, ¡Si
viviéramos nuestras Misas!, Palencia,
El Granito de Arena, 1941, p. 32-33.

[8] Sant Josepmaria, Forja, núm. 69.

[9] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 239

[10] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 154.

[11] «En jutjar de tu s’equivoquen la
vista, el tacte, el gust; però n’hi ha
prou amb l’oïda per creure amb
fermesa» (Himne Adoro te devote).

[12] Cf. Benet XVI, Homilia en la
Solemnitat del Corpus Christi,
29.05.2005.



[13] Sant Josepmaria, Forja, núm. 834.

[14] Sant Agustí, Confessions, 7, 10, 16.

[15] Cf. Francesc, Evangelii gaudium,
núm. 24.

[16] F. Ocáriz, Carta pastoral,
9.01.2018, núm. 4.

[17] Sant Josepmaria, Forja, núm. 837.

[18] Sant Josepmaria, Predicació oral, 
Crònica 1972, p. 759 (AGP, biblioteca,
P01).

[19] J. Ratzinger, Homilía en la misa de
Nochebuena, catedral de Nostra
Senyora, Munic, 24.XII.1980, a: Benet
XVI, Y Dios se hizo hombre,
Encuentro, Madrid 2012, p. 11.

[20] Sant Josepmaria, Predicació oral, 
Crònica 1972, p. 759 (AGP, biblioteca,
P01).

[21] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 300



[22] Sant Agustí, Comentari a la
primera Carta de sant Joan 4, 6.

[23] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 310 Cf. Sl 42, 2.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/combat-
proximitat-missio-13-cor-eucaristic/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-13-cor-eucaristic/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-13-cor-eucaristic/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-13-cor-eucaristic/

	Combat, proximitat, missió (13): cor eucarístic

