
opusdei.org

Combat, proximitat,
missió (1): «Tria la
Vida»

Primer capítol d’una nova sèrie
sobre el camí cap a la santedat,
una aventura en la qual no
només es tracta de «donar-se»
sinó, sobretot, de «rebre’s».

20/06/2024

Com un príncep. Així se sentia
aquell noi, malgrat els seus pocs
anys i la seva roba modesta i
gastada, quan en entrar a



l’església es veia embolicat per
la música vibrant de l’orgue.
«Tenia la impressió que ens
saludava a mi i als meus petits
companys com si fóssim
prínceps», diria molts anys més
tard, recordant la seva
infantesa a Canale d’Agordo, un
poble minúscul al nord-est
d’Itàlia. En aquesta experiència
infantil situava Albino Luciani
l’inici d’«una vaga intuïció, que
després es convertiria en
convençuda certesa:» l’Església
catòlica «no és només quelcom
gran, sinó que també fa grans
els petits».[1]

Tria la Vida

Aquestes línies del beat Joan Pau I
evoquen naturalment les de Santa
Maria en el Magnificat. Precisament



la paraula que obre el cant de la
nostra Mare significa fer gran, cantar
les grandeses d’algú. María enalteix
Déu perquè Ell fa grans els petits.
«Les obres del seu braç són potents,
dispersa els homes de cor altiu,
derroca els poderosos del soli i exalta
els humils; omple de béns els pobres,
i els rics se’n tornen sense res» (Lc 1,
51-53).

Juntament amb aquest cant de
Maria, sant Lluc ens ha transmès
també una expansió del cor del
Senyor que, en certa manera,
podríem anomenar el Magnificat de
Jesús. Com la seva Mare a Ain Karim,
quan el portava en el seu si, Jesús
s’omple ara d’«alegria en l’Esperit
Sant», en veure com Déu s’aboca
amb els petits: «T’enalteixo, Pare,
Senyor del cel i de la terra, perquè
has revelat als senzills tot això que
has amagat als savis i entesos. Sí,
Pare, així t’ha plagut de fer-ho. El
Pare ho ha posat tot a les meves



mans. Ningú no coneix qui és el Fill,
fora del Pare, i ningú no coneix qui
és el Pare, fora del Fill i d’aquells a
qui el Fill el vol revelar» (Lc 10,
21-22).

Però, què és el que han de descobrir
els petits? Començant per Maria i
Josep, i seguint pels apòstols i les
dones que acompanyaven el Senyor,
fins a tants cristians al llarg de vint
segles, en què consisteix aquesta
revelació als humils? Què és el que
els fa grans? Un passatge del
Deuteronomi ens pot guiar cap a una
primera resposta. El Senyor parla al
cor del seu poble, en un to solemne i
tendre alhora: «Avui et proposo
d’escollir entre la vida i la mort (...).
Avui prenc el cel i la terra com a
testimonis contra vosaltres: et
proposo d’escollir entre la vida i la
mort, entre la benedicció i la
maledicció. Tu escull la vida i viuràs,
tu i la teva descendència. Estima el
Senyor, el teu Déu, obeeix-lo i sigues-



li fidel: en ell trobaràs la vida, i el
Senyor et concedirà molts anys per a
poder habitar en aquest país que ell
havia promès als teus pares, a
Abraham, a Isaac i a Jacob» (Dt 30,
15.19-20).

El fet que aquestes paraules alternin
el «vosaltres» i el «tu» sembla que
ens vulgui mostrar que el Senyor no
parla simplement al seu poble, en
general: està parlant a cadascú i a
cadascuna, perquè l’elecció per la
Vida es decideix al cor de cadascuna
de les seves criatures. «La Vida»: així,
amb majúscules, solia escriure sant
Josepmaria, quan es referia a la
gràcia i a la glòria; a la Vida amb
Déu, aquí a la terra, i després al cel.
Commou rellegir aquestes paraules
seves del mes de juny del 1975, pocs
dies abans que se n’anés al cel: «Tots
som la mateixa Vida de Crist: i hi ha
tant per fer al món! Demanarem al
Senyor, sempre, que ens ajudi a fer
que tots siguem fidels, a continuar la



tasca, a viure aquesta Vida, amb
majúscula, que és l’única que val la
pena: l’altra no val la pena, l’altra
se’n va, com l’aigua entre les mans,
s’escapa. En canvi, aquesta altra
Vida!».[2]

«Tria la vida». Amb aquestes
paraules fortes del Deuteronomi, i els
seus mil ecos en l’evangeli,[3] el
Senyor ens està dient a cadascú: mira
que jo t’he creat perquè visquis,
perquè siguis feliç... Em triaràs,
triaràs la Vida? Això és el que han
descobert, i el que han triat, els
«petits»: saben que tota l’ànsia
infinita de viure que porten dins té la
seva font i la seva destinació en Déu.
I no volen cap altra cosa. Han entès
que triomfar en la vida, aconseguir la
seva vida, és deixar que l’amor de
Déu els inundi, i repartir-lo després a
mans plenes. De Maria, la germana
de Marta, dirà el Senyor que «ha
escollit la millor part», i que «no li
serà pas presa» (Lc 10, 42). I als seus



deixebles els reconfortarà en aquest
mateix sentit: «No tinguis por, petit
ramat, que el vostre Pare es complau
a donar-vos el Regne» (Lc 12, 32). Els
«petits» viuen de Déu; és el que els fa
grans. I això és la santedat: viure de
Déu; i, des de Déu, per als altres.

Santedat és donar-se, però és
encara més «rebre’s»

En considerar la vida dels sants, els
«petits» que han triat la Vida, no és
estrany que sovint se’ns presenti en
primer pla el que la seva santedat ha
suposat de renúncia, de lluita,
d’«empetitiment». Està clar: el sant
necessàriament s’oposa a moltes
forces adverses. Jesús ens ha
preparat el camí i ens ha avançat que
això passaria: «En el món passareu
tribulacions» (Jn 16, 33); «Si m’han
perseguit a mi, també us perseguiran
a vosaltres» (Jn 15, 20); «Satanàs us
ha reclamat per sacsejar-vos com es
garbella el blat» (Lc 22, 31). No



queda, en fi, marge per a una visió
fàcil de la vida cristiana; tot i que
tampoc no és fàcil qualsevol altra
forma de vida a la terra: al final
sempre és necessari el sacrifici, la
renúncia, la lluita per diverses
finalitats, més o menys elevades.

«Mentre breguem —una brega que
durarà fins a la mort—, no excloguis
la possibilitat que s’alcin, violents, els
enemics de fora i de dins».[4] I és que
l’amor a Déu troba diferents formes
de resistència també en nosaltres,
perquè suposa «perdre coses»: un
renuncia a tenir el control de tot en
la seva vida, o a satisfer tots els seus
antulls; un s’exposa a perdre potser
l’aprovació d’algunes persones, a
prendre la seva creu... «Quan ens
abandonem en les mans de Déu, és
freqüent que Ell ens permeti
d’assaborir el dolor, la soledat, les
contradiccions, les calúmnies, les
difamacions, les burles».[5] Un perd
certament moltes coses del que el



món anomena «vida». Tanmateix,
qui perd així la seva vida no la perd
en el buit, sinó en Déu. «Qui vulgui
salvar la seva vida, la perdrà, però el
qui la perdi per mi, la trobarà» (Mt
16, 25). El sant «es perd» en Déu, i
així, precisament, comença a
«trobar-se».

I què vol dir «trobar-se en Déu»?
Escriu sant Joan en la seva primera
carta: «L’amor consisteix en això: no
som nosaltres qui ens hem avançat a
estimar Déu; ell ens ha estimat
primer» (1 Jn 4, 10). La frase grega
està escrita en un temps verbal
particular, l’aorist, que és una
espècie de «passat obert». És el
mateix temps que domina tant el 
Magnificat de Maria com el de Jesús.
El que es designa en tots aquests
casos són «accions que el Senyor fa
de manera permanent en la
història»,[6] en la història de cadascú i
de cadascuna. De manera que sant
Joan no està dient que Déu m’ha



estimat una vegada per sempre, sinó
que Déu m’està estimant sempre. I
que cada vegada que jo estimo
realment, és Déu qui m’està estimant,
i qui està estimant en mi. Aquí i ara.

Així, és veritat que el sant es lliura,
que «perd la seva vida», però és
encara més veritat —en el sentit que
és una veritat que abraça i
fonamenta l’anterior— que el sant
«es troba» en Déu, i «es rep» tot ell de
Déu, anàlogament a com Jesús es rep
enterament del Pare.[7] Aquesta és la
font secreta de l’amor dels sants; això
és el que els permet viure d’una
manera que pot semblar impossible
o insuportable a una mirada
merament humana. Així, fins i tot
sentint diàriament tots els seus límits
i debilitats, avancen amb l’ànima
«ficada en Déu, deïficada»; en
aquests «el cristià ha esdevingut un
viatger assedegat, que bada la boca a
l’aigua de la font».[8]



Als seus deixebles, que el miren
perplexos, Jesús els diu: «Jo, per
menjar, tinc un aliment que vosaltres
no coneixeu» (Jn 4, 32). Ell viu de fer
la voluntat del seu Pare: aquesta és la
seva vida, aquesta és la seva glòria;
no necessita res més (cf. Jn 4, 33-34).
Només uns instants abans, ha estat
dient a la samaritana, al costat del
pou: «Si sabessis quin és el do de Déu
i qui és el qui et diu: “Dona’m aigua”,
ets tu qui li n’hauries demanada, i ell
t’hauria donat aigua viva» (Jn 4, 10).
El Senyor ens ho diu a l’orella a
cadascú. Si coneguessis el do de Déu,
si t’adonessis del que et vull donar,
no seria jo qui et demanaria un
xarrup d’aigua; no seria jo qui et
demanaria el teu temps, la teva
força, la teva paciència, la teva
lluita... Series tu qui em demanaria:
Senyor, què necessites? Ja no
mesuraries ni calcularies el que
dones a Déu, perquè t’adonaries que
és Ell que es lliura a tu cada vegada
que tu li dones alguna cosa, encara



que sigui una moneda petita, encara
que sigui un vas d’aigua... Cada
vegada és «tot un Déu»[9] el que se’t
lliura.

S’entén potser millor ara per què, en
pensar en la santedat, parlem també
de lliurament, de renúncia: és perquè
hi ha una resistència en nosaltres. El
món està ferit, les relacions estan
ferides, perquè ho estan els cors...
Però aquesta resistència, fins i tot
sent real, tendeix a perdre força en la
mesura que estem units a Déu.
L’esforç per donar-se una vegada i
una altra no desapareix, però es fon
amb el do que nosaltres mateixos ens
sabem, amb l’amor infinit que ens
abraça. Els homes i les dones de Déu
viuen en una «confluència paradoxal
de felicitat i dolor»,[10] com Jesús a la
Creu; senten amb una certesa
profunda que estan rebent més del
que donen: la seva ànima «se sap
també esguardada amorosament per
Déu, tothora».[11] Com Santa Maria,



saben que Déu està fent coses grans
en ells (cf. Lc 1, 49); que en ells està
estimant aquell que sempre estima
primer, aquell que és la font del seu
amor.

Per això, la santedat consisteix, al
cap i a la fi, a entrar i mantenir-se en
aquest «corrent trinitari d’amor»[12]

que té l’origen en el Pare, i que
arriba a nosaltres a través de Jesús,
el predilecte, el primer estimat: «Tal
com el Pare m’estima, també jo us
estimo a vosaltres. Manteniu-vos en
el meu amor» (Jn 15, 9). I aquest
amor del Pare i de Jesús en què ens
volem mantenir és l’Esperit Sant: per
això l’anomenem el santificador[13] i
dador de vida[14]. «I els sants de Déu?
Oh, cadascun dels sants és una obra
mestra de la gràcia de l’Esperit
Sant!».[15]

Combat, proximitat, missió

Amb aquests pocs compassos queden
delineats els eixos principals de la



sèrie que ara comença. Els capítols
que la formen aporten diferents
perspectives sobre aquest camí cap a
la santedat en què Déu ens vol a tots,
cadascú a la seva manera: «per la
dreta, per l’esquerra, en zig-zag,
caminant amb els peus, a cavall»[16]…
Els eixos de la sèrie es resumeixen en
tres paraules, que defineixen també
les línies mestres del Parenostre:
combat, proximitat, missió. Tot i que
els tres motius travessen la sèrie
d’inici a fi, perquè estan sempre
presents en el camí cap a Déu, té
sentit aturar-se uns instants al
perquè d’aquest ordre; sobretot si
tenim en compte que, en aquest
camí, el que és fonamental és l’amor
que Ell ens té.

No sembla necessari insistir en com
d’ingenu és pensar que sigui possible
viure de Déu sense trobar
resistència, en nosaltres i fora de
nosaltres. Encara que no sigui aquest
el motor secret del camí cap a la



santedat, ni moltes vegades el seu
punt de partida, la lluita no tarda a
presentar-se: «Fill meu, si et proposes
de servir el Senyor, prepara’t per a la
prova. Redreça el teu cor, sigues
valent i no t’espantis en els moments
difícils» (Sir 2, 1-2). La prova, la
temptació, el combat... són
inevitables en un món ferit pel pecat.
«El Regne del cel sofreix violència, i
gent violenta se’n vol apoderar» (Mt
11, 12). Començar la reflexió des
d’aquesta perspectiva permet sortir
al pas d’una visió massa càndida i
bonista del camí cap al cel.
Tanmateix, seria també ingenu i
superficial pensar que la santedat
consisteix, abans que res, en aquesta
lluita. La santedat consisteix a viure
de Déu, en deixar que Ell visqui en
mi (cf. Ga 2, 20).

«Déu està al nostre costat
contínuament (...). I hi està com un
Pare amorós —a cadascun de
nosaltres ens estima més que totes



les mares del món poden estimar els
seus fills—, ajudant-nos, inspirant-
nos, beneint... i perdonant».[17]

Aquesta proximitat, per la qual ens
sabem escoltats en l’oració i en tot
moment, ens la manifesta Déu també
a través dels nostres germans en la
fe: l’amistat, l’acompanyament
espiritual, els sagraments... Un cristià
se sap sempre acompanyat de prop,
per Déu i pels seus germans; se sap
sempre a casa. I és això el que, al seu
torn, l’apropa als altres, per donar-
los també aquest escalf de llar que ell
rep contínuament. Així ho va viure,
com tants d’altres, la beata
Guadalupe: «La certesa que tenia de
la proximitat de Déu, del seu amor
per ella, l’omplia de senzillesa i
serenitat i li feia no tenir por dels
seus errors i dels seus defectes, i anar
sempre endavant buscant estimar
Déu i els altres en tot».[18]

El camí cap a la santedat no és,
doncs, un camí solitari, ni tampoc un



projecte de salvació individualista.
Tot en la vida d’un cristià diu relació,
família. El Senyor, els nostres
germans, els nostres fills, els nostres
pares, els nostres amics, els nostres
col·legues... són la raó de ser dels
nostres esforços, dels nostres
venciments. Si no fos per ells, potser
deixaríem de lluitar, potser ens
rendiríem... Però sabem que, igual
com podem comptar amb el seu
suport, ells compten amb nosaltres;
en fi, que ens necessiten: «Jo soc una
missió en aquesta terra, i per a això
estic en aquest món. Cal reconèixer-
se a si mateix com marcat a foc per
aquesta missió d’il·luminar, beneir,
vivificar, aixecar, curar, alliberar».[19]

Així han viscut els sants: de Déu i per
a Déu; dels altres i per als altres.

* * *

Quan sant Josepmaria pensava en la
destinació del nostre viatge,
imaginava el moment en què «tota la



Grandesa de Déu, tota la Saviesa de
Déu i tota la Bellesa de Déu, tota la
vibració, tot el color, tota
l’harmonia!» s’abocaria a «aquest
gotet de fang que som cadascun de
nosaltres».[20] I s’apartava a un costat,
imaginant els seus fills encara més
amunt: «Tinc una debilitat i és que us
estimo molt. Penso que el meu Cel
consistirà a colar-me per una portet i
posar-me en un racó, mirant i
estimant la Trinitat Beatíssima. I des
d’allà, amagat, veure al paradís les
meves filles i els meus fills molt
amunt, molt a prop de Déu».[21]

Carlos Ayxelà

[1] A. Luciani (Beat Joan Pau I), «In
occasione del restauro dell’organo
della chiesa di Canale d’Agordo», a: 
Opera Omnia, vol. 9, EMP, Padua
1989, p. 457.



[2] Sant Josepmaria, notes d’una
reunió familiar, 7.VI.1975, citat a: S.
Bernal, Monseñor Josemaría Escrivá
de Balaguer. Apuntes sobre la vida del
Fundador del Opus Dei; Rialp, Madrid
1980, 6.ª ed., p. 174. Cf. també p. ex. 
Camí, núm. 218, 255, 399, 737;Solc,
núm. 817; Forja, núm. 777, 818.

[3] Es tracta en particular d’un dels fils
conductors de l’evangeli de sant
Joan. Cf. p. ex. els diàlegs amb la
Samaritana (Jn 4, 10-14) i amb Marta
(Jn 11, 25-27); cf. també Jn 5, 39-40; 7,
37-39; 10, 10.

[4] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 214.

[5] Ibídem, núm. 301.

[6] Benet XVI, Audiència, 15.II.2006.

[7] Cf. Lc 10, 22; Jn 5, 26; 17, 24; Sl 2, 7.

[8] Amics de Déu, núm. 310.

[9] Amics de Déu, núm. 111.



[10] Sant Joan Pau II, Carta apostòlica 
Novo millennio ineunte (6.I.2001),
núm. 27.

[11] Amics de Déu, núm. 307.

[12] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 85.

[13] Cf. Catecisme de l’Església catòlica,
núm. 739.

[14] Cf. Missal Romà, Credo de Nicea-
Constantinoble; Catecisme, núm. 202.

[15] Sant Joan XXIII, Discurs, 5.VI.1960.

[16] Sant Josepmaria, citat a: A. Sastre, 
Tiempo de caminar, Rialp, Madrid
1989, p. 252.

[17] Camí, núm. 267.

[18] F. Ocáriz, «Guadalupe: un camino
al cielo en la vida cotidiana», ABC,
13.V.2019.



[19] Francesc, Evangelii gaudium, núm.
273.

[20] Sant Josepmaria, notes d’una
reunió familiar, 20.X.1968, citat a: A.
Sastre, Tiempo de caminar, p. 625.

[21] Sant Josepmaria, notes d’una
reunió familiar, 5.IV.1970, citat a 
ibídem.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/combat-
proximitat-missio-1-tria-la-vida/

(11/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-1-tria-la-vida/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-1-tria-la-vida/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-1-tria-la-vida/

	Combat, proximitat, missió (1): «Tria la Vida»

