opusdei.org

Com en una
pel-licula: més enlla
de la trama

Paraboles com la del fariseu i el
publica ens oferiran més d’'una
sorpresa si sabem bussejar en
les paraules de Jesus.

24/08/2021

Com en el bon cinema, la riquesa
dels passatges evangelics va més
enlla de la trama principal.
Existeixen altres subtrames, amb
significats profunds, que responen a
una gran varietat de circumstancies i



lectors. I moltes vegades el guio
presentara un desenlla¢ que deixara
desconcertats els espectadors.

La parabola del fariseu i el publica
(cf. Lc 18, 9-14) té una trama ben
definida. Sant Lluc exposa la seva
interpretacio per endavant: es
refereix «a uns que es refiaven de ser
justos 1 menyspreaven els altres». De
primeres, un potser pot pensar:
«Aquest episodi no va amb mi
perque els meus problemes ara son
altres». Pero, el text no ofereix altres
sentits? Quines sorpreses oferira el
relat? Només si bussegem en les
paraules de Jesus descobrirem
aquestes subtrames que ajudaran a
orientar la nostra vida.

Les sorpreses de I’Evangeli

Les paraboles de Jesus s6n molt
donades a les sorpreses. En les
histories que explica sempre hi ha
quelcom d’inusual. Moltes vegades
els seus protagonistes i les seves



accions ens desconcerten: un patro
que determina el salari sense
proporcio al treball realitzat, un
servidor que arrossega un deute
propi d’'una multinacional, un pare
que organitza una festa per acollir
un fill sense exigir-li la justa
reparacio, un jutge i un
administrador corruptes... Pero
aquest no és el cas de la parabola del
fariseu i el publica. En aquesta
parabola els protagonistes son més
aviat normalets, coneguts pels oients
de I’época i per nosaltres: un viu
dedicat a la causa de Déu i I’altre és
considerat un traidor per recaptar
impostos per al poble estranger. La
trama, per tant, no presenta gaires
sorpreses a primer cop d’ull.

Pero on si que trobem un element
que ens trenca els esquemes és en la
perspectiva. Jesus ens dona un
enfocament insolit: ens fa testimonis
del dialeg de dues persones amb Déu,
ens permet entrar alla on només el



Senyor mateix i la persona
interessada tenen accés. En una
situacio normal podriem jutjar les
accions visibles, pero no les
intencions, ja que no estan al nostre
abast. Per aix0 sempre podem salvar
la intencio de qui actua, ja que per a
nosaltres normalment estara oculta:
«Mentre interpretis amb mala fe les
intencions d’altri, no tens dret a
exigir comprensio per a tu mateix».

[1]

En canvi, en aquesta parabola que
Jesus construeix se’ns permet, ni més
ni menys, contemplar la competéncia
divina per jutjar. La nostra mirada
no és només externa, sino que
escoltem l’oracio de I'un i de l’altre.

L’oraci6 del fariseu és d’accio de
gracies. D’entrada, no presumeix
davant de Déu, sind que li agraeix,
donant per fet que és el suport divi el
que li ha permeés comportar-se com
s’ha comportat: «Déu meu, et dono



gracies perqué no soc com els altres
homes» (Lc 18, 11). S’atribueix a Déu
que no hagi comeés robatoris,
injusticies o adulteris dels quals sigui
conscient, esta també donant a
entendre que sense l'auxili divi
podria haver caigut en tot aixo. I
certament no és com un publica, ni
en la feina, ni davant els seus
conciutadans, ni en el seu
compromis religios. Respecte a aixo
ultim, fins i tot s’excedeix, ja que
descriu unes practiques religioses
que van més enlla del que s’ha
prescrit al pietos israelita.

El publica, per la seva part, es limita:
«Déu meu, sigues-me propici, que soc
un pecador» (Lc 18, 13). Es com un
resum que representa un
penediment real. La descripcio dels
seus gestos corporals —«es donava
cops al pit» (Lc 18, 13)— expressa que
esta sincerament dolgut pel que no
ha fet bé.



Una no-justificacio insolita

Ara que hem estat testimonis de les
dues oracions, estem en condicions
d’emetre el nostre judici. Pero, abans
de poder-ho fer, Jesus s’avanca i ens
mostra la segona sorpresa.

Primer, afirma que el publica «va
baixar perdonat a casa seva» (Lc 18,
14). Ens sembla bé i logic. Bé, perquée
volem donar suport al desig divi: «Us
penseu que m’agrada la mort del
malvat? De cap manera. Jo, el Senyor,
Déu sobira, us ho asseguro: el que jo
vull és que abandoni els mals camins
i que visqui» (Ez 18, 23). Logic,
perque la infinita misericordia de
Déu no espera més que el
penediment sincer per obrar aquesta
meravella de la justificacio.

Ara bé, el que trencaria els motllos
dels oients de I’época seria «i no
I’altre» (Lc 18, 14), és a dir,
I’afirmacio contundent que el fariseu
no va baixar perdonat a casa seva. La



multitud, desconcertada, es
comencaria a preguntar: No compte
per a res ’esforc del fariseu per
complir amb excés els seus deures
cap a Déu? Hem d’entendre que el
que uneix Déu és el pecat? El fariseu
no pot ser perdonat de robatoris que
no va cometre. Que hauria d’haver
dit? Quin és el problema?

Una possible resposta a aquesta
pregunta ens la pot donar la
introduccio de sant Lluc a aquesta
parabola: és una historia sobre
persones que en menyspreen d’altres
tenint-se per justos. Menysprear els
altres esta evidentment malament. I
facilment s’arriba a aquesta situacio
per comparacid. Podria semblar logic
que el fariseu se sentis avantatjat en
comparar-se amb un pecador public.
El problema no rau en aquest
sentiment, sind en la comparacio
mateixa. El fariseu defineix la seva
vida per comparacio amb els «altres
homes» i, aprofitant les



circumstancies, amb el publica que
té al costat. En aquest procés hi ha
un error de fonament. El valor d’'una
vida és el que té als ulls de Déu, i
totes les comparacions del mon no
son capaces d’emular ni de lluny
I’abast de la mirada divina. Per aixo,
evitar les comparacions és un consell
espiritual comu. I, a més, en
menysprear el publica que té davant
esta descuidant el manament més
important: estimar Déu i el proisme.

La comparacio serveix com a recurs
per aquietar la consciéncia. No
perque reveli motius per estar
serens, sind perque amaga la llum
que revelaria el que necessita ser
redimit. Com explica sant
Josepmaria:

«El pecat dels fariseus no consistia a
no veure Déu en Crist, sind en un
tancament voluntari en ells
mateixos; a no tolerar que Jesus, que
és la llum, els obris els ulls. Aquest



entossudiment té resultats immediats
en la vida de relacié amb els nostres
semblants. El fariseu que creu que es
llum, no deixa que Déu li obri els
ulls, és el mateix que tractara el
proisme amb superbia i injusticia: us
dono gracies perqué no soc com els
altres homes, rapagos, injustos,
adulters, ni tampoc com aquest
publicc‘l».[Z]

D’aquesta manera, el fariseu és
incapac de definir per que tindra
necessitat de la misericordia de Déu.
I no és petit el problema, perque
només la misericordia de Déu ens pot
portar a la meta —ens pot salvar— i
no les nostres soles forces.

L’interrogant que suscita el rebuig de
I’oracid del fariseu el produeixen
també unes conegudes paraules de
Jesus: «No he vingut a cridar els
justos, sind els pecadors» (Mt 9, 13).
Pero un es podria preguntar: i els
justos? Un ha de buscar positivament



el pecat perque Jesus el cridi? No pas.
No només seria absurd, sino que es
pervertiria la logica del que el Senyor
pretén. El pecat no és mai desitjable,
pero: «Si afirmavem que no tenim
pecat, ens enganyariem a nosaltres
mateixos, i la veritat no estaria en
nosaltres» (1 Jn 1, 8). I el més crucial
no és el pecat en abstracte, sino el
meu en concret, és a dir, o
descobreixo la meva indigéncia o no
m’obriré a la misericordia de Déu,
que és I'inica que em pot salvar.

Des d’aquest punt de vista,
I’avantatge que té el publica no és el
pecat, sino el clamor general del seu
entorn que li recorda que és un
pecador. La seva indigéncia és
palmaria, publica, proclamada. E1
seu unic recurs és «Oh Déu, tingues
compassio de mi». El publica ens
presenta aixi quin és el cami que s’ha
de seguir:



«Actua com un humil, segur només
de ser un pecador necessitat de
pietat. Si el fariseu no demanava res
perque ja ho tenia tot, el publica
nomeés pot pidolar la misericordia de
Déu. I aix0 és bonic, oi? Pidolar la
misericordia de Déu. Presentant-se
“amb les mans buides”, amb el cor
nu i reconeixent-se pecador, el
publica ens mostra a tots nosaltres la
condicioé necessaria per rebre el
perdo del Senyor. Al final, justament
ell, menyspreat aixi, es converteix en
icona del veritable creient».[3]

Un desenllac inesperat

[, finalment, quan un vol treure
consequencies de tot aixo, arriba el
gir de guio, la sorpresa final: el
fariseu mira el publicaiel
menysprea 1jo m’adono que estic
menyspreant el fariseu per
menysprear el publica! Descobreixo
amb sorpresa que la referéncia a
aquests «que es refiaven de ser justos



1 menyspreaven els altres» no té com
a destinataris només uns subjectes
malvats que eren per alla, sino que la
seva funcio és posar en guardia
davant d’'una amenaca concreta i
continua per a aquell que es vol
posar de part de Déu.

Un que llegeix habitualment
I’Evangeli en principi esta vitalment
més a prop del fariseu que del
publica. El més probable és que no
sigui un delinqient, que no cometi
barbaries clamoroses, que no porti
un estil de vida deshonest o
contraposat a I'ideal cristia. Per aixo
interessa molt recordar que Jesus no
s’enfronta als fariseus perque els
odia, sin6 perque els estima. L’amor
infinit i concret de Déu manifestat en
Jesucrist no ha vingut a la terra per
denunciar per despit els malfactors.
Ha vingut a revelar-nos I’altura i la
profunditat d’'un Amor del qual
tenim una necessitat imperiosa. I de
vegades una reprensio pot ser un



bon instrument perqueé s’obrin els
nostres ulls, perqué reconeguem que
estem necessitats davant de Déu.

No hem de pensar pas que el fariseu
sigui dolent, pervers i que negui les
seves miseries. Siné que simplement
no les veu! I en contemplar aquesta
historia que Jesus ens explica,
sorgeix urgent la necessitat de ser
humils i demanar al Senyor que ens
faci veure les nostres miseries.

Carlos Jodar

[1] Solc, num. 635.
[2] Es Crist que passa, num. 71.

[3] Francesc, Audiencia, 1.V1.2016.




pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/com-en-una-
pel-licula-mes-enlla-de-la-trama/
(06/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/com-en-una-pel-licula-mes-enlla-de-la-trama/
https://opusdei.org/ca-es/article/com-en-una-pel-licula-mes-enlla-de-la-trama/
https://opusdei.org/ca-es/article/com-en-una-pel-licula-mes-enlla-de-la-trama/

	Com en una pel·lícula: més enllà de la trama

