
opusdei.org

Formació de la
personalitat (V):
Coherència: edificar
l’ordre interior

Una de les notes de la
personalitat madura és la
capacitat de conjugar el
desplegament d’una activitat
intensa amb l’ordre i la pau
interior.

22/08/2017

Quan sant Agustí, ja ancià, va
escriure «pax omnium rerum
tranquillitas ordinis, la pau de totes



les coses és la tranquil·litat de
l’ordre»,[1] ho feia des de
l’experiència de qui feia anys que era
constantment requerit per a tota
mena de tasques: el govern pastoral
de la porció del Poble de Déu que
tenia encomanat; la seva predicació
abundant; els reptes que presentava
una època convulsa, de canvis socials
i culturals. No és aquest, doncs, un
aforisme escrit en l’assossec del retir,
sinó en el fragor de la vida diària,
amb tots els seus imprevistos i
vaivens. La coherència d’aquest sant
era una conquesta quotidiana; amb
el pas dels dies, el seu esforç per
“centrar el tret” en consolidava més i
més el caràcter.

Una de les notes de la personalitat
madura és la capacitat de conjugar el
desplegament d’una activitat intensa
amb l’ordre i la pau interior. Assolir
aquest equilibri implica cert esforç:
també sant Josepmaria parlava de la
seva lluita en aquest camp. «Dins de



la meva sotana et voldria veure! —va
dir-li a un que li parlava de les
dificultats que li generava la feina
per tenir cura de la seva formació—
Perquè també jo tinc una
pluriocupació. A sobre d’aquest
desordre hem d’edificar l’ordre».[2]
L’ordre, la coherència de la nostra
vida, és un botí que anem guanyant,
moneda a moneda, en la batalla de
cada dia: «el fet de començar pel
quefer menys agradable però més
urgent (…), amb perseverança en el
compliment del deure quan seria tan
fàcil d’abandonar-lo, aquest no
deixar per a demà el que hem
d’acabar avui: Tot per donar-li gust a
Ell, el Nostre Pare Déu!».[3]

El domini d’un mateix

Aquesta batalla serena no només té a
veure amb les coses que manegem i
les tasques que omplen el nostre dia,
sinó també amb el nostre cor. Sense
aquest batec interior, l’ordre seria



només gestió del temps,
“optimització de processos”, eficàcia
empresarial, però no demostraria
una autèntica maduresa cristiana. La
coherència del cristià s’edifica en un
flux constant, de dintre cap enfora i
d’enfora cap a dintre; creix amb el
domini d’un mateix, l’ordre de
l’activitat exterior, el recolliment
interior i la prudència.

No se’ns escapen els obstacles que
existeixen per assolir aquesta
harmonia interior. Si bé apreciem
l’enorme atractiu d’una vida
cristiana plena, sovint experimentem
tendències diverses i, de vegades,
contràries. Sant Pau ho va expressar
amb força: «Em trobo, per tant, que
voldria fer el bé, però alhora
constato això: només sóc capaç de fer
el mal. En el meu interior em deleixo
per la llei de Déu, però veig en els
membres del meu cos una altra llei
que combat contra la llei de la meva
raó».[4] Sentim una cosa i en volem



una altra, notem que estem dividits
entre el que ens ve de gust i el que
hem de fer, i de vegades se’ns acaba
ennuvolant la vista; fins i tot llavors
ens pot arribar a semblar que, al cap
i a la fi, tampoc no passa res per ser
una mica incoherents, cosa que en el
fons denota un amor vacil·lant.

I, tanmateix, com ressona l’afalac
que nostre Senyor va fer a Natanael!
«Mireu un autèntic israelita, un
home que no enganya».[5] Qui
procura conduir-se d’acord amb la
veu de Déu que ressona en la seva
consciència, inspira espontàniament
un gran respecte: les persones d’una
peça atreuen, perquè tot en elles diu
autenticitat. En canvi, la doble vida,
les compensacions —encara que
siguin petites—, la falta de sinceritat,
fan que se’ns enterboleixi el rostre de
l’ànima. Com tothom, estem exposats
a aquestes petites desviacions del
rumb, es tracta que siguem senzills i
les corregim amb perseverança; així



s’evita el risc d’acabar a la deriva en
l’alta mar de la vida.

Per tocar la melodia de Déu

Posar ordre al nostre interior no
només vol dir que la nostra
intel·ligència “domini” la imaginació
i encarrili la força dels sentiments i
els afectes: ha de descobrir tot el que
aquests companys de viatge poden i
volen dir-nos. Dit d’una altra
manera, no podem corregir la
dissonància suprimint una de les
melodies: Déu ens ha fet polifònics.
El domini d’un mateix, també
conegut des de sempre com a
temperància, no és fredor cerebral:
Déu ens vol amb un cor que sigui
«gran, un cor fort i tendre i afectuós i
delicat».[6]

Amb el cor podem tocar una música
per al Senyor. Si volem interpretar-la
bé, convé posar-lo a to, igual que
s’afinen els instruments perquè
donin la nota adequada. Es tracta



d’educar els afectes, de fomentar una
sensibilitat pel que és autènticament
bo, perquè respon al nostre ésser
personal, amb totes les seves
dimensions. Els sentiments posen
color a la nostra vida, i permeten
percebre amb més riquesa el que
passa al nostre voltant. Tanmateix,
de la mateixa manera com un quadre
saturat de colors sense balanç no és
agradable, o un instrument desafinat
resulta molest, el cor abandonat al
vaivé sentimental esquerda
l’harmonia de la nostra personalitat,
i erosiona, de vegades de manera
important, les nostres relacions amb
els altres.

Sant Josepmaria aconsellava posar
«set baldons»[7] al cor. En una
ocasió, ho explicava així: «tanca’l
amb els set baldons que jo recomano:
un per a cada pecat capital. Però no
deixis de tenir cor».[8] L’experiència
acumulada de segles, també als llocs
on no ha arribat el cristianisme,



mostra que els afectes i els instints,
sense control, ens poden arrossegar
com les aigües d’una riuada que
sembra destrucció per on passa. No
es tracta d’anul·lar el corrent, sinó de
fer una feina semblant a la dels
enginyers que posen tubs a l’aigua
que baixa dels torrents de les
muntanyes perquè mogui una
turbina i produeixi electricitat. Una
vegada encarrilat el corrent —que
podria haver arrasat arbres i cases—,
tothom pot viure tranquil i aprofitar
aquesta electricitat per il·luminar i
escalfar casa seva. Si el nostre esperit
no aconsegueix encarrilar de manera
estable aquestes forces instintives i
afectives de la nostra naturalesa, no
pot tenir pau ni assossec: no hi pot
haver vida interior.

Prendre les regnes del nostre dia

Un pas important per ser senyors de
nosaltres mateixos és sobreposar-nos
a la mandra, un virus silenciós però



eficaç que ens pot paralitzar a poc a
poc si no el mantenim a ratlla. La
mandra es fa forta en qui no té un
nord, o també en qui, tenint-lo, no es
posa a caminar en aquella direcció.
«No confonguis la serenitat amb la
mandra, amb l’abandonament, amb
el retard en les decisions o en l’estudi
dels afers».[9] Posar el cap en allò
que requereix la nostra atenció,
evitar fugir del que suposi una mica
d’esforç; no deixar per a l’endemà el
que puguem fer avui... sobre aquests
hàbits sí que es construeix una
personalitat àgil, robusta i serena.

També convé estar atents a l’altre
extrem, l’activisme desordenat: «Fill
meu, no t’ocupis de massa coses,
perquè, si les vols fer totes, en
sortiràs malparat; per més que
corris, no les atraparàs, i si en vols
fugir, no te n’escaparàs».[10]
Maduresa de la personalitat significa
aquí ponderació, ordre en la nostra
activitat. Perquè la vida no se’ns



carregui amb els seus requeriments
infinits, ens servirà prendre la
iniciativa per distribuir la nostra
activitat en els temps adequats, és a
dir, planificar —sense quadricular-
nos— donant prioritat al que ha de
ser en primer lloc i no al que sorgeix
a cada moment. Així evitem que el
que és urgent es mengi el que és
important. Lògicament, no cal
programar-ho tot, però sí cal evitar
que la improvisació ens faci perdre
temps, perquè simplement ens
dediquem a sortir al pas del que ens
passa durant el dia. En aquest sentit,
deia sant Josepmaria que «cal
ordenar-se perquè no tenim temps
de fer-ho tot de seguida».

En el nostre dia a dia hi ha alguns
moments clau que podem fixar per
endavant: l’hora d’anar a dormir,
l’hora d’aixecar-nos, l’estona que
dedicarem exclusivament a Déu,
l’hora de treballar, l’hora de
menjar... Després hi ha tot el camp



de fer bé el que hem de fer, amb
rendiment, atenció i perfecció, és a
dir, amb amor. «Compleix el petit
deure de cada moment: fes el que cal
i estigues pel que fas».[11] Es tracta,
al cap i a la fi, d’un programa de
santedat que no encotilla, perquè
s’ordena a una gran finalitat: fer feliç
Déu i els altres. Alhora, aquest
mateix amor que ens mou a regir-nos
per un horari ens indicarà quan el
pla ha de “saltar”, perquè ho exigeix
el bé d’altres persones, o per tants
altres motius que es presenten amb
claredat a qui viu de cara a Déu.

El cultiu de l’espai interior

La interioritat és el centre viu de la
persona, el que fa que les seves
forces, qualitats, disposicions d’ànim
i accions formin una unitat. Qui és
capaç de viure dins d’un mateix, de
recollir els seus sentits i potències
fins a calmar l’ànima, desenvolupa
una personalitat més rica, perquè és



més capaç de relació, de diàleg. «El
silenci —deia Benet XVI— és part
integrant de la comunicació i sense
ell no hi ha paraules amb densitat de
contingut».[12]

Per no limitar-se a nedar en la
superfície de la vida, cal dedicar
temps a pensar el que ens ha passat,
el que hem llegit, el que ens han dit i,
sobretot, les llums que hem rebut de
Déu. Reflexionar eixampla i
enriqueix el nostre espai interior:
ens ajuda a integrar les diverses
facetes de la nostra vida —feina,
relacions socials, lleure, etc.— amb el
projecte de vida cristiana que duem
a terme de la mà del Senyor. Aquest
hàbit implica aprendre a entrar dins
de la nostra ànima i superar la
pressa, la impaciència, la dispersió.
S’obre així un espai de meditació en
la presència de Déu: «Qui de
nosaltres, a la nit, abans d’acabar el
dia, quan es queda sol, no es
pregunta: Què ha passat avui al meu



cor? Què ha passat? Quines coses han
passat pel meu cor?».[13]

Aquest assossec de l’esperit
s’aconsegueix quan tallem amb les
tensions de la vida i aturem les
sol·licitacions dels assumptes
pendents, i la imaginació; quan
aturem el ritme de la vida exterior i
callem tant per fora com per dins.
D’aquesta manera, els nostres
coneixements i experiències
adquireixen profunditat, aprenem a
sorprendre’ns, a contemplar, a
assaborir els béns de l’esperit, a
escoltar Déu. Amb aquesta riquesa
interior, quan sortim fora podrem
gaudir més quan ens comuniquem
amb els altres, ja que tindrem una
cosa personal, una cosa nostra, per
aportar.

En el silenci, podrem escoltar la veu
del Senyor. Quan Déu vol passar
davant d’Elies a la muntanya
d’Horeb, la Sagrada Escriptura ens



diu que no estava en la violència de
l’huracà que partia les roques, ni en
l’ensurt del terratrèmol, ni en el foc
que el va seguir, sinó en una brisa
que amb prou feines es notava.[14]
Callar és bonic; no és cap buit, sinó
vida autèntica i plena, si permet
establir un diàleg íntim amb Déu.
«Un fil sonor de silenci: així s’apropa
el Senyor, amb la sonoritat del silenci
que és pròpia de l’amor».[15]

La saviesa de cor

«L’home assenyat és tingut per
intel·ligent».[16] La capacitat de
recolliment ens permet assentar cada
vegada amb més profunditat els
motius que guien la nostra vida. La
coherència madura llavors com la
fruita al sol, i s’aboca en nosaltres el
licor d’una saviesa que ens ajuda a
encertar les nostres decisions.

No sempre és necessari donar
respostes immediates al que se’ns
planteja. La prudència, moltes



vegades, portarà a informar-se bé
abans d’enjudiciar o de prendre una
decisió, perquè amb freqüència les
coses no són com apareixen a
primera vista. Una persona madura
es caracteritza per estudiar els
assumptes amb atenció, acudir a la
memòria d’experiències passades de
temes semblants i demanar consell
als qui estan en condicions de donar-
lo. I, abans que res, una cosa que per
a un cristià resulta molt natural,
gairebé com un reflex: demanar
consell a Déu: «No prenguis una
decisió sense aturar-te a considerar
la qüestió davant Déu».[17] Així és
més fàcil aplicar a la situació
concreta un judici ponderat, sense
cedir a la lleugeresa, la comoditat, el
pes de la vida passada o la pressió de
l’ambient. I tenir la valentia de
prendre una decisió —encara que
tota decisió comporti un risc— i
d’executar-la sense demores, amb la
disposició de rectificar, si més tard
ens adonem que ens hem equivocat.



La coherència cristiana —fruit d’una
interioritat conreada— ens posa, en
definitiva, en condicions d’entregar-
nos a un ideal, i de perseverar-hi.
«Dona’m gràcia per deixar tot el que
es refereix a la meva persona. Jo no
haig de tenir més preocupacions que
la teva Glòria..., en una paraula, el
teu Amor. Tot per Amor!».[18]

José Benito Cabaniña – Carles Ayxelà

[1] Sant Agustí, De civitate Dei XIX,
13.1.

[2] Sant Josepmaria, Notes d’una
reunió, 23-XI-1972.

[3] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 67.

[4] Rm 7, 21-23.

[5] Jn 1, 47.



[6] Amics de Déu, núm. 177.

[7] Sant Josepmaria, Camí, núm. 161,
188.

[8] Sant Josepmaria, Notes d’una
reunió, Santiago de Xile, 30-VI-1974.
Aquests pecats “s’anomenen capitals
perquè generen altres pecats, altres
vicis. Entre aquests hi ha la supèrbia,
l’avarícia, l’enveja, la ira, la luxúria,
la gola, la mandra” (Catecisme de
l’Església Catòlica, núm. 1866).

[9] Sant Josepmaria, Forja, núm. 467.

[10] Si 11, 10.

[11] Camí, núm. 815.

[12] Benet XVI, missatge per a la XLVI
Jornada Mundial de les
Comunicacions Socials, 24-I-2012.

[13] Francesc, Homilia, 10-X-2014.

[14] Cf. 1 R 19, 11-13.



[15] Francesc, Homilia, 12-XII-2013.

[16] Pr 16, 21.

[17] Camí, núm. 266.

[18] Forja, núm. 247.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/coherencia-
edificar-lordre-interior/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/coherencia-edificar-lordre-interior/
https://opusdei.org/ca-es/article/coherencia-edificar-lordre-interior/
https://opusdei.org/ca-es/article/coherencia-edificar-lordre-interior/

	Formació de la personalitat (V): Coherència: edificar l’ordre interior

