
opusdei.org

Pregar amb l'Adoro
te devote

Mons. Xavier Echevarría, va
escriure aquesta carta el 2004
per ajudar a meditar l'himne
eucarístic “Adoro te devote”, un
dels cinc textos que Sant Tomàs
d'Aquino va compondre en
honor de Jesús al Santíssim
Sagrament.

11/12/2023

► Carta en format PDF

► Carta en format ePub

https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v1/pdf/carta-pastoral-catala.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/pregar-amb-ladoro-te-devote20231127163310826098.epub


Escolta la lectura de la carta
(01:35:37)

Disponible també a ivoox i iTune

INDEX

Adoro te devote, latens deitas, quæ
sub his figuris vere latitas

–Tant va estimar Déu el món

–Un Déu proper

–Actes d'adoració

Tibi se cor meum totum subiicit,
quia, te contemplans, totum deficit

https://go.ivoox.com/rf/120875799
https://podcasts.apple.com/es/podcast/pregar-amb-ladoro-te-devote/id1622805762?i=1000638163740


–Esbalair-se davant el misteri d'amor

–En l’“escola” de Sant Josepmaria

Visus, tactus, gustus in te fallitur,
sed auditu solo tuto creditur

–Amb la llum de la fe

Credo quidquid dixit Dei Filius; nil
hoc verbo veritatis verius

–Paraules de vida Una actitud de
confiança

In Cruce latebat sola deitas, at hic
latet simul et humanitas

–Amb Crist en el Calvari

– El lladre penedit

–Càtedra de totes les virtuts

– Lliurar-se al servei dels altres

Ambo tamen credens atque
confitens, peto quod petivit latro
pœnitens



–El ritme de la contrició

–Fiar-se de la misericòrdia divina

Plagas, sicut Thomas, non intueor,
Deum tamen meum te confiteor

–L'actitud inicial de Tomàs

–A l'hora de les proves

–A les nafres de Crist

Fac me tibi semper magis credere,
in te spem habere, te diligere

–Ànimes d'eucaristia: fe, amor,
esperança

–Delicadeses del Senyor

O memoriale mortis Domini, panis
vivus, vitam præstans homini

–Memorial del Sacrifici de la Creu

–Centre i arrel de la vida espiritual

–Una correspondència esforçada



–Comunió amb Crist i unitat de
l'Església

Præsta meae menti de te vivere, et
te illi semper dulce sapere

–Viure de Crist

–Unitat de vida

Pie pellicane, Iesu Domine, me
immundum munda tuo sanguine

–Purificar-se més i més

–Combregar dignament

Cuius una stilla salvum facere
totum mundum quit ab omni
scelere

–Donar a conèixer l'eficàcia de
l'Eucaristia

–Estimar la mortificació i la
penitència



Iesu, quem velatum nunc aspicio, /
oro, fiat illud quod tam sitio, / ut te
revelata cernens facie, / visu sim
beatus tuæ gloriæ

–Fam de veure el rostre de Crist

–Penyora de la vida eterna 

–La Verge Santíssima, dona
eucarística

«En la Santíssima Eucaristia es conté
tot el bé espiritual de l'Església, és a
dir, Crist mateix, la nostra Pasqua i
Pa viu, que per la seva Carn
vivificada i que vivifica per l'Esperit
Sant, dóna vida als homes»[1].
Aquesta misteriosa i inefable
manifestació de l'amor de Déu per la
humanitat, ocupa un lloc privilegiat
en el cor dels cristians i,
concretament, dels fills de Déu en
l’Opus Dei. Així ho va ensenyar el



nostre estimadíssim Pare amb el seu
exemple, amb la seva predicació i
amb els seus escrits, quan afirmava
que l'Eucaristia constitueix «el centre
i l'arrel de la vida espiritual del
cristià»[2].

Per això, ens ha omplert d'alegria la
decisió del Sant Pare, que es va fer
pública la passada Solemnitat del
Corpus Christi, de celebrar un Any de
l'Eucaristia a l'Església universal.
Recordeu que aquest temps comença
en el present mes d'octubre, amb el
Congrés Eucarístic Internacional de
Guadalajara (Mèxic), i es conclourà a
l'octubre de 2005, amb l'Assemblea
ordinària del Sínode de Bisbes,
dedicada precisament a aquest
admirable Sagrament.

En continuïtat ideal amb el Jubileu
del 2000 i en l'esperit de la Carta
Apostòlica Novo Millennio ineunte,
desitjo que els fidels de la Prelatura,
els Cooperadors i les persones que es



formen a la calor de l'esperit de
l'Obra, diàriament secundem el
Romà Pontífex i procurem amb totes
les nostres forces que la Sagrada
Eucaristia ocupi cada vegada més el
nucli de la nostra existència sencera.
També us suggereixo que, en aquest
Any eucarístic, acompanyats per la
Mare de Déu amb el rés del Rosari i
moguts per l'exemple de Sant
Josepmaria, anem activament al
Sagrari per a manifestar a Jesús, fet
Hòstia Santa, amb profunda
sinceritat: Adoro te devote! Fixem-
nos aquesta meta amb exigència de
conducta, perquè la nostra vida
valdrà en la mesura de la intensitat
de la nostra pietat eucarística.

Adoro te devote, latens deitas, quæ
sub his figuris vere latitas

Tant va estimar Déu el món

Comencem amb un acte personal
d’adoració rendida a l'Eucaristia, al
mateix Crist, ja que en aquest



Santíssim Sagrament «estan
continguts veritablement, realment i
substancialment el Cos i la Sang
juntament amb l'ànima i la divinitat
de nostre Senyor Jesucrist, i, per
consegüent, Crist enter»[3]. Jesús s’hi
troba present, però no se’l veu: està
ocult sota les espècies de pa i de vi[4].
«Està amagat en el Pa ... per amor
teu»[5].

L'amor que manifesta a les criatures
és la causa que s'hagi quedat entre
nosaltres, en aquest món, sota el vel
eucarístic. «Des de petit he comprès
perfectament el perquè de
l'Eucaristia: és un sentiment que tots
tenim; voler quedar-nos per sempre
amb qui estimem»[6]. El nostre Pare,
considerant el misteri de l'amor de
Crist que posa les seves delícies a
estar entre els fills dels homes (cf. 
Prv 8, 31), que no consenteix deixar-
nos orfes (cf. Jo 14, 18), que ha decidit
romandre amb nosaltres fins a la
consumació dels segles (cf. Mt 28, 20),



il·lustrava el motiu de la institució
d'aquest Sagrament amb la imatge de
les persones que s'han de separar.
«Desitjarien estar sempre juntes,
però el deure —el que sigui— els
obliga a allunyar-se»; i pel fet de no
estar en condicions d'aconseguir-ho,
«es bescanvien un record, potser una
fotografia», però «no aconsegueixen
fer més perquè el poder de les
criatures no arriba tan lluny com el
seu voler». Jesús, Déu i Home, supera
aquests límits per amor nostre. «El
que nosaltres no podem, ho pot el
Senyor». Ell «no deixa un símbol,
sinó la realitat: es queda Ell
mateix»[7]: el qui va néixer de Maria a
Betlem; el qui va treballar a Natzaret
i va recórrer Galilea i La Judea i va
morir crucificat en el Gòlgota; el qui
va ressuscitar gloriosament al tercer
dia i es va aparèixer als seus
deixebles repetides vegades[8].

La fe cristiana ha confessat sempre
aquesta identitat, també per a



rebutjar les nostàlgies dels qui
excusaven el seu escàs esperit cristià,
al·legant que no veien el Senyor com
els primers deixebles; o dels qui
argumentaven que es comportarien
d'una altra manera si poguessin
tractar-lo físicament. «Quants diuen
ara: “Voldria veure la seva forma, la
seva figura, els seus vestits, el seu
calçat!” Doncs heus aquí que el veus,
el toques, el menges. Tu desitges
veure els seus vestits; però Ell se't
dóna a si mateix, no només perquè el
vegis, sinó perquè el toquis i el
mengis, i el rebis dintre teu. Ningú,
doncs, s'hi apropi amb desconfiança,
ningú amb tebiesa: tots encesos, tots
fervorosos i vigilants»[9].

Un Déu proper

Sant Josepmaria ens ha ensenyat a
assumir amb plenitud la fe en la
presència real de Jesucrist en
l'Eucaristia, de manera que el Senyor
entri veritablement en la nostra vida



i nosaltres en la seva, que el mirem i
contemplem —amb els ulls de la fe—
com a una persona realment present:
ens veu, ens escolta, ens espera, ens
parla, se’ns apropa i ens busca,
s'immola per nosaltres en la Santa
Missa[10].

Explicava el nostre Pare que els
homes tendeixen a imaginar el
Senyor molt «lluny, on brillen les
estrelles», com si es desentengués de
les seves criatures; i no acaben de
creure «que també és sempre al
nostre costat»[11]. Potser hàgiu trobat
persones que consideren el Creador
tan distint dels homes, que els
sembla que no el concerneixen els
petits o grans avatars que componen
la vida humana. Nosaltres, no
obstant això, sabem que no és així,
que «Déu habita en les altures i mira
les coses petites» (Sal 137, 6, Vg): es
fixa amb amor en cadascun, tot allò
nostre li interessa.



«El Déu de la nostra fe no és un ésser
llunyà, que contempla indiferent la
sort dels homes: els seus afanys, les
seves lluites, les seves angoixes. És
un Pare que estima als seus fills fins
a l'extrem d'enviar el Verb, Segona
Persona de la Trinitat Santíssima,
perquè, encarnant-se, mori per
nosaltres i ens redimeixi. El mateix
Pare amorós que ara ens atreu
suaument cap a Ell, mitjançant
l'acció de l'Esperit Sant que habita en
els nostres cors»[12]. El seu amor i el
seu interès infinits per cadascun de
nosaltres, han dut el Fill a quedar-se
en l'Hòstia Santa, a més d'encarnar-
se i a treballar i a sofrir com els seus
germans els homes. És veritablement
Emmanuel, Déu amb nosaltres. «El
Creador s'ha desbordat en afecte per
les seves criatures. Nostre Senyor
Jesucrist, com si encara no fossin
suficients totes les altres proves de la
seva misericòrdia, institueix
l'Eucaristia perquè puguem tenir-lo
sempre a prop i —en el que ens és



possible entendre— perquè, mogut
pel seu Amor, Ell que no necessita
res, no vol prescindir de
nosaltres»[13].

Actes d'adoració

Davant aquest misteri de fe i d'amor,
caiem en adoració; actitud
necessària, perquè només així
manifestem adequadament que
creiem que l'Eucaristia és Crist
veritablement, realment i
substancialment present amb el seu
Cos, la seva Sang, la seva Ànima i la
seva Divinitat. També ens cal aquesta
disposició perquè només així el
nostre amor —rendit i total— pot
arribar al nivell de resposta
adequada a l'immens amor de Jesús
per cadascun (cf. Jo 13, 1; Lc 22, 15).
La nostra adoració a Crist
sagramentat, per ser Déu, comporta
alhora gest extern i devoció interna,
enamorament. No és ritualisme
convencional, sinó oblació íntima de



la persona que es tradueix
externament. «En la Santa Missa
adorem, complint amorosament el
primer deure de la criatura amb el
seu Creador: «adoraràs el Senyor, el
Déu teu, i només a Ell serviràs» (Dt 6,
13; Mt 4, 10). No adoració freda,
exterior, d’esclau, sinó íntima
estimació i acatament, que és amor
entranyable de fill»[14].

Els gestos d'adoració —com la
inclinació de cap o de cos, la
genuflexió, la prostració— volen
sempre expressar reverència i afecte,
submissió, anorreament, desig
d'unió, de servei i, per descomptat,
cap servilisme. La veritable adoració
no significa allunyament, distància,
sinó identificació amorosa, perquè
«un fill de Déu tracta el Senyor com a
Pare. El seu tracte no és un obsequi
servil, ni una reverència formal, de
mera cortesia, sinó que està ple de
sinceritat i de confiança»[15].



Quina categoria concedia Sant
Josepmaria a aquestes
manifestacions de pietat, per petites
que poguessin semblar! Aquests
detalls estan plens de sentit, revelen
la finor interior de la persona i la
qualitat de la seva fe i del seu amor.
«Quina pressa tenen tots ara per a
tractar Déu! (...). Tu no tinguis
pressa. No facis, en lloc d'una
genuflexió piadosa, una contorsió del
cos, que és una burla (...). Fes la
genuflexió així, a poc a poc, amb
pietat, ben feta. I mentre adores
Jesús sagramentat, digues-li en el teu
cor: Adoro te devote, latens deitas.
T'adoro, oh Déu meu amagat»[16].

I més importància encara reconeixia
a aquesta actitud interior d'amor,
que ha d’amarar totes les
manifestacions externes de la
devoció eucarística. L'adoració a
Jesús sagramentat va de la
contemplació del seu amor per
nosaltres, a la declaració rendida de



l'amor de la criatura per Ell; però no
es queda només en qüestió de
paraules, que també resulten
necessàries, sinó que es palesa
sobretot en fets externs i interns de
lliurament: «que cadascun sapiguem
dir al Senyor, sense soroll de
paraules, que res no podrà separar-
nos d'Ell, que la seva disponibilitat —
inerme— de quedar-se en les
aparences tan fràgils! del pa i del vi,
ens ha convertit en esclaus
voluntaris»[17]. Fent ressò a Sant Joan
Damascè, Sant Tomàs d’Aquino
explica que, en la veritable adoració,
la humiliació exterior del cos
manifesta i excita la devoció interior
de l'ànima, l'ànsia de sotmetre's a
Déu i servir-lo[18].

No hem de posar objecció —al
contrari!— al fet de repetir al Senyor
que l’estimem i l’adorem, però hem
d’apreuar aquestes paraules amb les
nostres obres de subjecció i
d'obediència al seu voler. «Déu



nostre Senyor necessita que li
repetiu, en rebre'l cada matí: Senyor,
crec que ets Tu, crec que estàs
realment ocult en les espècies
sacramentals! T'adoro, t'estimo! I,
quan li feu una visita a l’oratori,
repetiu-li-ho novament: Senyor, crec
que ets realment present! t'adoro,
t'estimo! Això és tenir afecte al
Senyor. Així l’estimarem més cada
dia. Després, continueu estimant-lo
durant la jornada, pensant i vivint
aquesta consideració: acabaré bé les
coses per amor a Jesucrist que ens
presideix des del tabernacle»[19].

Tibi se cor meum totum subiicit,
quia, te contemplans, totum deficit

Esbalair-se davant el misteri d'amor

Davant el lliurament de Jesucrist en
l'Eucaristia, quantes vegades repetia
el nostre Pare: «es va quedar per a
tu»; «es va humiliar fins a aquests
extrems per amor teu»[20]. En
contemplar tant amor, el cor creient



queda com fulminat, ple d'admiració,
i desitja correspondre al seu torn
donant-se del tot al Senyor. «Jo
m'esbalaeixo davant aquest misteri
d'Amor»[21]. Conreem aquest
sentiment, aquesta disposició de la
intel·ligència i de la voluntat, per tal
de no acostumar-nos-hi i per a
mantenir sempre l'ànim senzill del
nen que es meravella davant els
regals que el seu pare li prepara.
Diguem també amb profund
agraïment: «Gràcies, Jesús, gràcies
per haver-te rebaixat tant, fins a
saciar totes les necessitats del nostre
pobre cor»[22]. I, com a conseqüència
lògica, esclatem a cantar, lloant el
nostre Pare Déu, que ha volgut
alimentar els seus fills amb el Cos i la
Sang del seu Fill; perseverant en
aquesta lloança perquè sempre
resultarà curta[23].

Jesús s'ha quedat en l'Eucaristia per a
remeiar la nostra feblesa, els nostres
dubtes, les nostres pors, les nostres



angoixes; per a guarir la nostra
solitud, les nostres perplexitats, els
nostres descoratjaments; per a
acompanyar-nos en el camí; per a
sostenir-nos en la lluita. Sobretot, per
a ensenyar-nos a estimar, per a
atreure'ns al seu Amor. «Quan
contempleu la Sagrada Hòstia
exposada en la custòdia sobre l'altar,
mireu quin amor, quina tendresa la
de Crist. Jo m'ho explico, per l'amor
que us tinc; si pogués estar lluny
treballant, i alhora al costat de
cadascun de vosaltres, amb quin gust
ho faria!»

»Crist, en canvi, sí que pot! I Ell, que
ens estima amb un amor
infinitament superior al que puguin
albergar tots els cors de la terra, s'ha
quedat perquè puguem unir-nos
sempre a la seva Humanitat
Santíssima, i per ajudar-nos, per
consolar-nos, per enfortir-nos, per tal
que siguem fidels»[24].



«No són els meus pensaments com
els vostres pensaments, ni els vostres
camins són els meus camins —oracle
de Jahveh—. Puix que tal com
superen els cels la terra, així superen
els meus camins els vostres i els
meus pensaments els vostres» (Is 55,
8-9). La lògica eucarística sobrepassa
tota lògica humana, i això no només
pel fet que la presència de Crist sota
les espècies sacramentals és un
misteri que mai no podrem
comprendre plenament amb la
nostra intel·ligència; sinó també
perquè la donació de Crist en
l'Eucaristia desborda completament
la petitesa del cor humà, la de tots els
cors humans junts. A la capacitat de
la nostra ment, tanta generositat li
pot semblar inexplicable, perquè es
troba molt distant dels egoismes
grans o petits que tantes vegades ens
soteguen.

«El més gran boig que hi ha hagut i hi
haurà és Ell. És possible bogeria més



gran que entregar-se com Ell
s’entrega, i als qui s’entrega?

»Perquè bogeria hauria estat quedar-
se com un Nen indefens; però,
aleshores, fins i tot molts malvats
s'entendririen, sense gosar
maltractar-lo. Li semblà poc: va voler
anorrear-se més i donar-se més. I es
va fer menjar, es va fer Pa.

»—Diví Boig! Com et tracten els
homes?... Jo mateix?»[25].

Cal engrandir el cor per a apropar-se
a Jesús sagramentat. Certament, la fe
és necessària; però es requereix a
més, per a ser ànima d'Eucaristia,
“saber voler”, “saber donar-se als
altres”, imitant —dintre de la nostra
poquedat— el lliurament de Crist a
tots i a cadascun. Amb la seva
experiència personal, Sant
Josepmaria ha pogut confiar-nos: «La
freqüència amb què visitem el
Senyor està en funció de dos factors:



fe i cor; veure la veritat i estimar-
la»[26].

En l’“escola” de Sant Josepmaria

El nostre Pare va assaborir amb
profunditat, des de molt jove, l'amor
de Crist en quedar-se en aquest
Sagrament, perquè tenia una fe molt
gran —«que es podia tallar»— i
perquè sabia amar: es podia posar
«com exemple d'home que sap
estimar». Per això, la «bogeria
d'amor» del Senyor en donar-se a
nosaltres en aquest Sagrament «li va
robar el cor», i va entendre el
súmmum d’anorreament i
humiliació a què va arribar el Senyor
per un afecte tendre i fort a cadascun
de nosaltres. Per això també, va
saber correspondre a aquest amor
sense cedir a la generalitat de
l'anonimat: es va considerar
directament interpel·lat per Crist que
s'oferia per la seva vida, i per la de
tots, en l'Eucaristia, i va estar en



condicions d'escriure, referint-se al
Sant Sacrifici: «“La nostra” Missa,
Jesús...»[27].

Emprenguem quotidianament aquest
itinerari del nostre estimadíssim
Fundador: demanem al Senyor
moltes vegades amb els Apòstols,
com repetia Sant Josepmaria: adauge
nobis fidem!; i, per tant, aprenguem
en “l'escola de Mariano” a donar-nos
constantment als altres, començant
per servir els qui es troben al voltant
nostre, amb una atenció vibrant
d'amor sacrificat. Així sabrem també
entrar nosaltres en el misteri de
l'Amor eucarístic i unir-nos
íntimament al sacrifici de Crist.
Alhora, l'amor que alberguem al
Senyor sagramentat ens durà a
donar-nos als altres, precisament
sense que es noti, sense fer-lo pesar:
com Ell, passant ocults. «Per amor i
per a ensenyar-nos a estimar, va
venir Jesús a la terra i es va quedar
entre nosaltres en l'Eucaristia»[28].



Hem d'imitar en la nostra conducta
personal l’oblatus est quia ipse voluit
(Is 53, 7, Vg) de Jesús: aquesta
decidida determinació interior de
donar-se i lliurar-se a la persona
estimada, de complir el que espera i
demana. Necessitem un cor net, ple
d'afectes dreturers, buit dels
desordres que introdueix el jo
desorbitat. «Les manifestacions
externes d'amor han de néixer del
cor, i perllongar-se amb
testimoniatge de conducta cristiana
(...). Que les nostres paraules siguin
veritables, clares, oportunes; que
sàpiguen consolar i ajudar, que
sàpiguen, sobretot, portar a d’altres
la llum de Déu»[29].

Ser de debò ànimes d'Eucaristia no es
redueix a la fidel observança d'unes
cerimònies, que resulten per
descomptat indispensables; s'estén al
lliurament complet del cor i de la
vida, per amor a Qui ens va
consignar i ens continua consignant



la seva amb absoluta generositat.
Aprenguem de la Mare de Déu la
humilitat i la disponibilitat sense
condicions per a estimar, acollir i
servir Jesucrist. Meditem sovint, com
ens proposava el nostre estimadíssim
Pare, que Ella «va ser concebuda
immaculada per a albergar Crist en
el seu si». I afrontem la pregunta
amb que concloïa aquesta invitació:
«si l'acció de gràcies ha de ser
proporcional a la diferència entre do
i mèrits, no deuríem convertir tot el
nostre dia en una Eucaristia
contínua?»[30].

Visus, tactus, gustus in te fallitur,
sed auditu solo tuto creditur

Amb la llum de la fe

Que patent s'alça el fracàs dels sentits
davant el Santíssim Sagrament!
L'experiència sensible, camí natural
perquè la nostra intel·ligència
conegui el que són les coses, aquí no
basta. Només l'oïda salva l'home del



naufragi sensible davant l'Eucaristia.
Només escoltant la Paraula de Déu
que revela el que la ment no percep a
través de la sensibilitat, i acollint-la
amb la fe, s'arriba a saber que la
substància —encara que ho sembli—
no és pa sinó el cos de Crist, no és vi
sinó la sang del Redemptor.

També la intel·ligència trontolla,
perquè no arriba ni arribarà a
comprendre mai la possibilitat que
romanent allò sensible —les
“espècies”— del pa i del vi, la realitat
substancial constitueixi el Cos i la
Sang de Crist. «El que no comprens i
no veus, ho afirma una fe viva, més
enllà de l'ordre propi de les coses»[31].

Per aquesta virtut teologal
s'aconsegueix, davant el Misteri
eucarístic, la certesa que a la sola raó
humana es presenta com impossible.
«Senyor, jo crec fermament. Gràcies
per haver-nos concedit la fe! Crec en
Tu, en aquesta meravella d'amor que



és la teva Presència Real sota les
espècies eucarístiques, després de la
consagració, en l'altar i en els
Sagraris on estàs reservat. Crec més
que si t'escoltés amb les meves
orelles, més que si et veiés amb els
meus ulls, més que si et toqués amb
les meves mans»[32].

«És tota la nostra fe la que es posa en
acte quan creiem en Jesús, en la seva
presència real sota els accidents del
pa i del vi»[33]. Fe en el poder del
Creador; fe en Jesús, que afirma:
«Això és el meu cos», i afegeix:
«Aquest és el calze de la meva sang»;
fe en l'acció inefable de l'Esperit
Sant, que va intervenir en
l'encarnació del Verb en el si de
Maria Verge i intervé en l'admirable
conversió eucarística, en la
transubstanciació.

Fe en l'Església, que ens ensenya:
«Crist Redemptor nostre va dir que
era veritablement el seu cos allò que



oferia sota l'aparença de pa (Mt 26,
26 ss; Mc 14, 22 ss; Lc 22, 19 ss; 1 Cor
11, 24 ss); per aquest motiu l'Església
de Déu va tenir sempre la persuasió,
i ara novament ho declara en aquest
sant Concili, que per la consagració
del pa i del vi es realitza la conversió
de tota la substància del pa en la
substància del cos de Crist Senyor
nostre, i de tota la substància del vi
en la substància de la seva sang. I
aquesta conversió, pròpiament i
convenientment, fou anomenada
transubstanciació per la Santa
Església Catòlica»[34].

En continuïtat amb aquest Concili i
amb l’entera Tradició, el Magisteri
posterior ha insistit en el fet que
«tota explicació teològica que intenti
buscar alguna intel·ligència d'aquest
misteri, deu mantenir, per a estar
d'acord amb la fe catòlica, que en la
realitat mateixa, independentment
del nostre esperit, el pa i el vi han
deixat d'existir després de la



consagració, de manera que el cos i
la sang adorables de Crist Jesús són
els que estan realment davant de
nosaltres»[35].

Us aconsello que, especialment al
llarg d'aquest Any de l'Eucaristia,
rellegiu i mediteu alguns dels més
importants documents que el
Magisteri de l'Església ha dedicat al
Santíssim Sagrament[36]. Acollim amb
agraïment íntim aquests venerats
textos, reforçant la nostra obœdientia
fidei a la Paraula de Déu que en
aquests ensenyaments se'ns transmet
amb autoritat donada per
Jesucrist[37].

Credo quidquid dixit Dei Filius; nil
hoc verbo veritatis verius

Paraules de vida

La nostra fe es funda en les paraules
mateixes del Senyor, que l'Església
ha entès sempre com són, és a dir, en
sentit plenament real. Després



d'haver multiplicat els pans i els
peixos, el Senyor va declarar: «Jo sóc
el pa viu que ha baixat del cel. Si
algun menja aquest pa viurà
eternament; i el pa que Jo donaré és
la meva carn per a la vida del
món» (Jo 6, 51). No parlava en termes
figurats; si hagués estat així, en
comprovar que molts —inclosos
alguns deixebles— s'escandalitzaven
davant aquests mots, els hauria
explicat d'una altra manera. Però no
ho va fer; al contrari, va reafirmar
amb força: «El qui menja la meva
carn i beu la meva sang té vida
eterna, i Jo el ressuscitaré l'últim dia.
Perquè la meva carn és veritable
menjar i la meva sang és veritable
beguda» (Jo 6, 54-55). Perquè no
pensessin que se’ls anava a oferir
com a aliment de forma material i
sensible, va afegir: «L'Esperit és el
que dóna la vida, la carn no serveix
de res; les paraules que us he parlat
són esperit i són vida» (Jo 6, 63).



Són paraules del Verbum spirans
amorem: paraules d'amor, que duen
a l'amor, perquè revelen l'Amor de
Déu a la humanitat, que anuncien la
Bona Nova: «La Trinitat s'ha
enamorat de l'home»[38]. No li han
d’importar les nostres coses? No
intervindrà en el nostre favor quan
calgui? «Diu Sió: “Jahveh m'ha
abandonat, el Senyor m'ha oblidat”.
Podria una dona oblidar al seu nen
de pit, no compadir-se del fill de les
seves entranyes? Doncs encara que
ella pogués oblidar-lo, jo no
t'oblidaré» (Is 49, 14-15). Aquest
interès, aquesta cura de Déu per
cadascun de nosaltres, amb
l'encarnació del Verb ens arriba a
través del seu Cor humà.
«Commouen Jesús la fam i el dolor,
però sobretot el commou la
ignorància. “Va veure Jesús la
multitud que l’esperava, i se li
entendriren davant això les
entranyes, perquè caminaven com
ovelles sense pastor, i així es va



posar a instruir-los sobre moltes
coses” (Mc 6, 34)»[39].

Una actitud de confiança

En el pla natural, és lògic subratllar
la importància de l'experiència
sensible, com a fonament de la
ciència i del saber. Però si els ulls es
queden «enganxats a les coses
terrenes», no és difícil o estrany que
succeeixi el que descrivia el nostre
Pare: «Els ulls s'entelen; la raó es
creu autosuficient per a entendre-ho
tot, prescindint de Déu (...). La
intel·ligència humana es considera el
centre de l'univers, s'entusiasma de
nou amb el “sereu com déus” (Gn 3,
5) i, en omplir-se d'amor per si
mateixa, torna l'esquena a l'amor de
Déu»[40]. En una època que «fomenta
un clima mundial per a centrar-ho
tot en l'home; un ambient de
materialisme, que desconeix la
vocació transcendent de l'home»[41],
hem de conrear en nosaltres i



difondre al nostre voltant l'actitud
d'obertura als altres, de confiança
raonable en la paraula dels altres.

Abans us assenyalava que, per a
comprendre el «devessall diví»[42] de
l'Eucaristia, cal “saber estimar”;
considereu també que igualment cal
“saber escoltar” i confiar, abans de
res, en Déu i en la seva Església. La fe
—submissió i, alhora, elevació de la
intel·ligència— en Jesús sagramentat
ens alliberarà d'aquesta espiral
nefasta que allunya de Déu i també
dels altres; ens defensarà d'aquest
«envaniment general» que encobreix
«el pitjor dels mals»[43]. Aquest
prostrar la intel·ligència davant la
Paraula increada, oculta en les
espècies de pa, ens ajuda també a no
fiar-nos només dels nostres sentits i
del nostre judici, i a reforçar en
nosaltres l'autoritat de Déu que no
s'equivoca ni pot equivocar-se.



En el Sagrari s'oculta la fortalesa, el
refugi més segur contra els dubtes,
contra els temors i les inquietuds[44].
Aquest és el Sagrament de la Nova
Aliança, de l'Aliança eterna, novetat
última i definitiva perquè ja no hi ha
cap altra possibilitat de donar-se
més. Sense Crist, l'home i el món es
quedarien a les fosques. També la
vida del cristià es torna més i més
ombrívola si se separa d'Ell. Aquest
Sagrament, amb la seva definitiva
novetat, llença per sempre la
vellúria, la incredulitat, el pecat. «Tot
allò que és caduc, allò que és nociu i
allò que no serveix —el
descoratjament, la desconfiança, la
tristesa, la covardia— tot allò s’ha de
llençar. La Sagrada Eucaristia
introdueix en els fills de Déu la
novetat divina, i devem respondre in
novitate sensus (Rm 12, 2), amb una
renovació de tot el nostre sentir i de
tot el nostre obrar. Se'ns ha donat un
principi nou d'energia, una arrel



poderosa, empeltada en el
Senyor»[45].

In Cruce latebat sola deitas, at hic
latet simul et humanitas

Amb Crist en el Calvari

La celebració de l'Eucaristia ens situa
en el Calvari, ja que «en aquest diví
sacrifici, que en la Missa es realitza,
es conté i incruentament s'immola
aquell mateix Crist que una sola
vegada es va oferir Ell mateix
cruentament en l'altar de la creu (He
9, 27) (...). Una sola i la mateixa és, en
efecte, la víctima, i el qui ara
s'ofereix pel ministeri dels sacerdots,
és el mateix que llavors es va oferir a
si mateix en la creu, i és només
distinta la manera d'oferir-se»[46]. «I
tenim accés al Calvari «no solament a
través d'un record ple de fe, sinó
també en un contacte actual, ja que 
aquest sacrifici es fa present,
perpetuant-se sacramentalment en



cada comunitat que l’ofereix per
mans del ministre consagrat»[47].

En el Gòlgota, en una altra creu, prop
de Jesús hi és Dimes, el bon lladre.
Coincidim amb ell en aquest fet de
trobar-nos realment davant la
mateixa Persona, d’assistir al mateix
dramàtic esdeveniment. També
coincidim —o volem coincidir— en la
fe profunda en aquesta Persona: ell
va creure que Jesús portava amb ell
el Regne de Déu i, penedit, desitjava
estar amb Crist en aquest Regne.
Nosaltres creiem igualment que és
Déu, el Fill de Déu, que es va fer
home per salvar-nos; però ens
distingim d'aquell pecador contrit en
el fet que ell veia la humanitat de
Crist, però no la divinitat; nosaltres,
en Jesús sagramentat, no veiem ni la
divinitat ni la humanitat.

El lladre penedit

A diferència de l'altre malfactor,
Dimes reconeixia les seves culpes,



acceptava el càstig merescut per les
seves ofenses i confessava la
santedat de Jesús: «Aquest no ha fet
cap mal» (Lc 23, 41). També nosaltres
preguem el Senyor que ens aculli en
el seu Regne. Per a rebre’l més
purificats en el nostre pit, confessem
les nostres culpes i li demanem
perdó; quan calgui també, com
l'Església ens ensenya, acudint abans
amb dolor constructiu al sagrament
de la Reconciliació:

«Si no és decent que ningú s'apropi a
cap funció sagrada, sinó santament;
(...) amb més diligència encara (el
cristià) ha d’evitar apropar-se a
rebre'l sense gran reverència i
santedat, assenyaladament llegint en
l'Apòstol aquelles tremendes
paraules: “El qui menja i beu
indignament, menja i beu el seu
propi judici, en no discernir el cos del
Senyor” (1 Cor 11, 29). Per la qual
cosa, al que vol combregar cal
portar-li a la memòria el precepte



seu: “Mes provi's a si mateix
l'home” (1 Cor 11, 28).

»El costum de l'Església declara que
és necessària aquella prova per la
qual ningú ha d’apropar-se a la
Sagrada Eucaristia amb consciència
de pecat mortal, per molt contrit que
li sembli estar, sense precedir la
confessió sacramental»[48].

La humilitat de Crist crucificat va
moure Dimes a no ensuperbir-se i a
acceptar amb mansuetud el
sofriment, rebutjant la temptació de
rebel·lar-se. «Humilitat de Jesús: a
Betlem, a Natzaret, al Calvari... —
Però més humiliació i més
baixament en l'Hòstia Santíssima:
més que a la cova, i que a Natzaret i
que a la Creu»[49]. Imitem el latro
pœnitens en la disposició humil, amb
major motiu, perquè l'exemple
d’anorreament en l'Eucaristia, que
contemplem amb la fe, és encara més
gran que aquell que ell va veure amb



els seus ulls en el Calvari. Quan el
“jo” s'alci superbiós, reclamant drets
de comoditat, sensualitat,
reconeixements o agraïments, el
remei és mirar el Crucificat, anar al
Sagrari, participar sacramentalment
en el seu sacrifici. A aquesta
conclusió arribava el nostre Pare,
que tancava així aquest punt de
Camí : «Per això, n’estic d’obligat a
estimar la Missa!»[50].

Càtedra de totes les virtuts

Escriu Sant Tomàs d’Aquino que Crist
en la Creu dóna exemple de tota
virtut: «Passio Christi sufficit ad
informandum totaliter vitam
nostram»[51], basta girar els ulls al
Crucificat, per a aprendre tot el que
necessitem en aquesta vida. I
insisteix: «Nullum enim exemplum
virtutis abest a Cruce»[52], no hi falten
exemples de cap virtut, hi abunden
clarament per a totes: fortalesa,
paciència, humilitat, despreniment,



caritat, obediència, menyspreu dels
honors, pobresa, abandó...

De l'Eucaristia podem afirmar altre
tant: és càtedra excelsa d'amor i
d'humilitat; en aquest Do diví, podem
enfortir-nos també en les altres
virtuts cristianes. «En la Sagrada
Eucaristia i en l'oració hi ha la
càtedra en la qual aprenem a viure,
servint amb servei alegre totes les
ànimes: a governar, també servint; a
obeir en llibertat, volent obeir; a
buscar la unitat en el respecte de la
varietat, de la diversitat, en la
identificació més íntima»[53].

Es mostra especialment com a
càtedra per a les virtuts que deuen
conrear-se diàriament en el treball i
en la família, en les situacions
comunes de les persones corrents:
saber esperar, saber acollir tothom,
estar disponible sempre... El silenci
de Jesús sagramentat resulta sobretot
eloqüent per a qui, com nosaltres,



hem de santificar-nos nel bel mezzo
della strada, atrafegats en mil
ocupacions en aparença d'escassa
importància. Des del silenci
d'aquesta seu, Ell ens puntualitza que
la vida ordinària ens ofereix —amb
la humilitat amb què transcorre—
una possibilitat constant de
santificació i d’apostolat; que enclou
tot el tresor i la força de Déu, que
intervé i dialoga en cada instant amb
nosaltres, i s'interessa fins de la
caiguda d'un cabell de la criatura (cf. 
Mt 10, 29).

Contemplant Jesús sagramentat, ens
endinsem en la necessitat de
moure'ns amb rectitud d'intenció,
amb el fet de no tenir altra voluntat
que la de complir el voler diví: servir
les ànimes perquè arribin al Cel. Es
descobreix la transcendència de
donar-nos als altres, gastant la
pròpia existència a acompanyar els
nostres germans els homes, sense
soroll, amb paciència, discretament;



amb l'amistat i l'afecte manifestats
en obres potser petites però
concretes i útils; amb la disponibilitat
de temps i amb l'amplitud de cor que
sap pronunciar per a tots, per a
cadascun, l'oportuna paraula, el
consell i el consol necessaris, el
comentari doctrinal i la correcció
fraterna.

«Ell s’abaixa a tot, ho admet tot,
s'exposa a tot —a sacrilegis, a
blasfèmies, a la fredor de la
indiferència de tants—, amb la
condició d’oferir, encara que sigui a
un home sol, la possibilitat de
descobrir els batecs d'un Cor que
salta en el seu pit nafrat»[54].

Lliurar-se al servei dels altres

Davant la presència real de Jesús en
el Sagrari, es comprèn l'eficàcia
inefable d’«ocultar-se i
desaparèixer», que no comporta
caure en el dolce far niente, aïllar-se
dels altres, deixar d'influir en



l'ambient i en el desenvolupament
dels esdeveniments en el propi àmbit
familiar, professional o social. Es
tradueix, al contrari, en el fet de
donar tota la glòria a Déu i respectar
la llibertat dels altres; i també
d’empènyer-los cap al Senyor no amb
soroll humà, sinó amb la “coacció”
del propi lliurament i de la virtut
alegre i generosa.

Mirant el Senyor sagramentat, ens
persuadim de la conveniència de
“fer-nos pa”; que els altres puguin
alimentar-se del nostre —de la nostra
oració, del nostre servei, de la nostra
alegria— per a anar endavant en el
camí de la santedat. Ens convencem
de la necessitat del «sacrifici amagat i
silenciós»[55], sense espectacle ni
gestos grandiloqüents. «Jesús es va
quedar en l'Eucaristia per amor...,
per tu.



»—S’hi va quedar, sabent com el
rebrien els homes..., i com el reps
tu.»

»—S’hi va quedar, perquè el mengis,
perquè el visitis i li expliquis les
teves coses i, tot tractant-lo en
l'oració prop del Sagrari i en la
recepció del Sagrament, te
n’enamoris més cada dia, i facis que
altres ànimes —moltes!— segueixin
igual camí»[56].

En l'Eucaristia, Jesús mostra amb
eloqüència divina que, per a ser com
Ell, cal lliurar-se completament i
sense regateigs als altres, fins a fer
del nostre caminar un servei
constant. «Arribaràs a ser sant si tens
caritat, si saps fer les coses que
agradin als altres i que no siguin
ofensa a Déu, encara que a tu et
costin»[57].

Ambo tamen credens atque
confitens, peto quod petivit latro
pœnitens



El ritme de la contrició

Tornem a l'escena del Calvari, per a
escoltar la petició del bon lladre, que
tant removia Sant Josepmaria quan
meditava l'Adorote devote. «He
repetit moltes vegades aquell vers de
l'himne eucarístic: “Peto quod petivit
latro pœnitens”, i sempre em
commoc: demanar com el lladre
penedit!

»Va reconèixer que ell sí mereixia
aquell càstig atroç... I amb una
paraula va robar el cor a Crist i es
“va obrir” les portes del Cel»[58].

Especialment en els últims anys,
davant les dificultats de l'Església, el
nostre Pare s'acollia amb tota la seva
ànima a la misericòrdia divina,
demanant aquesta comprensió,
aquest amor de Déu per a si i per a
tots. No exhibia mèrits, que pensava
no tenir; «tot ho ha fet el Senyor»,
assegurava convençut. No apel·lava a
motius de justícia per a aconseguir



del Senyor l'ajuda en la tribulació i
en la prova; buscava el refugi de la
seva compassió. Així, de la fe en Crist
passava a la contrició: a la conversió
constant i alegre. Amb aquesta lògica
actuava el nostre Pare, ben segur que
cor contritum et humiliatum, Deus,
non despicies (Sal 50 [51], 19), no
menysprea Déu un cor contrit i
humiliat.

Ara, amb la seva intercessió en el Cel,
hem d'assimilar aquest ritme de fe i
dolor que constitueix el senyal
inequívoc d'autèntica vida interior.
El tracte eucarístic reforçarà la
nostra esperança, la nostra confiança
en la misericòrdia del Senyor, de
moltes maneres; entre altres,
ajudant-nos a descobrir les nostres
misèries perquè les duguem al peu
de la Creu i així, amb la lluita contra
els defectes, alcem victoriosa la Creu
del Senyor sobre les nostres vides,
sobre les nostres debilitats.



Fiar-se de la misericòrdia divina

Dimes va trobar la misericòrdia i la
gràcia divines transformant aquella
activitat que abans era la seva
“professió”: assaltar i robar a
d’altres. En la creu, per la fe i un
dolor sincer, “va assaltar” Crist, li “va
robar” el cor i va entrar amb Ell en la
glòria. El nostre Pare ens ha
transmès l’«amorós costum
d’“assaltar” Sagraris»[59]; ens ha
ensenyat, sobretot, a unir el nostre
treball santificat a l'ofrena que Jesús
fa de Si mateix en la Missa i a
treballar així amb la força que
dimana del seu sacrifici.

L'experiència del latro pœnitens és
també la nostra: de la misericòrdia
del Senyor esperem la nostra
santificació. En rebre el seu perdó i
la seva gràcia, reflectim aquests dons
en la fraternitat amb què tractem
tots, ja que la santedat, la perfecció,
està directament relacionada amb la



misericòrdia. Ho expressa clarament
el mateix Senyor: «Sigueu perfectes
com el vostre Pare celestial és
perfecte» (Mt 5, 48); i «sigueu
misericordiosos com el vostre Pare és
misericordiós» (Lc 6, 36).

Però hem de tenir sempre present
que «la misericòrdia no es queda en
una escarida actitud de compassió: la
misericòrdia s'identifica amb la
superabundància de la caritat que, al
mateix temps, porta amb si la
superabundància de la justícia»[60]. Es
tradueix senzillament en el fet de
donar-se i dedicar-se als altres, com
el bon samarità: sense descurar els
propis deures i, al mateix temps,
decidir-se a sacrificar la comoditat i a
prescindir de petits —o no tan petits
— plans i interessos personals.
«Misericòrdia significa mantenir el
cor en carn viva, humanament i
divinament transformat per un amor
robust, sacrificat, generós»[61].



Entesa així, aquesta disposició activa
de l'ànim es pot aplicar-la
analògicament a Crist, Déu i Home.
Això resultaria absurd si referíssim
la nostra misericòrdia a Déu en si
mateix, però no ho és en relació a la
Humanitat de Jesús, ja que el mateix
Senyor ens ha dit que considera
dirigida a Ell la misericòrdia usada
amb els seus germans els homes,
àdhuc els més petits (cf. Mt 25, 40). A
més, podem viure la misericòrdia
d'alguna manera —com a desgreuge
— amb la Humanitat del Senyor
oculta en el Sagrari, on se'ns
presenta com «el Gran Solitari»: és
un profund acte d'amor i de pietat
anar a visitar-lo a la «presó d'amor»,
on s'ha quedat «voluntàriament
tancat»[62] perquè ha volgut estar
sempre amb nosaltres, fins al final.

Quantes possibilitats se'ns obren per
a “tractar-lo bé”, per a acompanyar-
lo, per a manifestar-li afecte! A tal
conducta ens encoratjava Sant



Josepmaria: «Jesús Sagramentat, que
ens esperes amorosament en tants
Sagraris abandonats, jo demano que
en els dels nostres Centres et tractem
sempre “bé”, envoltat del nostre
afecte, de la nostra adoració, del
nostre desgreuge, de l'encens de les
petites victòries, del dolor de les
nostres derrotes»[63].

Plagas, sicut Thomas, non intueor,
Deum tamen meum te confiteor

L'actitud inicial de Tomàs

Vuit dies després de la Resurrecció
de Jesús, en el Cenacle, Tomàs mira el
Senyor, que li mostra les seves nafres
i li diu: «Porta aquí el teu dit i mira
les meves mans, i porta la teva mà i
fica-la en el meu costat, i no siguis
incrèdul sinó fidel» (Jo 20, 27).
Nosaltres, en l'Eucaristia, ens trobem
també realment davant el seu cos
gloriós, encara que alhora en estat de
víctima —Christus passus— per la
separació sacramental del cos i de la



sang. «El sacrifici eucarístic no
només fa present el misteri de la
passió i mort del Salvador, sinó
també el misteri de la resurrecció,
que corona el seu sacrifici. En tant
que vivent i ressuscitat, Crist es fa en
l'Eucaristia “pa de vida” (Jo 6, 35 i
48), “pa viu” (Jo 6, 51)»[64].

Podem pensar que l'Apòstol Tomàs,
quan agafaren Jesús a Getsemaní i
després —davant el “fracàs humà” de
Crist—, es devia sentir desconcertat,
defraudat, desesperançat. Potser el
seu enfonsament interior era
especialment emotiu i per això li
costava, més que als altres deu,
acceptar la realitat de la Resurrecció
del Senyor. Se li va fer
particularment difícil tornar a creure
en Jesús, esperar de nou en Ell,
omplir-se altra vegada de sòlida
il·lusió; en poques paraules: estimar-
lo i sentir-se estimat per Ell. I va
posar condicions.



Déu s'ha revelat progressivament, i el
curs històric de la Revelació d'alguna
manera es tradueix a nivell personal
en l'itinerari de fe de cadascun.
Qualsevol nou pas en aquest camí
significa un abandó interior també
“nou”, que resulta més costós, que
obliga a una major identificació amb
Crist, morint més i més al propi jo. I
ens convé estar previnguts, perquè la
reacció de Sant Tomàs pot també
treure el cap per la nostra ànima:
una actitud d'incredulitat, de
resistència a creure sense vacil·lació,
a creure més: no ens estranyem ni
ens espantem. Per a salvar aquest
inconvenient, repetim amb més fe
davant el Sagrari i en altres ocasions:
Dominus meus et Deus meus! (Jo 20,
28).

Els Apòstols creien en Jesús com a
profeta i enviat de Déu; com a
Messies i Salvador d'Israel; com a Fill
de Déu. Però s'havien format una
idea inexacta de com s'actuaria



aquesta salvació i quines formes
assumiria el Regne del seu Mestre.
Els anuncis que Crist va puntualitzar
sobre la seva passió i mort, almenys
tres vegades, no els van entendre del
tot. Després, en part per la seva
indolència i en part per tota la
tragèdia de la passió, els
esdeveniments els van posar
violentament davant el pla de Déu, i
tots van naufragar llevat de Sant
Joan. I els va costar, de manera
particular a Sant Tomàs, acceptar la
realitat gloriosa de Crist ressuscitat.
Però les diverses aparicions del
Senyor van resoldre les seves
reserves, i el mateix Tomàs va
superar la seva fluixedat espiritual,
com acabo d'esmentar, amb un
meravellós acte de fe i d'amor: 
Dominus meus et Deus meus!

A l'hora de les proves

No excloguem en nosaltres mateixos,
per diversos motius, una inicial



resistència a creure, per l'acumulació
d'experiències negatives; per
l'adversitat d'un ambient anticristià;
o per «un encontre inopinat amb la
Creu»[65], que se'ns mostra més
concreta i crua: «Perquè Déu ens
demana a tots una abnegació plena, i
de vegades el pobre home de fang —
de què estem fets— es rebel·la;
sobretot, si hem deixat que el nostre
jo s'interposi en el treball, que ha de
ser per a Déu»[66].

Aquest tipus de situacions les
superem sempre, amb la gràcia
divina, si les afrontem pel que són:
invitacions a apropar-nos més a Déu,
a conèixer-lo millor i estimar-lo més,
a servir-lo amb més eficàcia. I el
mitjà més segur per a superar-les ens
ve facilitat per la trobada amb Crist
crucificat i gloriós; amb Jesús
sagramentat. De manera molt
especial, llavors, ha arribat el
moment d'anar al Sagrari a parlar
amb el Senyor, que ens mostra les



seves nafres com a credencials del
seu amor; i, amb fe en aquestes
nafres que físicament no
contemplem, descobrirem amb els
apòstols la necessitat del Misteri que
«Crist patís i així entrés en la seva
glòria» (Lc 24, 26); acollirem més
clarament la Creu com un do diví,
entenent així aquella exhortació del
nostre Pare: «tinguem l’afany de
veure la glòria i la joia ocultes en el
dolor»[67].

A les nafres de Crist

Insisteixo, filles i fills meus, no
devem sorprendre'ns ni espantar-nos
si ens topem amb situacions
especialment dures, en les quals el
“clarobscur" de la fe ens presenta
més explícitament la seva dimensió
de foscor; ocasions en què potser
resultarà més difícil reconèixer Crist,
tan sols atalaiar per on passa el camí
volgut per Déu. Aquest tipus de
proves interiors es pot deure, de



vegades, a la misèria humana, a la
falta de correspondència; però amb
freqüència no és així, sinó que forma
part del pla volgut per Déu per a
identificar-nos amb Jesucrist, per a
santificar-nos.

Ha arribat el moment d’“anar”, com
va fer l'Apòstol Tomàs, a les nafres de
Crist. Així ens ho explica Sant
Josepmaria: «No oblideu que estar
amb Jesús és, segurament, topar-se
amb la seva Creu. Quan ens
abandonem en les mans de Déu, és
freqüent que Ell permeti que
assaborim el dolor, la solitud, les
contradiccions, les calúmnies, les
difamacions, les burles, per dintre i
per fora: perquè vol conformar-nos a
imatge i semblança seva, i tolera
també que ens diguin bojos i que ens
prenguin per necis.

»És l'hora d'estimar la mortificació
passiva, que ve —oculta o descarada
i insolent— quan no l'esperem (...).



»En admirar i estimar autènticament
la Humanitat Santíssima de Jesús,
descobrirem, una a una, les seves
nafres. I en aquests temps de
purgació passiva, penosos, forts, de
llàgrimes dolces o amargues que
procurem d’amagar, ens caldrà ficar-
nos dintre de cadascuna d'aquelles
Santíssimes Ferides: per tal de
purificar-nos, per complaure’ns amb
aquesta Sang redemptora, per
enfortir-nos (...).

»Aneu-hi com més us commogui:
descarregueu en les Ferides del
Senyor tot aquest amor humà... i
aquest amor diví. Que això és voler
la unió, sentir-se germà de Crist, un
consanguini seu, fill de la mateixa
Mare, perquè és Ella qui ens ha
menat fins a Jesús»[68].

No només en moments de prova, sinó
sempre, busquem més
perseverantment la trobada amb
Crist ressuscitat, que ens espera a



l'Altar i al Sagrari. Amb quanta
confiança i seguretat hem d'acudir a
l'oració davant Jesús sagramentat,
per a demanar, amb l'audàcia dels
nens, per tantes necessitats i
intencions! Tomàs apòstol va posar
aquesta trobada com a condició per a
creure; nosaltres, ara, per la gràcia
de Déu, abriguem la certesa que en
aquest situar-nos davant Jesús es
resolen totes les nostres dificultats
espirituals. No contemplem ni la
humanitat ni la divinitat del Senyor,
però creiem fermament, i anem a Ell,
que «ens veu, ens sent, ens espera i
ens presideix des del Tabernacle
estant, on es troba realment present
ocult en les espècies sacramentals
(...), que pregunta: què et passa? Em
passa... i de seguida, llum o, si més
no, acceptació i pau»[69]. Així serem
fidels i sentirem l'impuls i la força
per a dir a tothom, sense respectes
humans, amb naturalitat i amb
urgència, que hem trobat Crist, que
l’hem tocat, que viu! Assaborirem,



com Sant Josepmaria, la veritat i el
goig que Iesus Christus heri et hodie,
ipse et in sæcula! (He 13, 8).

Fac me tibi semper magis credere,
in te spem habere, te diligere

Ànimes d'eucaristia: fe, amor,
esperança

El creixement de la vida espiritual
està directament relacionat amb el
creixement de la devoció eucarística.
Amb quina força ho va predicar el
nostre Pare! Com a fruit de la seva
pròpia experiència espiritual, ens
empeny a cadascuna, a cadascun:
«Sigues ànima d'Eucaristia! —Si el
centre dels teus pensaments i
esperances és al Sagrari, fill, que
abundants els fruits de santedat i
d’apostolat!»[70].

El desig de santedat i el zel apostòlic
troben en la contemplació
eucarística la seva llera i el seu
fonament més sòlid. «No comprenc



com es pot viure cristianament sense
sentir la necessitat d'una amistat
constant amb Jesús en la Paraula i en
el Pa, en l'oració i en l'Eucaristia. I
entenc molt bé que, al llarg dels
segles, les successives generacions de
fidels hagin anat concretant aquesta
pietat eucarística»[71].

Quan Déu s'apropa a l'ànima per a
atreure-la a Si, la criatura ha de
disposar-se amb més actes de fe,
d'esperança i d'amor; ha
d’intensificar la seva vida teologal,
traduint-la en més oració, més
penitència, major freqüència de
sagraments, més intens tracte
eucarístic. Així es va comportar
sempre el nostre Pare, sobretot des
que el Senyor va començar a
manifestar-se a la seva ànima, amb
aquells indicis d'amor. Ja en el
Seminari de San Carlos va passar nits
senceres en oració, acompanyant al
Senyor en el Sagrari; a mesura que
transcorrien les jornades, percebia



profundament la urgència d'estar
més amb Ell.

El camí cristià és sendera
essencialment teologal: fruit del
coneixement sobrenatural, de la
tensió al Bé infinit que és la Trinitat,
de la comunió en la caritat. I
l'adoració eucarística conté la seva
expressió més sublim, perquè es
dirigeix a Déu tal com Ell ha decidit
quedar-se més al nostre abast.
Alhora, i per això mateix, se'ns
mostra com el millor mitjà per a
créixer en aquestes tres virtuts. El
nostre Pare les demanava tots els
dies, precisament en la Santa Missa,
mentre alçava Jesús sagramentat en
l'Hòstia consagrada i en el calze amb
la seva Sang: adauge nobis fidem,
spem, caritatem!

La fe, l'esperança i la caritat: virtuts
sobrenaturals, que només Déu pot
infondre en les ànimes i només Ell
pot intensificar. Però això no



significa que la recepció d'aquests
dons divins eximeixi de la
col·laboració personal, perquè en
tots els seus plans mai l’Omnipotent
no imposa el seu amor: «No vol
esclaus, sinó fills, i respecta la nostra
llibertat»[72]. Per això, d'ordinari,
disposa que la seva acció inefable
estigui acollida i acompanyada per
l'esforç de la criatura: admirem-nos
davant la categoria que ens
atribueix.

Delicadeses del Senyor

És possible descobrir que
l’ocultament de Jesucrist en les
espècies eucarístiques, que respon a
les exigències de l'economia
sacramental, també respon
precisament al desig diví de no
forçar la llibertat humana. Ocultant-
se, el Senyor ens convida a buscar-lo,
mentre Ell surt al nostre encontre,
«es deixa trobar»[73]. Quantes vegades
succeí així amb Sant Josepmaria,



que, sense adonar-se’n, sense
proposar-s’ho expressament, es
trobava “rumiant” paraules de
l'Escriptura que il·luminaven
aspectes de la seva labor, que li
manifestaven la voluntat de Déu, que
contestaven a problemes i dubtes
que havia exposat al seu Senyor!
«Explica l’Evangelista que Jesús,
després d'haver obrat el miracle,
quan volen coronar-lo rei, s'amaga.

»—Senyor, que ens fas participar del
miracle de l'Eucaristia: et demanem
que no t'amaguis, que visquis amb
nosaltres, que et vegem, que et
toquem, que et sentim, que vulguem
estar sempre al costat teu, que siguis
el Rei de les nostres vides i dels
nostres treballs»[74].

La vida teologal, de fe, esperança i
caritat, per la seva mateixa
naturalesa tendeix sempre a més, a
un creixement de la
correspondència: no es conforma



amb el que ja fa. Senyal d'estimar de
debò Déu, per tant, és jutjar que se
l’estima poc, que s'ha d'augmentar el
tracte diari. Només qui alberga un
amor escàs, pensa que ja ama molt.
El nostre Pare ens interpel·la amb
força: «Que... no pots fer més!? —No
serà que... no pots fer menys?»[75].
Responguem, acudint una vegada
més a Crist, Senyor nostre, ocult en el
Sagrari: «Fac me tibi semper magis
credere, in te spem habere, te
diligere!»

Aquesta tensió a “més” —com tota la
vida cristiana— troba en l'Eucaristia
la seva arrel i el seu centre. Perquè
Jesús eucarístic és el cim del
“crescendo” de donació de Déu a la
humanitat, i —en identificar-nos
amb Ell— ens comunica aquesta
mateixa tendència al "crescendo" en
lliurament personal, “suaviter et
fortiter”, com duent-nos de la mà.
Així ho expressava Sant Josepmaria:
«Vas començar amb la teva visita



diària... —No m'estranya que em
diguis: començo a estimar amb
bogeria la llum del Sagrari»[76]. I,
davant el Tabernacle, supliquem
amb fervorosa pietat a Jesús que ens
concedeixi a tots, més i més, una «fe
operativa», una «caritat esforçada»,
una «esperança constant» (1 Te 1, 3).

O memoriale mortis Domini, panis
vivus, vitam præstans homini

Memorial del Sacrifici de la Creu

L'Eucaristia és memorial de la mort
del Senyor i banquet on Crist ens
dóna com a aliment el seu cos i la
seva sang. «La divina saviesa —
ensenya Pius XII— ha trobat una
manera admirable per a fer manifest
el sacrifici del nostre Redemptor amb
senyals exteriors, que són símbols de
mort. En efecte, gràcies a la
transubstanciació del pa en el cos i
del vi en la sang de Crist, així com
està realment present el seu cos,
també ho està la seva sang; i



d'aquesta manera les espècies
eucarístiques, sota les quals es troba
present, simbolitzen la cruenta
separació del cos i de la sang.
D'aquesta manera, la commemoració
de la seva mort, realment succeïda
en el Calvari, es repeteix en cadascun
dels sacrificis de l'altar; ja que per
mitjà de senyals diversos se significa
i es mostra Jesucrist en estat de
víctima»[77].

Joan Pau II, quan exposa aquesta
doctrina, escriu: «La Missa fa present
el sacrifici de la Creu, no se li afegeix
i no el multiplica. El que es repeteix
és la seva celebració memorial, la
“manifestació memorial” (memorialis
demonstratio), per la qual l'únic i
definitiu sacrifici redemptor de Crist
s'actualitza sempre en el temps. La
naturalesa sacrificial del Misteri
eucarístic no pot ser entesa, per tant,
com alguna cosa a part, independent
de la Creu o amb una referència



solament indirecta al sacrifici del
Calvari»[78].

La Santa Missa mai no es queda, per
tant, en un simple record de
l'esdeveniment salvador del Gòlgota,
sinó que l’actualitza
sacramentalment. Tot sagrament
realitza el que significa; així, la Missa
significa i fa present el mateix
sacrifici de Jesús en el Calvari. Ens
porta el memorial viu de la Passió i
Mort de nostre Senyor. «Quan
l'Església celebra l'Eucaristia, fa
memòria de la Pasqua de Crist i
aquesta es fa present: el sacrifici que
Crist va oferir una vegada per
sempre en la Creu, roman sempre
actual»[79]. En el Sacrifici de la Missa,
unim totes les nostres coses a
l'oferiment amb què Jesucrist, Cap de
l'Església, es va lliurar a Déu Pare, en
adoració, acció de gràcies, satisfacció
pels pecats de la humanitat i petició
per totes les necessitats del món.



Centre i arrel de la vida espiritual

El nostre Fundador, en les seves
catequesis, s'esforçava a explicar
l'íntima relació existent entre l'Últim
Sopar, la Creu i la Missa. En moments
en els quals, en no pocs ambients,
s'enfosquia l'essència sacrificial de
l'Eucaristia, va posar especial èmfasi
en l'infinit valor del Sant Sacrifici.
Amb paraules assequibles a tots,
comentava en una ocasió:
«Distingeixo perfectament la
institució de la Sagrada Eucaristia,
que és un moment de manifestació
d'amor diví i humà, i el Sacrifici en
les fustes de la Creu. En el Sopar,
Jesús era passible, no havia patit
encara; en el Calvari és pacient,
sofrint amb gest de Sacerdot Etern.
Jesús és allí clavat amb ferros,
després d'haver santificat el món
amb les seves petjades, i mor per
amor de cadascun de nosaltres: tota
la seva sang és el preu de la nostra
ànima, de cada ànima»[80].



Amb aquesta immolació, el Senyor
ens ha obtingut una redempció
eterna (cf. He 9, 12). Aquest sacrifici
«és tan decisiu per a la salvació del
gènere humà, que Jesucrist l’ha
realitzat i ha tornat al Pare només 
després d'haver-nos deixat el mitjà
per a participar-hi, com si hi
haguéssim estat presents. Així doncs,
tot fidel hi pot prendre part, obtenint
fruits inesgotablement. Aquesta és la
fe, de la qual han viscut al llarg dels
segles les generacions cristianes»[81].

Sant Josepmaria va saber acollir
aquest llegat de fe i viure'l a fons en
totes les seves implicacions. Seguint
el consell i l'exemple dels Sants
Pares, va buscar sempre imitar —al
llarg de cada dia— el que es realitza
en la Missa, i això mateix aconsellava
als altres: «Que t'identifiquis amb
aquest Jesús Hòstia que s'ofereix en
l'altar!»[82]. Sempre es va exercitar en
el que ensenyava: la Santa Missa,
com a centre i arrel de la vida



espiritual del cristià, constituí el
fonament de cadascuna de les seves
jornades. I ho va saber meditar i
transmetre a la llum de la seva
contemplació profunda del Misteri
eucarístic.

La Missa «és acció divina, trinitària,
no humana. El sacerdot que celebra
serveix el designi del Senyor,
prestant el seu cos i la seva veu; però
no obra en nom propi, sinó in
persona et in nomine Christi, en la
Persona de Crist, i en nom de Crist.

»L'amor de la Trinitat als homes fa
que, de la presència de Crist en
l'Eucaristia, neixin per a l'Església i
per a la humanitat totes les gràcies.
Aquest és el sacrifici que profetitzà
Malaquies (...). És el Sacrifici de Crist,
ofert al Pare amb la cooperació de
l'Esperit Sant: oblació de valor
infinit, que eternitza en nosaltres la
Redempció, que no podien



aconseguir els sacrificis de l'Antiga
Llei.

»La Santa Missa ens situa d'aquesta
manera davant els misteris
primordials de la fe, perquè és la
donació mateixa de la Trinitat a
l'Església. Així s'entén que la Missa
sigui el centre i l'arrel de la vida
espiritual del cristià. És el fi de tots
els sagraments. En la Missa
s'encamina cap a la seva plenitud la
vida de la gràcia, que va ser
dipositada en nosaltres pel Baptisme,
i que creix, enfortida per la
Confirmació»[83].

Una correspondència esforçada

La celebració de l'Eucaristia ha de
convertir-se, insisteixo, en el centre i
arrel de la vida espiritual d'un fill de
Déu, perquè en aquest sagrament
culmina el sacrifici de la vida del Fill
de Déu: no només el posa davant els
nostres ulls i ens concedeix imitar-lo
en la nostra resposta quotidiana, sinó



que a més ens atorga la gràcia de la
Redempció i la possibilitat de lliurar-
nos com Ell per a la glòria de Déu i la
salvació de les ànimes.

Rebre tan inefable do requereix la
nostra esforçada correspondència, i
que maldem seriosament per unir-
nos — unir tot allò nostre— a
l’oblació de Jesús a Déu Pare. «En el
Sant Sacrifici de l'altar, el sacerdot
pren el Cos del nostre Déu i el Calze
amb la seva Sang, i els aixeca sobre
totes les coses de la terra, dient: “Per
Ipsum, et cum Ipso, et in Ipso” —pel
meu Amor!, amb el meu Amor!, en el
meu Amor!

»Uneix-te a aquest gest. Més encara:
incorpora aquesta realitat a la teva
vida»[84].

Desitjo insistir en el fet que el nostre
Pare no es va limitar a ensenyar que
la Santa Missa és centre i arrel de la
vida interior, sinó que també va
mostrar com correspondre



personalment a la donació de la
Trinitat en el Sant Sacrifici, de
manera que la lluita espiritual de
cadascú girés veritablement entorn
de la Missa, d'aquest Sacrifici es
nodrís i en aquest Holocaust
s'arrelés.

Entre altres consells, comentava que
li resultava molt profitós dividir la
jornada en dues meitats: una per a
preparar la Missa i una altra per a
agrair-la; aprofitava el temps del
repòs nocturn per a intensificar el
diàleg contemplatiu, subratllant la
seva dimensió eucarística; i, molt
especialment, procurava assaborir i
obtenir contingut de cada gest i de
cada paraula dels diversos moments
que componen la celebració
eucarística. Unia tota aquesta
exercitació —sempre amb nous
matisos— a expressions de fe,
esperança i caritat, a situacions i
intencions concretes. Com ens ajuda



la seva homilia “L'Eucaristia, misteri
de fe i d'amor”![85].

Tot el que, amb la gràcia de Crist —
saba divina— ens arriba de l'arrel
eucarística, exigeix —ja us ho he dit
— també esforç de la nostra part.
Sant Josepmaria ens exhorta a aquest
estupend combat diari: «Lluita per a
aconseguir que el Sant Sacrifici de
l'Altar sigui el centre i l'arrel de la
teva vida interior, de manera que
tota la jornada es converteixi en un
acte de culte —prolongació de la
Missa que has oït i preparació per a
la següent—, que es va desbordant
en jaculatòries, en visites al
Santíssim, en oferiment del teu
treball professional i de la teva vida
familiar...»[86].

Comunió amb Crist i unitat de
l'Església

En el Sacrifici de l'Altar s'uneixen
l'aspecte convivial i el sacrificial:
Crist, a través del sacerdot, s'ofereix



com a Víctima a Déu Pare, i el mateix
Pare ens el lliura a nosaltres com a
aliment. Crist sagramentat és el «Pa
dels fills»[87]. La comunió del cos i
sang del Senyor ens omple d'una
gràcia específica, que produeix en
l'ànima efectes anàlegs als que
l'aliment causa en el cos, «com són el
sustentar, el créixer, el reparar i
delectar»[88]. Però a diferència de
l'aliment corporal, on el cos assimila
a si el que menja, aquí succeeix al
revés: som nosaltres els assimilats
per Crist al seu Cos, ens transformem
en Ell. «La nostra participació en el
cos i en la sang de Crist, no tendeix a
altra cosa que a transformar-nos en
allò que rebem»[89].

L'Eucaristia s'alça en l'Església com el
sagrament de la unitat, perquè en
menjar tots un mateix Pa, ens fem un
sol Cos. La Santa Missa i la Comunió
edifiquen l'Església, construeixen la
seva unitat i la seva fermesa, li
donen cohesió. «Els qui reben



l'Eucaristia s'uneixen més
estretament a Crist. Per això mateix,
Crist uneix tots els fidels en un sol
cos: l'Església. La comunió renova,
fortifica, aprofundeix aquesta
incorporació a l'Església realitzada ja
pel Baptisme. En el Baptisme vam ser
cridats a formar un sol cos (cf. 1 Cor
12, 13); l'Eucaristia realitza aquesta
crida»[90].

Filles i fills meus, que important és
que ens unim al Cap visible, en
celebrar o en participar en aquest
Sant Sacrifici! Tots ben units al Cap
de l'Església universal, al Papa;
vosaltres a qui fa de Cap en cada
Església particular, als Bisbes, i molt
especialment a aquest Pare vostre
que el Senyor ha volgut posar com a
Cap visible i principi d'unitat en
aquesta «petita part de l'Església»
que és l'Obra.

Præsta meae menti de te vivere, et
te illi semper dulce sapere



Viure de Crist

«La carn de Crist, en virtut de la seva
unió amb el Verb, és vivificant»[91].
Sant Lluc escriu: «Tota la multitud
intentava tocar-lo, perquè sortia d'Ell
una força que curava tots» (Lc 6, 19).
També el Pa eucarístic és no només
pa viu, sinó vivificant, que dóna la
vida divina en Crist. En rebre'l,
cadascú pot dir amb Sant Pau: «Ja no
visc jo, sinó que Crist viu en mi» (Gal
2, 20).

Præsta meae menti de te vivere...
Aquesta estrofa ens convida a fer que
tot en nosaltres s'alimenti de viure
sempre de Crist, a assumir una
conducta completament fidel al seu
amor, a gustar perseverantment les
seves dolçors: que el nostre goig i el
nostre “gust” estiguin en Crist, que
anem a Ell «com el ferro atret per la
força de l'imant»[92].

Aquest desig sincer, aquesta petició,
ajuda poderosament a anhelar i a



tenir cura de la unitat de vida; amb
altres paraules: no tenir més que un
Senyor en l'ànima (cf. Mt 6, 24); no
buscar més que una cosa (cf. Lc 10,
42), i sotmetre's totalment a un sol
Amor, que és Ell; no voler sinó el que
vol Déu, i acollir la resta perquè Déu
ho vol i en la manera i mesura que
Ell ho disposa; estar tan identificat
amb Crist, que el compliment de la
seva Voluntat es reveli en la criatura
com a característica essencial de la
pròpia personalitat. Significa posseir
«els mateixos sentiments de Crist
Jesús» (Flp 2, 5); i, per a assolir-ho,
demanem-li-ho a Ell, com Sant
Josepmaria: «Que jo vegi amb els
teus ulls, Crist meu, Jesús de la meva
ànima»[93].

Els cristians no hem d'oblidar que,
amb el Senyor, omnia sancta, tot és
sant; sense Ell, mundana omnia, tot és
mundà. No ens deixem enganyar per
la falta d'amor, que s'oculta després
d'una aparença de naturalitat, per a



no arrossegar amb decisió —per
amor— les conseqüències de la
fidelitat a Crist. La nostra relació
amb Déu només pot construir-se
sobre l'únic model que és Crist; i hem
de veure amb claredat que la relació
de Jesús amb el seu Pare brilla per la
seva total unitat: «Jo i el Pare som
u» (Jo 10, 30).

Unitat de vida

La Santa Missa, per si mateixa i més
encara quan hom lluita perquè sigui
el centre de la pròpia vida interior,
posseeix un poder veritablement
unificant de l'existència humana.
Jesús sagramentat, en la renovació
incruenta del seu sacrifici en el
Calvari, pren per complet els treballs
i les intencions de la persona que
s'uneix a la seva oblació; i els
recapitula en l'adoració que Ell
rendeix al Pare, en l'agraïment que li
manifesta, en la expiació que li
ofereix, i en la petició que li dirigeix.



Així com Crist, en el seu caminar
terrè, va recapitular la història
humana des d'Adam; i, en el seu
sacrifici, va recapitular la seva
pròpia vida; així també en el Sacrifici
de la Missa s'unifica tot el que Déu
atorga a la humanitat i se sintetitza
tot el que la humanitat pot elevar al
Pare en Crist, sota l'impuls del
Paràclit. En una paraula, «la Sagrada
Eucaristia (...) resumeix i realitza les
misericòrdies de Déu amb els
homes»[94].

El Sant Sacrifici compendia el que ha
de ser la nostra conducta: adoració
amorosa, acció de gràcies, expiació,
petició; és a dir, dedicació a Déu i,
per Ell, als altres. En la Missa deu
confluir tot el que ens pesi i ens
atabali, tot el que ens ompli d'alegria
i ens il·lusioni, cada detall del quefer
quotidià; hi hem d'anar amb les
preocupacions nostres i les dels
altres, les del món enter.



En les passades festes de Nadal,
comentava a un grup de germans
vostres que no anessin a Betlem
només amb les seves intencions i
necessitats, que duguessin al Nen els
sofriments i les urgències de totes les
persones de l'Obra, de l'Església, del
món sencer. I el mateix us aconsello
ara a totes i a tots: aneu a la Missa,
presentant al Senyor les urgències
materials i espirituals de tots, com
Crist va pujar a la creu carregat amb
els pecats dels homes de tots els
temps. Intentem pujar amb Ell i com
Ell a la Creu, on va intercedir —i ara
intercedeix des dels altars i des dels
Sagraris d'aquesta terra— davant el
seu Pare, per a obtenir a cada
criatura, amb sobreabundància
divina, les gràcies que necessita,
sense excloure’n cap.

Recordeu que, el 1966, Sant
Josepmaria va tenir una forta
experiència, que va relatar així:
«Després de tants anys, aquell



sacerdot va fer un descobriment
meravellós: va comprendre que la
Santa Missa és veritable treball:
“operatio Dei”, treball de Déu. I
aquell dia, en celebrar-la, va
experimentar dolor, alegria i
cansament. Va sentir en la seva carn
l'esgotament d'una labor divina.

»A Crist també li va costar esforç la
primera Missa: la Creu»[95].

Va interpretar aquest episodi com si
Déu hagués volgut premiar el seu
esforç d'anys per centrar la seva
existència sencera en el Sant
Sacrifici; i, alhora, confirmar-lo en la
validesa sobrenatural d'aquest camí
per a arribar a la unitat de vida tan
característica de l'esperit de l'Obra.
Lluitem, jornada rere de jornada,
perquè —fem el que fem— la nostra
ment es dirigeixi a Jesucrist, per a
adherir-nos als seus designis i també
per a endinsar-nos en el seu dolç
saber.



Pie pellicane, Iesu Domine, me
immundum munda tuo sanguine

Purificar-se més i més

L'antiga creença que el pelícan
alimenta les seves cries amb la
pròpia sang, fent-la brollar del seu
pit ferit amb el bec, ha estat
tradicionalment un símbol eucarístic,
que tractava d'exemplificar d'alguna
manera la inseparabilitat dels
aspectes sacrificial i convivial de
l'Eucaristia. Efectivament, en la
Santa Missa «s'efectua l'obra de la
nostra redempció»[96], i se'ns dóna a
menjar el cos de Crist i se'ns dóna a
beure la seva sang.

En aquest Sagrament, queda palès
que la sang de Crist redimeix i alhora
alimenta i delecta. És sang que renta
tots els pecats (cf. Mt 26, 28) i torna
pura l'ànima (cf. Ap 7, 14). Sang que
engendra dones i homes de cos cast i
de cor net (cf. Zac 9, 17). Sang que
embriaga, que emborratxa amb



l'Esperit Sant i que desferma les
llengües per a cantar i narrar les
«magnalia Dei» (Act 2, 11), les
meravelles de Déu.

L'Eucaristia, per ser el mateix
sacrifici del Calvari, conté en si la
virtut de rentar tot pecat i concedir
tota gràcia: de la Missa, com del
Calvari, neixen els altres sagraments,
que després ens dirigeixen a
l'Holocaust de Jesucrist com al seu fi.
Però el sagrament ordinari —
repetiu’ho en el apostolat—, disposat
per Déu per a la remissió dels pecats
mortals, no és la Missa, sinó el de la
Penitència; el de la Reconciliació amb
Déu i amb l'Església, mitjançant
l'absolució que segueix la confessió
plenament sincera i contrita —
davant el sacerdot— de tots els
pecats mortals encara no perdonats
directament en aquest sagrament[97].

Combregar dignament



Mes encara, l'Eucaristia, precisament
perquè és manifestació i
comunicació d'amor, exigeix, en els
qui volen rebre el cos i la sang del
Senyor, una clara disposició d'unió a
Jesús per la gràcia. «Has pensat en
alguna ocasió com et prepararies per
a rebre el Senyor, si es pogués
combregar una sola vegada en la
vida?

»—Agraïm a Déu la facilitat que
tenim per a apropar-nos a Ell, però...
hem d'agrair-li-ho preparant-nos
molt bé, per a rebre’l»[98].

La qualitat i la delicadesa d'aquesta
preparació depèn, com ja us
recordava abans, de la finor i
profunditat interior de la persona,
particularment de la seva fe i del seu
amor a Jesús sagramentat. «Hem de
rebre el Senyor, en l'Eucaristia, com
els grans de la terra, millor!: amb
adorns, llums, vestits nous...



»—I si em preguntes quina netedat,
quins adorns i quines llums has de
tenir, et respondré: netedat en els
teus sentits, un per un; adorn en les
teves potències, una per una; llum en
tota la teva ànima»[99].

Naturalment, no cal esperar a ser
perfectes —estaríem sempre
esperant— per a rebre
sacramentalment el Senyor, ni cal
deixar d'assistir a Missa perquè falti
sentiment o perquè de vegades
vinguin distraccions. «Combrega. —
No és falta de respecte. —Combrega
precisament avui, quan acabes de
sortir d'aquell parany.

»—T’oblides que Jesús va dir: no cal
el metge als bons, sinó als
malalts?»[100].

Menys encara s’ha de deixar de rebre
la Santa Comunió, perquè la
freqüència en la recepció d'aquest
Sagrament sembli que no produeix
en nosaltres l'efecte que es podria



esperar de la generositat divina.
«Quina pila d’anys combregant
diàriament! —Un altre seria sant —
m'has dit—, i jo sempre igual!

»—Fill —t'he contestat—, segueix
amb la diària Comunió, i pensa: què
s’hauria fet de mi, si no hagués
combregat?»[101].

Més aviat el cristià ha de raonar amb
el pensament que aquesta
freqüència, ja antiga en l'Església, és
signe d'un enamorament autèntic,
que les pròpies misèries no poden
apagar. «Ànima d'apòstol: aquesta
intimitat de Jesús amb tu, tan a prop
d'Ell, i tants anys!, no et diu res?»[102].

Quan apuntin aquests fal·laços
arguments, o altres de semblants, és
el moment d'assumir, més que mai,
amb agraïment i confiança en Jesús,
l'actitud del centurió, que repetim en
la Santa Missa: «Domine, non sum
dignus!». No s’ha d’oblidar que,
davant la majestat i la perfecció de



Crist, Déu i Home, nosaltres som
perdularis que no posseeixen res,
que estem tacats amb la lepra de la
supèrbia, que no sempre veiem la mà
de Déu en el que ens succeeix i que,
en altres ocasions, ens quedem
paralitzats davant la seva Voluntat.
Però tot això no justifica l'actitud de
retreure'ns; ens ha de conduir, en
canvi, a repetir moltes vegades,
seguint l'exemple del nostre Pare: «jo
voldria, Senyor, rebre-us amb
aquella puresa, humilitat i
devoció...»

Cuius una stilla salvum facere
totum mundum quit ab omni
scelere

Donar a conèixer l'eficàcia de
l'Eucaristia

Amb aquestes paraules, se'ns
esmenta de nou aquesta
característica, tan pròpia de
l'Eucaristia: la seva
“sobreabundància”, “l’excés” d'amor



diví que se'ns ha concedit i se'ns
continua oferint constantment.
L'estrofa de l'himne eucarístic es
refereix a la dimensió expiatòria
d'aquest Sagrament: bastava una
gota de la sang de l'Home-Déu per a
esborrar tots els pecats de la
humanitat. Però va voler vessar-la
tota. «Un dels soldats li va obrir el
costat amb una llança i a l'instant va
brollar sang i aigua» (Jo 19, 34). La
sang, entre els pobles antics, i en
certa manera també avui, suposa
signe de vida. Crist va decidir no
estalviar gens de la seva sang, també
com a manifestació de la seva
voluntat precisa de comunicar-nos
tota la seva Vida.

Contemplar el lliurament total de
Jesús per nosaltres, considerar una
vegada més que «no és possible
separar en Crist el seu ésser de Déu-
Home i la seva funció de
Redemptor»[103], ens encoratja a ser
conscients que nosaltres no podem



contentar-nos amb conduir-nos
personalment com ànimes
d'Eucaristia: hem d'impulsar que
també els altres prenguin aquesta
determinació.

No n'hi ha prou que cadascun,
cadascuna, de nosaltres busqui i
tracti el Senyor en l'Eucaristia; hem
d’aconseguir “contagiar” —en la
nostra labor apostòlica— d’altres
com més millor, perquè també mirin
i freqüentin aquesta amistat
inigualable. «Estimeu moltíssim Jesús
sagramentat, i procureu que moltes
ànimes l’estimin: només si fiqueu
aquesta preocupació en les vostres
ànimes, sabreu ensenyar-la als altres,
perquè donareu el que visqueu, el
que tingueu, el que sigueu»[104].

Davant la trista ignorància que hi ha,
fins i tot entre molts catòlics,
pensem, filles i fills meus, en la
importància d'explicar a les persones
què és la Santa Missa i tot el que val,



amb quines disposicions es pot i es
deu rebre el Senyor en la comunió,
quina necessitat ens constreny
d'anar a visitar-lo en els sagraris,
com es manifesten el valor i el sentit
de la «urbanitat de la pietat»[105].

Aquí se'ns obre un camp inesgotable
i fecundíssim per a l’apostolat
personal, que portarà com a fruit,
per benedicció del Senyor,
moltíssimes vocacions. Així ens ho va
repetir el nostre estimadíssim Pare
des del principi, també amb el seu
comportament diari. «Per a complir
aquesta Voluntat del nostre Rei
Crist» (el nostre Pare es refereix amb
aquestes paraules a l'extensió de
l'Obra per l'orbe), «cal que tingueu
molta vida interior: que sigueu
ànimes d'Eucaristia, virils!, ànimes
d'oració. Perquè només així vibrareu
amb la vibració que l'esperit de
l'Obra exigeix»[106].

Estimar la mortificació i la penitència



Per a convertir-nos realment en
ànimes d'Eucaristia i ànimes
d'oració, no es pot prescindir de la
unió habitual amb la Creu, també
mitjançant la mortificació buscada o
acceptada. Don Álvaro del Portillo
ens ha deixat escrit que, en una
ocasió, el nostre Pare preguntava a
un grup de fills seus: «Què farem per
a ser apòstols, com el Senyor vol, a
l’Opus Dei?». I va respondre
immediatament, amb energia i amb
convenciment fermíssim: «dur Crist
crucificat en nosaltres! (...). El Senyor
escolta les peticions de les ànimes
mortificades i penitents»[107]. Don
Álvaro treia de seguida la conclusió,
que aplicava a si mateix i a tots:
«Considereu que, per a ser fidels al
gran compromís de corredimir, hem
d'identificar-nos personalment amb
nostre Senyor Jesucrist, mitjançant la
crucifixió de les nostres passions i
concupiscències en l'ànima i en el cos
(cf.Gal 5, 24). Aquesta és la divina
“paradoxa” que ha de renovar-se en



cadascú: “Per a Viure cal
morir” (Camí, n. 187)»[108].

Precisament en el sagrament del
Sacrifici del Fill de Déu, obtenim la
gràcia i la força per a identificar-nos
amb Crist en la Creu. No ho dubtem:
l'origen i l'arrel de la nostra vida de
mortificació es troben en la devoció
eucarística. Només serem en
condicions d'afirmar que som
autèntiques ànimes d'Eucaristia, si
vivim de debò —cum gaudio et pace
— clavats amb Crist en la Creu; si
sabem «subjectar-nos i humiliar-nos,
per l'Amor», si «els nostres
pensaments, els nostres afectes, els
nostres sentits i potències, les nostres
paraules i les nostres obres», tot, està
“ben lligat”, per l'amor a la Mare de
Déu, a la Creu del seu Fill»[109]. Una
ànima d'Eucaristia necessàriament
és, sempre i alhora, una ànima
sacerdotal; i de manera concreta, si
la criatura es consumeix en desigs de
reparar i de sacrificar. Llavors



guarda una ànima «essencialment,
totalment!, eucarística»[110].

Quan ens prenem seriosament allò
que la Missa és «la nostra Missa,
Jesús», perquè la celebra Jesús amb
cadascun de nosaltres, perquè
cadascun fa de si una oblació a Déu
Pare unida a la de Crist, llavors dura
les vint-i-quatre hores de la jornada.
«Estimeu molt el Senyor. Tingueu
afany de reparació, d'una major
contrició. Cal desagreujar-lo, primer
per nosaltres mateixos, com el
sacerdot fa abans de pujar a l'altar. I
nosaltres, que tenim ànima
sacerdotal, convertim la nostra
jornada en una missa, molt units a
Crist sacerdot, per a presentar al
Pare una oblació santa, que repari
per les nostres culpes personals i per
les de tots els homes (...). Tracteu-me
bé al Senyor, en la Missa i durant tot
el dia»[111].



Iesu, quem velatum nunc aspicio, /
oro, fiat illud quod tam sitio, / ut te
revelata cernens facie, / visu sim
beatus tuæ gloriæ

Fam de veure el rostre de Crist

Conclou l'Adoro te devote amb
aquesta estrofa, que es podria
resumir així: Senyor, que et vull
veure! Molt lògica conclusió, ja que
l'Eucaristia, «penyora de la glòria
venidora»[112], ens concedeix una
bestreta de la vida definitiva.
«L'Eucaristia és veritablement una
escletxa del Cel que s'obre sobre la
terra. És un raig de glòria de la
Jerusalem celestial, que penetra en
els núvols de la nostra història i
projecta llum sobre el nostre
camí»[113].

Aquest tresor central de l'Església
anticipa l'eternitat, perquè ens
converteix en comensals del “Sopar
de l'Anyell”, on els benaurats se
sadollen de la visió de Déu i del seu



Crist (cf. Ap 19, 6-10). Nosaltres
aconseguim ja, per la gràcia de Déu,
accés a la mateixa realitat, però no
de manera plena: només
imperfectament (cf. 1 Cor 13, 10-12).
Amb el do del Sagrament se'ns
augmenta i es consolida la vida nova
conferida amb el Baptisme, que està
cridada a la seva perfecció en la
glòria.

La recepció de Jesús en la Sagrada
Comunió ens obté serenitat davant la
mort i davant la incertesa del judici,
perquè Ell ha assegurat: «El qui
menja la meva carn i beu la meva
sang té vida eterna i Jo el
ressuscitaré l'últim dia» (Jo 6, 54).
«Qui s'alimenta de Crist en
l'Eucaristia no ha d'esperar el més
enllà per a rebre la vida eterna: la
posseeix ja en la terra com a primícia
de la plenitud futura, que abraçarà
l'home en la seva totalitat. En efecte,
en l'Eucaristia rebem també la
garantia de la resurrecció corporal al



final del món»[114]. La fe i l'esperança
eucarístiques allunyen de nosaltres
molts temors.

La Sagrada Eucaristia és «l'acció més
sagrada i transcendent que els
homes, per la gràcia de Déu, podem
realitzar en aquesta vida: combregar
amb el Cos i la Sang del Senyor ve a
ser, en cert sentit, com deslligar-nos
dels nostres lligams de terra i de
temps, per a estar ja amb Déu en el
Cel, on Crist mateix eixugarà les
llàgrimes dels nostres ulls i on no hi
haurà mort, ni plor, ni crits de fatiga,
perquè el món vell ja haurà acabat
(cf. Ap 21, 4)»[115].

Aquest Sagrament es col·loca com en
el llindar entre aquesta vida i l'altra,
no només quan s'administra als
moribunds en forma de viàtic; sinó
més pròpiament perquè conté el 
Christus passus, ja gloriós, de manera
que participa en l'ordre sacramental
de la condició d'aquesta vida, mentre



substancialment pertany ja a l'altra.
També per això, la pietat eucarística
ens anirà fent més i més Opus Dei,
empenyent-nos a conduir-nos com a
contemplatius en el món, ja que
caminem estimant en la terra i en el
Cel: «no “entre” el Cel i la terra,
perquè som del món. En el món i en
el Paradís alhora! Aquesta seria com
la fórmula per a expressar com hem
de compondre la nostra vida, mentre
siguem “in hoc sæculo”»[116].

Penyora de la vida eterna

El pla salvífic de Déu s'incoa en
aquesta etapa terrena, que és
“penúltima”, i es consuma en la que
ha de venir, que és eterna[117]. Així, la
fe comporta certa incoació del
coneixement cara a cara, una
incoació de la visió gloriosa i
beatífica. En l'Eucaristia, la tensió a
la glòria troba suport sobretot en
l'amor que neix del tracte. L'ànima
eucarística anhela adorar



obertament el Qui ja adora ocult en
el Pa, perquè el tracte repetit amb un
amor amagat genera un desig
irrefrenable de posseir-lo
obertament. «Tracta la Humanitat
Santíssima de Jesús... I Ell posarà en
la teva ànima una fam insaciable, un
desig “desbaratat” de contemplar la
seva Faç»[118].

Aquesta ha estat sempre la
impaciència dels sants, que guardava
Sant Josepmaria en el seu cor. «Els
qui s’estimen, procuren veure's. Els
enamorats només tenen ulls per al
seu amor. No és lògic que sigui així?
El cor humà sent aquests imperatius.
Mentiria si negués que em mou tant
l'afany de contemplar la faç de
Jesucrist. “Vultum tuum, Domine,
requiram" (Sal 26, 8), cercaré,
Senyor, el teu rostre. M'il·lusiona
tancar els ulls, i pensar que arribarà
el moment, quan Déu vulgui, que
podré veure’l, no “com en un mirall, i
sota imatges fosques... sinó cara a



cara” (1 Cor 13, 12). Sí, fills, “el meu
cor està assedegat de Déu, del Déu
viu: quan vindré i veuré la faç de
Déu?” (Sal 41, 3)»[119].

La devoció eucarística anirà
comunicant i augmentant en
nosaltres aquesta ànsia, fins a
convertir l'estar amb Crist en l'única
cosa que ens importi, sense que això
ens aparti d'aquest món; al contrari,
l’ estimarem més apassionadament,
amb el nostre cor unit estretament al
Cor de Jesucrist. La intimitat, el
tracte amb el Senyor en l'Eucaristia,
ens anirà imprimint amb vigor el
convenciment que la felicitat no es
troba en aquests o aquells béns de la
terra, que envelliran i
desapareixeran; sinó en el fet de
romandre per sempre amb Ell,
perquè la felicitat és Ell, que ja ara
posseïm com «tresor infinit,
margarita preciosíssima» en aquest
Sagrament[120]. «Quan donava la
Sagrada Comunió, aquell sacerdot



sentia ganes de cridar: aquí et dono
la Felicitat!»[121].

La Verge Santíssima, dona eucarística

Amb aquesta advocació —«dona
eucarística»—, Joan Pau II ha
proposat a l'Església l'exemple de
Maria com “escola” i “guia” per a
aprendre a esbalair-nos —que
equival a acollir, adorar, agrair...—
davant el misteri de l'Eucaristia[122]. A
la llum de la fe, ho entenem molt bé,
com va succeir al nostre Pare, que
ens feia considerar que en la Santa
Missa, «d'alguna manera, intervé la
Verge Santíssima, per l'íntima unió
que té amb la Trinitat Beatíssima i
perquè és Mare de Crist, de la seva
Carn i de la seva Sang: Mare de
Jesucrist, perfecte Déu i perfecte
Home. Jesucrist concebut en les
entranyes de Maria Santíssima sense
obra de baró, per la sola virtut de
l'Esperit Sant, duu la mateixa Sang de
la seva Mare: i aquesta Sang és la que



s'ofereix en sacrifici redemptor en el
Calvari i en la Santa Missa»[123].

Maria, al peu de la Creu, va unir el
seu propi sacrifici interior —«vegeu
si hi ha dolor com el meu dolor» (Lm
1, 12)— al del seu Fill, cooperant a la
Redempció en el Calvari. Ella
mateixa, «present amb l'Església, i
com a Mare de l'Església, en totes les
nostres celebracions
eucarístiques»[124], coopera amb el Fill
a difondre en el món —Mitjancera de
tota gràcia!— la infinita força
santificadora del Sant Sacrifici que
només Jesús compleix.

Filles i fills meus, si d'alguna manera
ens hem confrontat amb Dimes, el
bon lladre, i amb l'Apòstol Tomàs,
com no mirar Maria per a conèixer i
estimar més Jesús sagramentat, per a
aprendre d'Ell i imitar-lo, per a
«tractar-lo bé»? En aquesta
personalíssima labor, que de manera
incessant ens renovarà interiorment



i ens omplirà de desigs de santedat i
apostolat, ajudem-nos amb la
contemplació dels misteris del
Rosari, des de l’Anunciació, quan
veiem com la Verge acull
incondicionalment al seu si puríssim
el Verb encarnat, fins a la seva
glorificació, quan Déu la rep en cos i
ànima en la glòria, i la corona com a
Reina, Mare i Senyora nostra.

«A Jesús sempre s’hi va i s’hi “torna”
per Maria»[125]. Demanem a la nostra
Mare que ens prengui sempre de la
mà, i especialment en aquest Any de
l'Eucaristia perquè constantment
diguem al Senyor sagramentat, amb
les paraules i les obres: «t'adoro,
t'estimo!» Adoro te devote! I quan ho
fem, escoltem el nostre
estimadíssims Pare, que ens insisteix:
«invoqueu Maria i Josep, perquè
d'alguna manera seran presents en el
Sagrari, com ho van ser a Betlem i a
Natzaret (...). No ho oblideu!»[126].



Amb tot afecte, us beneeix

el vostre Pare

+ Xavier

Roma, 6 d'octubre de 2004, segon
aniversari de la canonització de Sant
Josepmaria.

[1] Concili Vaticà II, Decr. 
Presbyterorum ordinis, n. 5.

[2] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 87. Cfr Concili Vaticà II,
Const. dogm. Lumen gentium, n. 11;
Decr. Presbyterorum ordinis, n. 14.

[3] Concili de Trento, ses. XIII, Decret
sobre la Sagrada Eucaristia, ca. 1
(Denz. 1651).

[4] Cf. Ibid., ca. 2 (Denz. 1652).



[5] Sant Josepmaria, Camí, n. 538.

[6] Sant Josepmaria, Apunts presos en
una meditació, 14-IV-1960.

[7] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 83.

[8] Cf. Ibid., n. 84.

[9] Sant Joan Crisòstom, Homilies
sobre l'evangeli de Sant Mateu, 82, 4
(PG 58, 743).

[10] Cf. Camí, nn. 269, 537, 554; Forja,
nn. 831, 991; És Crist que passa, n.
151.

[11] Sant Josepmaria, Camí, n. 267.

[12] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 84.

[13] Ibíd.

[14] Sant Josepmaria, Homilia Sacerdot
per a l'eternitat, 13-IV-1973.



[15] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 64.

[16] Sant Josepmaria, Apunts presos en
una tertúlia, octubre 1972.

[17] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 90.

[18] Cf. Sant Tomàs d’Aquino, Summa
Teològica, II-II, q. 84, a. 2; Sant Joan
Damasc, Sobre la fe ortodoxa, 4, 12
(PG 94, 1133).

[19] Sant Josepmaria, Apunts presos en
una tertúlia, 4-IV-1970.

[20] Sant Josepmaria, Camí, nn. 539,
538. Cf. Solc, nn. 685, 686;Forja, n.
887.

[21] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 161.

[22] Sant Josepmaria, Apunts presos en
una meditació, 14-IV-1960.



[23] «Lauda, Sion, Salvatorem, / lauda
ducem et pastorem / in hymnis et
canticis. / Quantum potes, tantum
aude: / quia maior omni laude, / nec
laudare sufficis» (Missal Romà,
Solemnitat del Cos i la Sang de Crist,
Seqüència Lauda Sion).

[24] Sant Josepmaria, Forja, n. 838. Cf.
nn. 832, 837.

[25] Sant Josepmaria, Forja, n. 824.

[26] Sant Josepmaria, Solc, n. 818.

[27] Sant Josepmaria, Camí, n. 533.

[28] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 151.

[29] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 156.

[30] Sant Josepmaria, Homilia Sacerdot
per a l'eternitat, 13-IV-1973.



[31] Misal Romà, Solemnitat del Cos i
la Sang de Crist, Seqüència Lauda
Sion.

[32] Sant Josepmaria, Carta 28-III-1973,
n. 7.

[33] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 153.

[34] Concili de Trento, ses. XIII: Decret
sobre la Sagrada Eucaristia, cap. 4
(Denz. 1642).

[35] Pau VI, Credo del Poble de Déu, 30-
VI-1968. Cfr Joan Pau II, Litt. enc. 
Ecclesia de Eucharistia, 17-IV-2003, n.
15.

[36] Cf., per exemple, Pius XII, Litt. enc.
Mediator Dei, 20-XI-1947; Pau VI, Litt.
enc. Mysterium fidei, 3-IX-1965; Joan
Pau II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003; Catecisme de
l'Església Catòlica, nn. 1322-1419.



[37] Cf. Concili Vaticà II, Const. dogm. 
Dei Verbum, n. 10.

[38] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 84.

[39] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 109.

[40] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 6.

[41] Sant Josepmaria, Carta 28-III-1973,
n. 10.

[42] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 80.

[43] Ibid, n. 6.

[44] Cf. Sant Josepmaria, Solc, n. 817.

[45] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 155.

[46] Concili de Trento, ses. XXII, 
Doctrina sobre el Santíssim Sacrifici
de la Missa, cap. 2 (Denz. 1743).



[47] Joan Pau II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, n. 12.

[48] Concili de Trento, ses. XIII, Decret
sobre la Sagrada Eucaristia, cap. 7
(Denz. 1647).

[49] Sant Josepmaria, Camí, n. 533.

[50] Ibíd.

[51] Sant Tomàs d’Aquino, Col·lació 4
sobre el Credo.

[52] Ibid.

[53] Sant Josepmaria, Carta 24-III-1931,
n. 61.

[54] Sant Josepmaria, Homilia Sacerdot
per a l'eternitat, 13-IV-1973.

[55] Sant Josepmaria, Camí, n. 509.

[56] Sant Josepmaria, Forja, n. 887.

[57] Sant Josepmaria, Forja, n. 556.



[58] Sant Josepmaria, Via Crucis, XII
estació, n. 4.

[59] Sant Josepmaria, Camí, n. 876.

[60] Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
232.

[61] Ibid.

[62] Sant Josepmaria, Forja, n. 827.

[63] Sant Josepmaria, Carta 28-III-1973,
n. 7.

[64] Joan Pau II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, n. 14.

[65] Sant Josepmaria, Via Crucis, V
estació.

[66] Sant Josepmaria, Apunts presos en
una tertúlia, 25-VI-1972.

[67] Sant Josepmaria, Apunts presos en
una meditació, 9-IV-1937.



[68] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
nn. 301-303.

[69] Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
249.

[70] Sant Josepmaria, Forja, n. 835.

[71] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 154.

[72] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 129.

[73] Sant Josepmaria, Homilia Sacerdot
per a l'eternitat, 13-IV-1973.

[74] Sant Josepmaria, Forja, n. 542.

[75] Sant Josepmaria, Camí, n. 23.

[76] Sant Josepmaria, Solc, n. 688.

[77] Pío XII, Litt. enc. Mediator Dei, 20-
XI-1947, n. 20.

[78] Joan Pau II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, n. 12. Cf.



Concili de Trento, ses. 22 , Doctrina
sobre el Sant Sacrifici de la Missa,
cap. 2 (Denz. 1743).

[79] Catecisme de l'Església Catòlica, n.
1364.

[80] Sant Josepmaria, Apunts presos en
una tertúlia, 22-V-1970.

[81] Joan Pau II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, n. 11.

[82] Sant Josepmaria, Apunts presos en
una meditació, 14-IV-1960.

[83] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, nn. 86-87.

[84] Sant Josepmaria, Forja, n. 541.

[85] Cf. És Crist que passa, nn. 88-91.

[86] Sant Josepmaria, Forja, n. 69.

[87] Missal Romà, Solemnitat del Cos i
la Sang de Crist, Seqüència Lauda
Sion.



[88] Sant Tomàs d’Aquino, Summa
Teològica, III, q. 79, a. 1.

[89] Sant Lleó Magne, Homilia 12 sobre
la Passió, 7 (PL 54, 357).

[90] Catecisme de l'Església Catòlica, n.
1396.

[91] Concili d’Efes, any 431 (Denz. 262).

[92] Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
296.

[93] Sant Josepmaria, Apunts presos en
una meditació, 19-III-1975.

[94] Sant Josepmaria, Converses amb
Mons. Escrivà de Balaguer, n. 123.

[95] Sant Josepmaria, Via Crucis, XI
estació, n. 4.

[96] Concili Vaticà II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 3.



[97] Cf. Joan Pau II, Exhort. apost. 
Reconciliatio et pænitentia, 2-
XII-1984, n. 31, I.

[98] Sant Josepmaria, Forja, n. 828.

[99] Sant Josepmaria, Forja, n. 834.

[100] Sant Josepmaria, Camí, n. 536.

[101] Ibíd., n. 534.

[102] Ibíd., n. 321.

[103] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 122.

[104] Sant Josepmaria, Apunts presos
en una tertúlia, 4-IV-1970.

[105] Sant Josepmaria, Camí, n. 541.

[106] Sant Josepmaria, Instrucció, 1-
IV-1934, n. 3.

[107] Recollit per Don Álvaro del
Portillo, Carta, 16-VI-1978.

[108] Ibid.



[109] Ibid.

[110] Sant Josepmaria, Forja, n. 826.

[111] Sant Josepmaria, Apunts presos
en una tertúlia, 6-X-1968.

[112] Concili Vaticà II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, n. 47.

[113] Joan Pau II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, n. 19.

[114] Joan Pau II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, n. 18.

[115] Sant Josepmaria, Converses amb
Mons. Escrivá de Balaguer, n. 113.

[116] Sant Josepmaria, Apunts presos
en una meditació, 27-III-1975.

[117] Cf. Joan Pau II, Litt. enc. 
Evangelium vitæ, 25-III-95, n. 2.

[118] Sant Josepmaria, Via Crucis, VI
estació, n. 2.



[119] Sant Josepmaria, Apunts presos
en una meditació, 25-XII-1973.

[120] Sant Josepmaria, Camí, n. 432.

[121] Sant Josepmaria, Forja, n. 267.

[122] Cf. Joan Pau II, Litt. enc. Ecclesia
de Eucharistia, 17-IV-2003, nn. 53-58.

[123] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 89.

[124] Joan Pau II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, n. 57.

[125] Sant Josepmaria, Camí, n. 495.

[126] Sant Josepmaria, Apunts presos
en una conversa, 6-VI-1974.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/carta-pastoral-
del-prelat-de-lopus-dei-sobre-leuca/

(23/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/carta-pastoral-del-prelat-de-lopus-dei-sobre-leuca/
https://opusdei.org/ca-es/article/carta-pastoral-del-prelat-de-lopus-dei-sobre-leuca/
https://opusdei.org/ca-es/article/carta-pastoral-del-prelat-de-lopus-dei-sobre-leuca/

	Pregar amb l'Adoro te devote

