opusdei.org

Pregar amb I'Adoro
te devote

Mons. Xavier Echevarria, va
escriure aquesta carta el 2004
per ajudar a meditar I'himne
eucaristic “Adoro te devote”, un
dels cinc textos que Sant Tomas
d'Aquino va compondre en
honor de Jesus al Santissim
Sagrament.

11/12/2023

» Carta en format PDF

» Carta en format ePub


https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v1/pdf/carta-pastoral-catala.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/pregar-amb-ladoro-te-devote20231127163310826098.epub

Escolta la lectura de la carta
(01:35:37)

Disponible també a ivoox i iTune

INDEX

Adoro te devote, latens deitas, qua
sub his figuris vere latitas

—Tant va estimar Déu el mon
—Un Déu proper
—Actes d'adoracio

Tibi se cor meum totum subiicit,
quia, te contemplans, totum deficit


https://go.ivoox.com/rf/120875799
https://podcasts.apple.com/es/podcast/pregar-amb-ladoro-te-devote/id1622805762?i=1000638163740

—Esbalair-se davant el misteri d'amor
—-En I’“escola” de Sant Josepmaria

Visus, tactus, gustus in te fallitur,
sed auditu solo tuto creditur

—-Amb la llum de la fe

Credo quidquid dixit Dei Filius; nil
hoc verbo veritatis verius

—Paraules de vida Una actitud de
confianca

In Cruce latebat sola deitas, at hic
latet simul et humanitas

—Amb Crist en el Calvari

— El lladre penedit

—Catedra de totes les virtuts

— Lliurar-se al servei dels altres

Ambo tamen credens atque
confitens, peto quod petivit latro
pcenitens



—El ritme de la contricio
—Fiar-se de la misericordia divina

Plagas, sicut Thomas, non intueor,
Deum tamen meum te confiteor

-L'actitud inicial de Tomas
—-A l'hora de les proves
—-A les nafres de Crist

Fac me tibi semper magis credere,
in te spem habere, te diligere

—Animes d'eucaristia: fe, amor,
esperanca

—-Delicadeses del Senyor

O memoriale mortis Domini, panis
vivus, vitam praestans homini

—Memorial del Sacrifici de la Creu
—Centre 1 arrel de la vida espiritual

-Una correspondencia esforcada



—Comuni6 amb Crist i unitat de
I'Església

Praesta meae menti de te vivere, et
te illi semper dulce sapere

—Viure de Crist
—Unitat de vida

Pie pellicane, Iesu Domine, me
immundum munda tuo sanguine

—Purificar-se més i més
—Combregar dignament

Cuius una stilla salvam facere
totum mundum quit ab omni
scelere

—Donar a coneéixer l'eficacia de
I'Eucaristia

—Estimar la mortificacié i la
peniténcia



Iesu, quem velatum nunc aspicio, /
oro, fiat illud quod tam sitio, / ut te
revelata cernens facie, / visu sim
beatus tue gloriae

—-Fam de veure el rostre de Crist
—Penyora de la vida eterna

—-La Verge Santissima, dona
eucaristica

«En la Santissima Eucaristia es conté
tot el bé espiritual de 1'Església, és a
dir, Crist mateix, la nostra Pasqua i
Pa viu, que per la seva Carn
vivificada i que vivifica per 'Esperit
Sant, déna vida als homes»™.
Aquesta misteriosa i inefable
manifestacio de I'amor de Déu per la
humanitat, ocupa un lloc privilegiat
en el cor dels cristians i,
concretament, dels fills de Déu en

I’Opus Dei. Aixi ho va ensenyar el



nostre estimadissim Pare amb el seu
exemple, amb la seva predicacio i
amb els seus escrits, quan afirmava
que 1'Eucaristia constitueix «el centre
il'arrel de la vida espiritual del
cristia»®,

Per aixo, ens ha omplert d'alegria la
decisio del Sant Pare, que es va fer
publica la passada Solemnitat del
Corpus Christi, de celebrar un Any de
l'Eucaristia a 1'Església universal.
Recordeu que aquest temps comenca
en el present mes d'octubre, amb el
Congrés Eucaristic Internacional de
Guadalajara (Mexic), i es concloura a
I'octubre de 2005, amb 1'Assemblea
ordinaria del Sinode de Bisbes,
dedicada precisament a aquest
admirable Sagrament.

En continuitat ideal amb el Jubileu
del 2000 i en I'esperit de la Carta
Apostolica Novo Millennio ineunte,
desitjo que els fidels de la Prelatura,
els Cooperadors i les persones que es



formen a la calor de l'esperit de
I'Obra, diariament secundem el
Roma Pontifex i procurem amb totes
les nostres forces que la Sagrada
Eucaristia ocupi cada vegada més el
nucli de la nostra existencia sencera.
També us suggereixo que, en aquest
Any eucaristic, acompanyats per la
Mare de Déu amb el rés del Rosari i
moguts per l'exemple de Sant
Josepmaria, anem activament al
Sagrari per a manifestar a Jesus, fet
Hostia Santa, amb profunda
sinceritat: Adoro te devote! Fixem-
nos aquesta meta amb exigencia de
conducta, perque la nostra vida
valdra en la mesura de la intensitat
de la nostra pietat eucaristica.

Adoro te devote, latens deitas, qua
sub his figuris vere latitas

Tant va estimar Déu el mon

Comencem amb un acte personal
d’adoraci6 rendida a I'Eucaristia, al
mateix Crist, ja que en aquest



Santissim Sagrament «estan
continguts veritablement, realment i
substancialment el Cos i la Sang
juntament amb l'anima i la divinitat
de nostre Senyor Jesucrist, i, per
consegiient, Crist enter»". Jesus s’hi
troba present, pero no se’l veu: esta
ocult sota les espécies de pa i de vi'.
«Esta amagat en el Pa ... per amor
teu»’.

L'amor que manifesta a les criatures
és la causa que s'hagi quedat entre
nosaltres, en aquest mon, sota el vel
eucaristic. «Des de petit he compres
perfectament el perque de
I'Eucaristia: és un sentiment que tots
tenim; voler quedar-nos per sempre
amb qui estimem»'®’. El nostre Pare,
considerant el misteri de I'amor de
Crist que posa les seves delicies a
estar entre els fills dels homes (cf.
Prv 8, 31), que no consenteix deixar-
nos orfes (cf. Jo 14, 18), que ha decidit
romandre amb nosaltres fins a la
consumacio dels segles (cf. Mt 28, 20),



il-lustrava el motiu de la institucio
d'aquest Sagrament amb la imatge de
les persones que s'han de separar.
«Desitjarien estar sempre juntes,
pero el deure —el que sigui— els
obliga a allunyar-se»; i pel fet de no
estar en condicions d'aconseguir-ho,
«es bescanvien un record, potser una
fotografia», pero «no aconsegueixen
fer més perque el poder de les
criatures no arriba tan lluny com el
seu voler». Jesus, Déu i Home, supera
aquests limits per amor nostre. «El
que nosaltres no podem, ho pot el
Senyor». Ell «no deixa un simbol,
sind la realitat: es queda Ell
mateix»"": el qui va néixer de Maria a
Betlem; el qui va treballar a Natzaret
ivarecorrer GalileaiLa Judeaiva
morir crucificat en el Golgota; el qui
va ressuscitar gloriosament al tercer
dia i es va apareixer als seus
deixebles repetides vegades'™.

La fe cristiana ha confessat sempre
aquesta identitat, també per a



rebutjar les nostalgies dels qui
excusaven el seu escas esperit cristia,
al-legant que no veien el Senyor com
els primers deixebles; o dels qui
argumentaven que es comportarien
d'una altra manera si poguessin
tractar-lo fisicament. «Quants diuen
ara: “Voldria veure la seva forma, la
seva figura, els seus vestits, el seu
calcat!” Doncs heus aqui que el veus,
el toques, el menges. Tu desitges
veure els seus vestits; pero Ell se't
dona a si mateix, no nomes perque el
vegis, sino perque el toquis i el
mengis, i el rebis dintre teu. Ningu,
doncs, s'hi apropi amb desconfianca,
ningu amb tebiesa: tots encesos, tots
fervorosos i vigilants»"'

Un Déu proper

Sant Josepmaria ens ha ensenyat a
assumir amb plenitud la fe en la
presencia real de Jesucrist en
I'Eucaristia, de manera que el Senyor
entri veritablement en la nostra vida



i nosaltres en la seva, que el mirem i
contemplem —amb els ulls de la fe—
com a una persona realment present:
ens veu, ens escolta, ens espera, ens
parla, se’ns apropa i ens busca,
s'immola per nosaltres en la Santa
Missa™”.

Explicava el nostre Pare que els
homes tendeixen a imaginar el
Senyor molt «lluny, on brillen les
estrelles», com si es desentengués de
les seves criatures; i no acaben de
creure «que també és sempre al
nostre costat»""", Potser hagiu trobat
persones que consideren el Creador
tan distint dels homes, que els
sembla que no el concerneixen els
petits o grans avatars que componen
la vida humana. Nosaltres, no
obstant aix0, sabem que no és aixi,
que «Déu habita en les altures i mira
les coses petites» (Sal 137, 6, Vg): es
fixa amb amor en cadascun, tot allo
nostre li interessa.



«El Déu de la nostra fe no és un ésser
llunya, que contempla indiferent la
sort dels homes: els seus afanys, les
seves lluites, les seves angoixes. Es
un Pare que estima als seus fills fins
a l'extrem d'enviar el Verb, Segona
Persona de la Trinitat Santissima,
perque, encarnant-se, mori per
nosaltres i1 ens redimeixi. El mateix
Pare amorods que ara ens atreu
suaument cap a Ell, mitjancant
I'acci6 de I'Esperit Sant que habita en
els nostres cors»"*. El seu amori el
seu interes infinits per cadascun de
nosaltres, han dut el Fill a quedar-se
en I'Hostia Santa, a més d'encarnar-
se1a treballar i a sofrir com els seus
germans els homes. Es veritablement
Emmanuel, Déu amb nosaltres. «El
Creador s'ha desbordat en afecte per
les seves criatures. Nostre Senyor
Jesucrist, com si encara no fossin
suficients totes les altres proves de la
seva misericordia, institueix
I'Eucaristia perque puguem tenir-lo
sempre a prop i —en el que ens és



possible entendre— perque, mogut
pel seu Amor, Ell que no necessita
res, no vol prescindir de
nosaltres»™"?.

Actes d'adoracio

Davant aquest misteri de fe i d'amor,
caiem en adoracio; actitud
necessaria, perque nomeés aixi
manifestem adequadament que
creiem que 1'Eucaristia és Crist
veritablement, realment i
substancialment present amb el seu
Cos, la seva Sang, la seva Animaila
seva Divinitat. També ens cal aquesta
disposicio perque només aixi el
nostre amor —rendit i total— pot
arribar al nivell de resposta
adequada a l'immens amor de Jesus
per cadascun (cf. Jo 13, 1; Lc 22, 15).
La nostra adoracio a Crist
sagramentat, per ser Déu, comporta
alhora gest extern i devocio interna,
enamorament. No és ritualisme
convencional, siné oblacié intima de



la persona que es tradueix
externament. «En la Santa Missa
adorem, complint amorosament el
primer deure de la criatura amb el
seu Creador: «adoraras el Senyor, el
Déu teu, i només a Ell serviras» (Dt 6,
13; Mt 4, 10). No adoracio freda,
exterior, d’esclau, siné intima
estimacio i acatament, que és amor
entranyable de fill»"*,

Els gestos d'adoracié —com la
inclinacio de cap o de cos, la
genuflexio, la prostracio— volen
sempre expressar reverencia i afecte,
submissig, anorreament, desig
d'unio, de servei i, per descomptat,
cap servilisme. La veritable adoracid
no significa allunyament, distancia,
sino identificacié amorosa, perqué
«un fill de Déu tracta el Senyor com a
Pare. El seu tracte no és un obsequi
servil, ni una reverencia formal, de
mera cortesia, siné que esta ple de
sinceritat i de confianca»'.



Quina categoria concedia Sant
Josepmaria a aquestes
manifestacions de pietat, per petites
que poguessin semblar! Aquests
detalls estan plens de sentit, revelen
la finor interior de la personaila
qualitat de la seva fe i del seu amor.
«Quina pressa tenen tots ara per a
tractar Déu! (...). Tu no tinguis
pressa. No facis, en lloc d'una
genuflexio piadosa, una contorsio del
Ccos, que és una burla (...). Fes la
genuflexio aixi, a poc a poc, amb
pietat, ben feta. I mentre adores
Jesus sagramentat, digues-li en el teu
cor: Adoro te devote, latens deitas.
T'adoro, oh Déu meu amagat»"®.

I més importancia encara reconeixia
a aquesta actitud interior d'amor,
que ha d’amarar totes les
manifestacions externes de la
devocid eucaristica. L'adoracio a
Jesus sagramentat va de la
contemplacio del seu amor per
nosaltres, a la declaracié rendida de



I'amor de la criatura per Ell; pero no
es queda només en qlestio de
paraules, que també resulten
necessaries, sind que es palesa
sobretot en fets externs i interns de
lliurament: «que cadascun sapiguem
dir al Senyor, sense soroll de
paraules, que res no podra separar-
nos d'Ell, que la seva disponibilitat —
inerme— de quedar-se en les
aparences tan fragils! del pa i del vi,
ens ha convertit en esclaus
voluntaris»"”. Fent resso a Sant Joan
Damasce, Sant Tomas d’Aquino
explica que, en la veritable adoracio,
la humiliacio exterior del cos
manifesta i excita la devocio interior
de l'anima, 1'ansia de sotmetre's a
Déu i servir-lo"®.

No hem de posar objecciéo —al
contrari!— al fet de repetir al Senyor
que ’estimem i ’'adorem, pero hem
d’apreuar aquestes paraules amb les
nostres obres de subjeccio i
d'obediéncia al seu voler. «Déu



nostre Senyor necessita que li
repetiu, en rebre'l cada mati: Senyor,
crec que ets Tu, crec que estas
realment ocult en les especies
sacramentals! T'adoro, t'estimo! I,
quan li feu una visita a l’oratori,
repetiu-li-ho novament: Senyor, crec
que ets realment present! t'adoro,
t'estimo! Aix0 és tenir afecte al
Senyor. Aixi ’estimarem més cada
dia. Després, continueu estimant-lo
durant la jornada, pensant i vivint
aquesta consideracid: acabaré bé les
coses per amor a Jesucrist que ens
presideix des del tabernacle»™?.

Tibi se cor meum totum subiicit,
quia, te contemplans, totum deficit

Esbalair-se davant el misteri d'amor

Davant el lliurament de Jesucrist en
I'Eucaristia, quantes vegades repetia
el nostre Pare: «es va quedar per a
tu»; «es va humiliar fins a aquests
extrems per amor teu»””. En
contemplar tant amor, el cor creient



queda com fulminat, ple d'admiracio,
1 desitja correspondre al seu torn
donant-se del tot al Senyor. «Jo
m'esbalaeixo davant aquest misteri
d'’Amor»™". Conreem aquest
sentiment, aquesta disposicio de la
intel-ligéncia i de la voluntat, per tal
de no acostumar-nos-hii per a
mantenir sempre l'anim senzill del
nen que es meravella davant els
regals que el seu pare li prepara.
Diguem també amb profund
agraiment: «Gracies, Jesus, gracies
per haver-te rebaixat tant, fins a
saciar totes les necessitats del nostre
pobre cor»®. I, com a conseqiiéncia
logica, esclatem a cantar, lloant el
nostre Pare Déu, que ha volgut
alimentar els seus fills amb el Cosila
Sang del seu Fill; perseverant en
aquesta lloanca perqué sempre
resultara curta®,

Jesus s'ha quedat en I'Eucaristia per a
remeiar la nostra feblesa, els nostres
dubtes, les nostres pors, les nostres



angoixes; per a guarir la nostra
solitud, les nostres perplexitats, els
nostres descoratjaments; per a
acompanyar-nos en el cami; per a
sostenir-nos en la lluita. Sobretot, per
a ensenyar-nos a estimar, per a
atreure'ns al seu Amor. «Quan
contempleu la Sagrada Hostia
exposada en la custodia sobre l'altar,
mireu quin amor, quina tendresa la
de Crist. Jo m'ho explico, per I'amor
que us tinc; si pogués estar lluny
treballant, i alhora al costat de
cadascun de vosaltres, amb quin gust
ho faria!»

»Crist, en canvi, si que pot! I Ell, que
ens estima amb un amor
infinitament superior al que puguin
albergar tots els cors de la terra, s’ha
quedat perque puguem unir-nos
sempre a la seva Humanitat
Santissima, i per ajudar-nos, per
consolar-nos, per enfortir-nos, per tal
que siguem fidels»™*,



«No sOn els meus pensaments com
els vostres pensaments, ni els vostres
camins son els meus camins —oracle
de Jahveh—. Puix que tal com
superen els cels la terra, aixi superen
els meus camins els vostres i els
meus pensaments els vostres» (Is 55,
8-9). La logica eucaristica sobrepassa
tota logica humana, i aix0 no només
pel fet que la presencia de Crist sota
les espécies sacramentals és un
misteri que mai no podrem
comprendre plenament amb la
nostra intel-ligencia; sin6 també
perqueé la donacio de Crist en
I'Eucaristia desborda completament
la petitesa del cor huma, la de tots els
cors humans junts. A la capacitat de
la nostra ment, tanta generositat li
pot semblar inexplicable, perque es
troba molt distant dels egoismes
grans o petits que tantes vegades ens
soteguen.

«El més gran boig que hi ha hagut i hi
haura és Ell. Es possible bogeria més



gran que entregar-se com Ell
s’entrega, i als qui s’entrega?

»Perqué bogeria hauria estat quedar-
se com un Nen indefens; pero,
aleshores, fins i tot molts malvats
s'entendririen, sense gosar
maltractar-lo. Li sembla poc: va voler
anorrear-se més i donar-se més. I es
va fer menjar, es va fer Pa.

»—Divi Boig! Com et tracten els
homes?... Jo mateix?»"*,

Cal engrandir el cor per a apropar-se
a Jesus sagramentat. Certament, la fe
€s necessaria; pero es requereix a
més, per a ser anima d'Eucaristia,
“saber voler”, “saber donar-se als
altres”, imitant —dintre de la nostra
poquedat— el lliurament de Crist a
tots i a cadascun. Amb la seva
experiéncia personal, Sant
Josepmaria ha pogut confiar-nos: «La
frequiéncia amb que visitem el
Senyor esta en funcio de dos factors:



fe i cor; veure la veritat i estimar-
la»[26]

En I*escola” de Sant Josepmaria

El nostre Pare va assaborir amb
profunditat, des de molt jove, I'amor
de Crist en quedar-se en aquest
Sagrament, perqueé tenia una fe molt
gran —«que es podia tallar»—1
perque sabia amar: es podia posar
«com exemple d'home que sap
estimar». Per aixo, la «bogeria
d'amor» del Senyor en donar-se a
nosaltres en aquest Sagrament «li va
robar el cor», 1 va entendre el
summum d’anorreament i
humiliacié a qué va arribar el Senyor
per un afecte tendre i fort a cadascun
de nosaltres. Per aixo també, va
saber correspondre a aquest amor
sense cedir a la generalitat de
I'anonimat: es va considerar
directament interpel-lat per Crist que
s'oferia per la seva vida, i per la de
tots, en I'Eucaristia, 1 va estar en



condicions d'escriure, referint-se al
Sant Sacrifici: «“La nostra” Missa,
Jesus...»7,

Emprenguem quotidianament aquest
itinerari del nostre estimadissim
Fundador: demanem al Senyor
moltes vegades amb els Apostols,
com repetia Sant Josepmaria: adauge
nobis fidem!; i, per tant, aprenguem
en “l'escola de Mariano” a donar-nos
constantment als altres, comencant
per servir els qui es troben al voltant
nostre, amb una atencio vibrant
d'amor sacrificat. Aixi sabrem també
entrar nosaltres en el misteri de
I'Amor eucaristic i unir-nos
intimament al sacrifici de Crist.
Alhora, I'amor que alberguem al
Senyor sagramentat ens dura a
donar-nos als altres, precisament
sense que es noti, sense fer-lo pesar:
com Ell, passant ocults. «Per amor i
per a ensenyar-nos a estimar, va
venir Jesus a la terra i es va quedar
entre nosaltres en 1'Eucaristia»™.



Hem d'imitar en la nostra conducta
personal 'oblatus est quia ipse voluit
(Is 53, 7, Vg) de Jesus: aquesta
decidida determinacio interior de
donar-se i lliurar-se a la persona
estimada, de complir el que espera i
demana. Necessitem un cor net, ple
d'afectes dreturers, buit dels
desordres que introdueix el jo
desorbitat. «L.es manifestacions
externes d'amor han de néixer del
cor, 1 perllongar-se amb
testimoniatge de conducta cristiana
(...). Que les nostres paraules siguin
veritables, clares, oportunes; que
sapiguen consolar i ajudar, que
sapiguen, sobretot, portar a d’altres
la llum de Déu»"”,

Ser de debo animes d'Eucaristia no es
redueix a la fidel observanca d'unes
cerimonies, que resulten per
descomptat indispensables; s'estén al
lliurament complet del cor i de la
vida, per amor a Qui ens va
consignar i ens continua consignant



la seva amb absoluta generositat.
Aprenguem de la Mare de Déu la
humilitat i 1a disponibilitat sense
condicions per a estimar, acollir i
servir Jesucrist. Meditem sovint, com
ens proposava el nostre estimadissim
Pare, que Ella «va ser concebuda
immaculada per a albergar Crist en
el seu si». I afrontem la pregunta
amb que concloia aquesta invitacio:
«sil'accio de gracies ha de ser
proporcional a la diferencia entre do
1 merits, no deuriem convertir tot el
nostre dia en una Eucaristia
continua?»"".

Visus, tactus, gustus in te fallitur,
sed auditu solo tuto creditur

Amb la llum de la fe

Que patent s'alca el fracas dels sentits
davant el Santissim Sagrament!
L'experiéncia sensible, cami natural
perque la nostra intel-ligencia
conegui el que son les coses, aqui no
basta. Només I'oida salva I'home del



naufragi sensible davant 1'Eucaristia.
Només escoltant la Paraula de Déu
que revela el que la ment no percep a
través de la sensibilitat, i acollint-la
amb la fe, s'arriba a saber que la
substancia —encara que ho sembli—
no és pa sino el cos de Crist, no és vi
sind la sang del Redemptor.

També la intel-ligéncia trontolla,
perque no arriba ni arribara a
comprendre mai la possibilitat que
romanent allo sensible —les
“espécies”— del pa i del vi, la realitat
substancial constitueixi el Cosila
Sang de Crist. «El que no comprens i
no veus, ho afirma una fe viva, més
enlla de l'ordre propi de les coses»™".

Per aquesta virtut teologal
s'aconsegueix, davant el Misteri
eucaristic, la certesa que a la sola rao
humana es presenta com impossible.
«Senyor, jo crec fermament. Gracies
per haver-nos concedit la fe! Crec en
Tu, en aquesta meravella d'amor que



és la teva Presencia Real sota les
especies eucaristiques, després de la
consagracio, en l'altar i en els
Sagraris on estas reservat. Crec més
que si t'escoltés amb les meves
orelles, més que si et veiés amb els
meus ulls, més que si et toqués amb
les meves mans»®”.

«Es tota la nostra fe la que es posa en
acte quan creiem en Jesus, en la seva
presencia real sota els accidents del
paidel vi»**. Fe en el poder del
Creador; fe en Jesus, que afirma:
«Aix0 és el meu cos», i afegeix:
«Aquest és el calze de la meva sang»;
fe en l'accio inefable de 1'Esperit
Sant, que va intervenir en
I'encarnacio del Verb en el si de
Maria Verge i intervé en 'admirable
conversio eucaristica, en la
transubstanciacio.

Fe en I'Església, que ens ensenya:
«Crist Redemptor nostre va dir que
era veritablement el seu cos allo que



oferia sota l'aparenca de pa (Mt 26,
26 ss; Mc 14, 22 ss; Lc 22, 19 ss; 1 Cor
11, 24 ss); per aquest motiu I'Església
de Déu va tenir sempre la persuasio,
i ara novament ho declara en aquest
sant Concili, que per la consagracio
del paidel vi es realitza la conversio
de tota la substancia del pa en la
substancia del cos de Crist Senyor
nostre, i de tota la substancia del vi
en la substancia de la seva sang. I
aquesta conversio, propiament i
convenientment, fou anomenada
transubstanciacio per la Santa
Església Catolica»™.

En continuitat amb aquest Concili i
amb l’entera Tradicio, el Magisteri
posterior ha insistit en el fet que
«tota explicacio teologica que intenti
buscar alguna intel-ligencia d'aquest
misteri, deu mantenir, per a estar
d'acord amb la fe catolica, que en la
realitat mateixa, independentment
del nostre esperit, el paiel vi han
deixat d'existir després de la



consagracio, de manera que el cos i
la sang adorables de Crist Jesus son
els que estan realment davant de
nosaltres»™.

Us aconsello que, especialment al
llarg d'aquest Any de l'Eucaristia,
rellegiu i mediteu alguns dels més
importants documents que el
Magisteri de 1'Església ha dedicat al
Santissim Sagrament®. Acollim amb
agraiment intim aquests venerats
textos, reforcant la nostra obcedientia
fidei a la Paraula de Déu que en
aquests ensenyaments se'ns transmet
amb autoritat donada per
Jesucrist®”.

Credo quidquid dixit Dei Filius; nil
hoc verbo veritatis verius

Paraules de vida

La nostra fe es funda en les paraules
mateixes del Senyor, que 1'Església
ha enteés sempre com son, és a dir, en
sentit plenament real. Després



d'’haver multiplicat els pans i els
peixos, el Senyor va declarar: «Jo soc
el pa viu que ha baixat del cel. Si
algun menja aquest pa viura
eternament; i el pa que Jo donaré és
la meva carn per a la vida del

mon» (Jo 6, 51). No parlava en termes
figurats; si hagués estat aixi, en
comprovar que molts —inclosos
alguns deixebles— s'escandalitzaven
davant aquests mots, els hauria
explicat d'una altra manera. Pero no
ho va fer; al contrari, va reafirmar
amb forca: «El qui menja la meva
carnibeu la meva sang té vida
eterna, i Jo el ressuscitaré 1'ultim dia.
Perqué la meva carn és veritable
menjar i la meva sang és veritable
beguda» (Jo 6, 54-55). Perque no
pensessin que se’ls anava a oferir
com a aliment de forma material i
sensible, va afegir: «L'Esperit és el
que dona la vida, la carn no serveix
de res; les paraules que us he parlat
son esperit i son vida» (Jo 6, 63).



Son paraules del Verbum spirans
amorem: paraules d'amor, que duen
a l'amor, perqueé revelen I'Amor de
Déu a la humanitat, que anuncien la
Bona Nova: «La Trinitat s'ha
enamorat de I'home»"®. No li han
d’importar les nostres coses? No
intervindra en el nostre favor quan
calgui? «Diu Si6: “Jahveh m'ha
abandonat, el Senyor m'ha oblidat”.
Podria una dona oblidar al seu nen
de pit, no compadir-se del fill de les
seves entranyes? Doncs encara que
ella pogués oblidar-lo, jo no
t'oblidaré» (Is 49, 14-15). Aquest
interées, aquesta cura de Déu per
cadascun de nosaltres, amb
I'encarnacio del Verb ens arriba a
traveés del seu Cor huma.
«Commouen Jesus la fam i el dolor,
pero sobretot el commou la
ignorancia. “Va veure Jesus la
multitud que ’esperava, i se li
entendriren davant aixo les
entranyes, perque caminaven com
ovelles sense pastor, i aixi es va



posar a instruir-los sobre moltes
coses” (Mc 6, 34)»",

Una actitud de confianca

En el pla natural, és logic subratllar
la importancia de I'experiéncia
sensible, com a fonament de la
ciencia i del saber. Pero0 si els ulls es
queden «enganxats a les coses
terrenes», no és dificil o estrany que
succeeixi el que descrivia el nostre
Pare: «Els ulls s'entelen; la rao es
creu autosuficient per a entendre-ho
tot, prescindint de Déu (...). La
intel-ligéncia humana es considera el
centre de l'univers, s'entusiasma de
nou amb el “sereu com déus” (Gn 3,
5) 1, en omplir-se d'amor per si
mateixa, torna l'esquena a l'amor de
Déu»™”. En una época que «fomenta
un clima mundial per a centrar-ho
tot en 'home; un ambient de
materialisme, que desconeix la
vocacié transcendent de 1'home»™",
hem de conrear en nosaltres i



difondre al nostre voltant I'actitud
d'obertura als altres, de confianga
raonable en la paraula dels altres.

Abans us assenyalava que, per a
comprendre el «devessall divi»*” de
I'Eucaristia, cal “saber estimar”;
considereu també que igualment cal
“saber escoltar” i confiar, abans de
res, en Déu ien la seva Església. La fe
—submissio i, alhora, elevacio de la
intel-ligéncia— en Jesus sagramentat
ens alliberara d'aquesta espiral
nefasta que allunya de Déu i també
dels altres; ens defensara d'aquest
«envaniment general» que encobreix
«el pitjor dels mals»™®. Aquest
prostrar la intel-ligéncia davant la
Paraula increada, oculta en les
especies de pa, ens ajuda també a no
fiar-nos només dels nostres sentits i
del nostre judici, i a reforcar en
nosaltres l'autoritat de Déu que no
s'equivoca ni pot equivocar-se.



En el Sagrari s'oculta la fortalesa, el
refugi més segur contra els dubtes,
contra els temors i les inquietuds™*.
Aquest és el Sagrament de la Nova
Alianca, de I'Alianca eterna, novetat
ultima i definitiva perque ja no hi ha
cap altra possibilitat de donar-se
més. Sense Crist, 'home i el mon es
quedarien a les fosques. També la
vida del cristia es torna més i més
ombrivola si se separa d'Ell. Aquest
Sagrament, amb la seva definitiva
novetat, llenca per sempre la
velluria, la incredulitat, el pecat. «Tot
allo que és caduc, allo que és nociu i
allo que no serveix —el
descoratjament, la desconfianca, la
tristesa, la covardia— tot allo s’ha de
llencar. La Sagrada Eucaristia
introdueix en els fills de Déu la
novetat divina, 1 devem respondre in
novitate sensus (Rm 12, 2), amb una
renovacio de tot el nostre sentir i de
tot el nostre obrar. Se'ns ha donat un
principi nou d'energia, una arrel



poderosa, empeltada en el
Senyor»*,

In Cruce latebat sola deitas, at hic
latet simul et humanitas

Amb Crist en el Calvari

La celebracio de I'Eucaristia ens situa
en el Calvari, ja que «en aquest divi
sacrifici, que en la Missa es realitza,
es conté i incruentament s'immola
aquell mateix Crist que una sola
vegada es va oferir Ell mateix
cruentament en l'altar de la creu (He
9,27) (...). Una sola i la mateixa és, en
efecte, la victima, i el qui ara
s'ofereix pel ministeri dels sacerdots,
és el mateix que llavors es va oferir a
si mateix en la creu, i és nomeés
distinta la manera d'oferir-se»"?. «I
tenim accés al Calvari «no solament a
través d'un record ple de fe, sin6
també en un contacte actual, ja que
aquest sacrifici es fa present,
perpetuant-se sacramentalment en



cada comunitat que l’ofereix per
mans del ministre consagrat»*"".

En el Golgota, en una altra creu, prop
de Jesus hi és Dimes, el bon lladre.
Coincidim amb ell en aquest fet de
trobar-nos realment davant la
mateixa Persona, d’assistir al mateix
dramatic esdeveniment. També
coincidim —o volem coincidir— en la
fe profunda en aquesta Persona: ell
va creure que Jesus portava amb ell
el Regne de Déu i, penedit, desitjava
estar amb Crist en aquest Regne.
Nosaltres creiem igualment que és
Déu, el Fill de Déu, que es va fer
home per salvar-nos; pero ens
distingim d'aquell pecador contrit en
el fet que ell veia la humanitat de
Crist, pero no la divinitat; nosaltres,
en Jesus sagramentat, no veiem nila
divinitat ni la humanitat.

Ellladre penedit

A diferencia de l'altre malfactor,
Dimes reconeixia les seves culpes,



acceptava el castig merescut per les
seves ofenses i confessava la
santedat de Jesus: «Aquest no ha fet
cap mal» (Lc 23, 41). També nosaltres
preguem el Senyor que ens aculli en
el seu Regne. Per a rebre’l més
purificats en el nostre pit, confessem
les nostres culpesili demanem
perdd; quan calgui també, com
I'Església ens ensenya, acudint abans
amb dolor constructiu al sagrament
de la Reconciliacio:

«Sino és decent que ningu s'apropi a
cap funcid sagrada, sin6 santament;
(...) amb més diligencia encara (el
cristia) ha d’evitar apropar-se a
rebre'l sense gran reverencia i
santedat, assenyaladament llegint en
I'Apostol aquelles tremendes
paraules: “El qui menja i beu
indignament, menja i beu el seu
propi judici, en no discernir el cos del
Senyor” (1 Cor 11, 29). Per la qual
cosa, al que vol combregar cal
portar-li a la memoria el precepte



seu: “Mes provi's a si mateix
I'home” (1 Cor 11, 28).

»El costum de 1'Església declara que
és necessaria aquella prova per la
qual ningu ha d’apropar-se a la
Sagrada Eucaristia amb consciencia
de pecat mortal, per molt contrit que
li sembli estar, sense precedir la
confessié sacramental»™*®,

La humilitat de Crist crucificat va
moure Dimes a no ensuperbir-se i a
acceptar amb mansuetud el
sofriment, rebutjant la temptaci6 de
rebel-lar-se. «Humilitat de Jesus: a
Betlem, a Natzaret, al Calvari... —
Pero més humiliacio i més
baixament en 'Hostia Santissima:
més que a la cova, i que a Natzaret i
que a la Creu»™. Imitem el latro
pcenitens en la disposicio humil, amb
major motiu, perqué l'exemple
d’anorreament en I'Eucaristia, que
contemplem amb la fe, és encara més
gran que aquell que ell va veure amb



els seus ulls en el Calvari. Quan el
“jo” s'alci superbids, reclamant drets
de comoditat, sensualitat,
reconeixements o agraiments, el
remei és mirar el Crucificat, anar al
Sagrari, participar sacramentalment
en el seu sacrifici. A aquesta
conclusi6 arribava el nostre Pare,
que tancava aixi aquest punt de
Cami : «Per aixo, n’estic d’obligat a
estimar la Missa!»"",

Catedra de totes les virtuts

Escriu Sant Tomas d’Aquino que Crist
en la Creu dona exemple de tota
virtut: «Passio Christi sufficit ad
informandum totaliter vitam
nostram»"", basta girar els ulls al
Crucificat, per a aprendre tot el que
necessitem en aquesta vida. I
insisteix: «Nullum enim exemplum
virtutis abest a Cruce»®”, no hi falten
exemples de cap virtut, hi abunden
clarament per a totes: fortalesa,
paciencia, humilitat, despreniment,



caritat, obediencia, menyspreu dels
honors, pobresa, abando...

De I'Eucaristia podem afirmar altre
tant: és catedra excelsa d'amor i
d'’humilitat; en aquest Do divi, podem
enfortir-nos també en les altres
virtuts cristianes. «En la Sagrada
Eucaristia i en 1'oracié hi ha la
catedra en la qual aprenem a viure,
servint amb servei alegre totes les
animes: a governar, també servint; a
obeir en llibertat, volent obeir; a
buscar la unitat en el respecte de la
varietat, de la diversitat, en la
identificacié més intima»®?..

Es mostra especialment com a
catedra per a les virtuts que deuen
conrear-se diariament en el treball i
en la familia, en les situacions
comunes de les persones corrents:
saber esperar, saber acollir tothom,
estar disponible sempre... El silenci
de Jesus sagramentat resulta sobretot
eloquent per a qui, com nosaltres,



hem de santificar-nos nel bel mezzo
della strada, atrafegats en mil
ocupacions en aparenca d'escassa
importancia. Des del silenci
d'aquesta seu, Ell ens puntualitza que
la vida ordinaria ens ofereix —amb
la humilitat amb qué transcorre—
una possibilitat constant de
santificacio i d’apostolat; que enclou
tot el tresor i la forca de Déu, que
intervé i dialoga en cada instant amb
nosaltres, i s'interessa fins de la
caiguda d'un cabell de la criatura (cf.
Mt 10, 29).

Contemplant Jesus sagramentat, ens
endinsem en la necessitat de
moure'ns amb rectitud d'intencid,
amb el fet de no tenir altra voluntat
que la de complir el voler divi: servir
les animes perque arribin al Cel. Es
descobreix la transcendencia de
donar-nos als altres, gastant la
propia existéncia a acompanyar els
nostres germans els homes, sense
soroll, amb paciencia, discretament;



amb I'amistat i I'afecte manifestats
en obres potser petites pero
concretes i utils; amb la disponibilitat
de temps i amb l'amplitud de cor que
sap pronunciar per a tots, per a
cadascun, I'oportuna paraula, el
consell i el consol necessaris, el
comentari doctrinal i la correccio
fraterna.

«Ell s’abaixa a tot, ho admet tot,
s'exposa a tot —a sacrilegis, a
blasfemies, a la fredor de la
indiferéncia de tants—, amb la
condicio d’oferir, encara que sigui a
un home sol, la possibilitat de
descobrir els batecs d'un Cor que
salta en el seu pit nafrat»"*.

Lliurar-se al servei dels altres

Davant la preséncia real de Jesus en
el Sagrari, es compren l'eficacia
inefable d’«ocultar-se 1
desapareixer», que no comporta
caure en el dolce far niente, aillar-se
dels altres, deixar d'influir en



I'ambient i en el desenvolupament
dels esdeveniments en el propi ambit
familiar, professional o social. Es
tradueix, al contrari, en el fet de
donar tota la gloria a Déu i respectar
la llibertat dels altres; i també
d’empenyer-los cap al Senyor no amb
soroll huma, siné amb la “coaccié”
del propi lliurament i de la virtut
alegre i generosa.

Mirant el Senyor sagramentat, ens
persuadim de la conveniencia de
“fer-nos pa”; que els altres puguin
alimentar-se del nostre —de la nostra
oracio, del nostre servei, de la nostra
alegria— per a anar endavant en el
cami de la santedat. Ens convencem
de la necessitat del «sacrifici amagat i
silenciés»™, sense espectacle ni
gestos grandiloqiients. «Jesus es va
quedar en I'Eucaristia per amor...,
per tu.



»—S’hi va quedar, sabent com el
rebrien els homes..., i com el reps
tu.»

»—S’hi va quedar, perque el mengis,
perque el visitis i li expliquis les
teves coses i, tot tractant-lo en
I'oracio prop del Sagrariien la
recepcio del Sagrament, te
n’enamoris més cada dia, i facis que
altres animes —moltes!— segueixin
igual cami»®®,

En I'Eucaristia, Jesus mostra amb
eloqiiencia divina que, per a ser com
Ell, cal lliurar-se completament i
sense regateigs als altres, fins a fer
del nostre caminar un servei
constant. «Arribaras a ser sant si tens
caritat, si saps fer les coses que
agradin als altres i que no siguin
ofensa a Déu, encara que a tu et
costin»®".

Ambo tamen credens atque
confitens, peto quod petivit latro
pcenitens



El ritme de la contricio

Tornem a l'escena del Calvari, per a
escoltar la peticid del bon lladre, que
tant removia Sant Josepmaria quan
meditava I'Adorote devote. «He
repetit moltes vegades aquell vers de
I'himne eucaristic: “Peto quod petivit
latro peenitens”, i sempre em
commoc: demanar com el lladre
penedit!

»Va reconéixer que ell si mereixia
aquell castig atrog...  amb una
paraula va robar el cor a Cristies
“va obrir” les portes del Cel»"®,

Especialment en els ultims anys,
davant les dificultats de 1'Església, el
nostre Pare s'acollia amb tota la seva
anima a la misericordia divina,
demanant aquesta comprensio,
aquest amor de Déu per a siipera
tots. No exhibia meérits, que pensava
no tenir; «tot ho ha fet el Senyor»,
assegurava convencut. No apel-lava a
motius de justicia per a aconseguir



del Senyor l'ajuda en la tribulacio i
en la prova; buscava el refugi de la
seva compassio. Aixi, de la fe en Crist
passava a la contricid: a la conversio
constant i alegre. Amb aquesta logica
actuava el nostre Pare, ben segur que
cor contritum et humiliatum, Deus,
non despicies (Sal 50 [51], 19), no
menysprea Déu un cor contrit i
humiliat.

Ara, amb la seva intercessio en el Cel,
hem d'assimilar aquest ritme de fe i
dolor que constitueix el senyal
inequivoc d'autéentica vida interior.
El tracte eucaristic reforcara la
nostra esperanca, la nostra confianga
en la misericordia del Senyor, de
moltes maneres; entre altres,
ajudant-nos a descobrir les nostres
miseries perque les duguem al peu
de la Creu i aixi, amb la lluita contra
els defectes, alcem victoriosa la Creu
del Senyor sobre les nostres vides,
sobre les nostres debilitats.



Fiar-se de la misericordia divina

Dimes va trobar la misericordia i la
gracia divines transformant aquella
activitat que abans era la seva
“professio”: assaltar i robar a
d’altres. En la creu, per la fe i un
dolor sincer, “va assaltar” Crist, li “va
robar” el cor i va entrar amb Ell en la
gloria. El nostre Pare ens ha
transmes I’«<amoros costum
d’“assaltar” Sagraris»"°”; ens ha
ensenyat, sobretot, a unir el nostre
treball santificat a I'ofrena que Jesus
fa de Si mateix en la Missaia
treballar aixi amb la forca que
dimana del seu sacrifici.

L'experiéncia del latro pcenitens és
també la nostra: de la misericordia
del Senyor esperem la nostra
santificacio. En rebre el seu perdo i
la seva gracia, reflectim aquests dons
en la fraternitat amb queé tractem
tots, ja que la santedat, la perfeccio,
esta directament relacionada amb la



misericordia. Ho expressa clarament
el mateix Senyor: «Sigueu perfectes
com el vostre Pare celestial és
perfecte» (Mt 5, 48); i «<sigueu
misericordiosos com el vostre Pare és
misericordiés» (Lc 6, 36).

Pero hem de tenir sempre present
que «la misericordia no es queda en
una escarida actitud de compassio: la
misericordia s'identifica amb la
superabundancia de la caritat que, al
mateix temps, porta amb si la
superabundancia de la justicia»®”. Es
tradueix senzillament en el fet de
donar-se i dedicar-se als altres, com
el bon samarita: sense descurar els
propis deures i, al mateix temps,
decidir-se a sacrificar la comoditat i a
prescindir de petits —o no tan petits
— plans 1 interessos personals.
«Misericordia significa mantenir el
cor en carn viva, humanament i
divinament transformat per un amor
robust, sacrificat, generds»"*",



Entesa aixi, aquesta disposicio activa
de l'anim es pot aplicar-la
analogicament a Crist, Déu i Home.
Aix0 resultaria absurd si referissim
la nostra misericordia a Déu en si
mateix, pero no ho és en relacio6 a la
Humanitat de Jesus, ja que el mateix
Senyor ens ha dit que considera
dirigida a Ell la misericordia usada
amb els seus germans els homes,
adhuc els més petits (cf. Mt 25, 40). A
més, podem viure la misericordia
d'alguna manera —com a desgreuge
— amb la Humanitat del Senyor
oculta en el Sagrari, on se'ns
presenta com «el Gran Solitari»: és
un profund acte d'amor i de pietat
anar a visitar-lo a la «presé d'amor»,
on s'ha quedat «voluntariament
tancat»'* perqué ha volgut estar
sempre amb nosaltres, fins al final.

Quantes possibilitats se'ns obren per
a “tractar-lo bé”, per a acompanyar-
lo, per a manifestar-li afecte! A tal
conducta ens encoratjava Sant



Josepmaria: «Jesus Sagramentat, que
ens esperes amorosament en tants
Sagraris abandonats, jo demano que
en els dels nostres Centres et tractem
sempre “bé”, envoltat del nostre
afecte, de la nostra adoracio, del
nostre desgreuge, de I'encens de les
petites victories, del dolor de les
nostres derrotes»®?.

Plagas, sicut Thomas, non intueor,
Deum tamen meum te confiteor

L'actitud inicial de Tomas

Vuit dies després de la Resurreccio
de Jesus, en el Cenacle, Tomas mira el
Senyor, que li mostra les seves nafres
ili diu: «Porta aqui el teu dit i mira
les meves mans, i porta la tevamai
fica-la en el meu costat, i no siguis
incrédul sino fidel» (Jo 20, 27).
Nosaltres, en I'Eucaristia, ens trobem
també realment davant el seu cos
glorios, encara que alhora en estat de
victima —Christus passus— per la
separacio sacramental del coside la



sang. «El sacrifici eucaristic no
només fa present el misteri de la
passio i mort del Salvador, sino
també el misteri de la resurreccio,
que corona el seu sacrifici. En tant
que vivent i ressuscitat, Crist es fa en
I'Eucaristia “pa de vida” (Jo 6, 35 1
48), “pa viu” (Jo 6, 51)».

Podem pensar que I'Apostol Tomas,
quan agafaren Jesus a Getsemanti i
després —davant el “fracas huma” de
Crist—, es devia sentir desconcertat,
defraudat, desesperancat. Potser el
seu enfonsament interior era
especialment emotiu i per aixo li
costava, més que als altres deu,
acceptar la realitat de la Resurreccio
del Senyor. Se li va fer
particularment dificil tornar a creure
en Jesus, esperar de nou en Ell,
omplir-se altra vegada de solida
il-lusio; en poques paraules: estimar-
lo 1 sentir-se estimat per Ell. I va
posar condicions.



Déu s'ha revelat progressivament, i el
curs historic de la Revelacio d'alguna
manera es tradueix a nivell personal
en l'itinerari de fe de cadascun.
Qualsevol nou pas en aquest cami
significa un abando interior també
“nou”, que resulta més costos, que
obliga a una major identificacio amb
Crist, morint meés i més al propi jo. I
ens conve estar previnguts, perque la
reaccio de Sant Tomas pot també
treure el cap per la nostra anima:
una actitud d'incredulitat, de
resisténcia a creure sense vacil-lacio,
a creure més: no ens estranyem ni
ens espantem. Per a salvar aquest
inconvenient, repetim amb més fe
davant el Sagrari i en altres ocasions:
Dominus meus et Deus meus! (Jo 20,
28).

Els Apostols creien en Jesus com a
profeta i enviat de Déu; com a
Messies i Salvador d'Israel; com a Fill
de Déu. Pero s'havien format una
idea inexacta de com s'actuaria



aquesta salvacio6 i quines formes
assumiria el Regne del seu Mestre.
Els anuncis que Crist va puntualitzar
sobre la seva passio i mort, almenys
tres vegades, no els van entendre del
tot. Després, en part per la seva
indoléncia 1 en part per tota la
tragedia de la passio, els
esdeveniments els van posar
violentament davant el pla de Déu, i
tots van naufragar llevat de Sant
Joan. I els va costar, de manera
particular a Sant Tomas, acceptar la
realitat gloriosa de Crist ressuscitat.
Pero les diverses aparicions del
Senyor van resoldre les seves
reserves, i el mateix Tomas va
superar la seva fluixedat espiritual,
com acabo d'esmentar, amb un
meravellds acte de fe i d'amor:
Dominus meus et Deus meus!

A l'hora de les proves

No excloguem en nosaltres mateixos,
per diversos motius, una inicial



resisténcia a creure, per l'acumulacio
d'experiencies negatives; per
I'adversitat d'un ambient anticristia;
0 per «un encontre inopinat amb la
Creu»'®, que se'ns mostra més
concreta i crua: «Perque Déu ens
demana a tots una abnegacio plena, i
de vegades el pobre home de fang —
de que estem fets— es rebel-la;
sobretot, si hem deixat que el nostre
jo s'interposi en el treball, que ha de
ser per a Déu»'*®,

Aquest tipus de situacions les
superem sempre, amb la gracia
divina, si les afrontem pel que son:
invitacions a apropar-nos més a Déu,
a coneixer-lo millor i estimar-lo més,
a servir-lo amb més eficacia. I el
mitja més segur per a superar-les ens
ve facilitat per la trobada amb Crist
crucificat i glorios; amb Jesus
sagramentat. De manera molt
especial, llavors, ha arribat el
moment d'anar al Sagrari a parlar
amb el Senyor, que ens mostra les



seves nafres com a credencials del
seu amor; i, amb fe en aquestes
nafres que fisicament no
contemplem, descobrirem amb els
apostols la necessitat del Misteri que
«Crist patis i aixi entrés en la seva
gloria» (Lc 24, 26); acollirem més
clarament la Creu com un do divi,
entenent aixi aquella exhortacio del
nostre Pare: «tinguem I’afany de
veure la gloria i la joia ocultes en el
dolor»'*"",

A les nafres de Crist

Insisteixo, filles i fills meus, no
devem sorprendre'ns ni espantar-nos
si ens topem amb situacions
especialment dures, en les quals el
“clarobscur” de la fe ens presenta
més explicitament la seva dimensio
de foscor; ocasions en que potser
resultara mes dificil reconeéixer Crist,
tan sols atalaiar per on passa el cami
volgut per Déu. Aquest tipus de
proves interiors es pot deure, de



vegades, a la miséria humana, a la
falta de correspondencia; pero amb
freqiiencia no és aixi, sin6 que forma
part del pla volgut per Déu per a
identificar-nos amb Jesucrist, per a
santificar-nos.

Ha arribat el moment d’“anar”, com
va fer I'Apostol Tomas, a les nafres de
Crist. Aixi ens ho explica Sant
Josepmaria: «No oblideu que estar
amb Jesus és, segurament, topar-se
amb la seva Creu. Quan ens
abandonem en les mans de Déu, és
frequent que Ell permeti que
assaborim el dolor, la solitud, les
contradiccions, les calimnies, les
difamacions, les burles, per dintre i
per fora: perque vol conformar-nos a
imatge i semblanca seva, i tolera
també que ens diguin bojos i que ens
prenguin per necis.

»Es 'hora d'estimar la mortificaci6
passiva, que ve —oculta o descarada
1insolent— quan no l'esperem (...).



»En admirar i estimar auténticament
la Humanitat Santissima de Jesus,
descobrirem, una a una, les seves
nafres. I en aquests temps de
purgacio passiva, penosos, forts, de
llagrimes dolces o0 amargues que
procurem d’amagar, ens caldra ficar-
nos dintre de cadascuna d'aquelles
Santissimes Ferides: per tal de
purificar-nos, per complaure’ns amb
aquesta Sang redemptora, per
enfortir-nos (...).

»Aneu-hi com més us commogui:
descarregueu en les Ferides del
Senyor tot aquest amor huma... i
aquest amor divi. Que aixo és voler
la unid, sentir-se germa de Crist, un
consanguini seu, fill de la mateixa
Mare, perqueé és Ella qui ens ha
menat fins a Jesus»®.

No només en moments de prova, sino
sempre, busquem més
perseverantment la trobada amb
Crist ressuscitat, que ens espera a



I'Altar i al Sagrari. Amb quanta
confianca i seguretat hem d'acudir a
I'oracié davant Jesus sagramentat,
per a demanar, amb l'audacia dels
nens, per tantes necessitats i
intencions! Tomas apostol va posar
aquesta trobada com a condicio per a
creure; nosaltres, ara, per la gracia
de Déu, abriguem la certesa que en
aquest situar-nos davant Jesus es
resolen totes les nostres dificultats
espirituals. No contemplem ni la
humanitat ni la divinitat del Senyor,
pero creiem fermament, i anem a Ell,
que «ens veu, ens sent, ens espera i
ens presideix des del Tabernacle
estant, on es troba realment present
ocult en les especies sacramentals
(...), que pregunta: que et passa? Em
passa... i de seguida, llum o, si més
no, acceptacio i pau»®”. Aixi serem
fidels i sentirem l'impuls i la forga
per a dir a tothom, sense respectes
humans, amb naturalitat i amb
urgeéncia, que hem trobat Crist, que
I’hem tocat, que viu! Assaborirem,



com Sant Josepmaria, la veritat i el
goig que Iesus Christus heri et hodie,
ipse et in scecula! (He 13, 8).

Fac me tibi semper magis credere,
in te spem habere, te diligere

Animes d'eucaristia: fe, amor,
esperanga

El creixement de la vida espiritual
esta directament relacionat amb el
creixement de la devocio eucaristica.
Amb quina forg¢a ho va predicar el
nostre Pare! Com a fruit de la seva
propia experiéncia espiritual, ens
empeny a cadascuna, a cadascun:
«Sigues anima d'Eucaristia! —Si el
centre dels teus pensaments i
esperances és al Sagrari, fill, que
abundants els fruits de santedat i
d’apostolat!»"”.

El desig de santedat i el zel apostolic
troben en la contemplacio
eucaristica la seva llera i el seu
fonament més solid. «No comprenc



com es pot viure cristianament sense
sentir la necessitat d'una amistat
constant amb Jesus en la Paraula i en
el Pa, en l'oracié i en I'Eucaristia. I
entenc molt bé que, al llarg dels
segles, les successives generacions de
fidels hagin anat concretant aquesta
pietat eucaristica»'"".

Quan Déu s'apropa a l'anima per a
atreure-la a Si, la criatura ha de
disposar-se amb més actes de fe,
d'esperanca i d'amor; ha
d’intensificar la seva vida teologal,
traduint-la en més oracid, més
peniténcia, major frequéncia de
sagraments, més intens tracte
eucaristic. Aixi es va comportar
sempre el nostre Pare, sobretot des
que el Senyor va comencgar a
manifestar-se a la seva anima, amb
aquells indicis d'amor. Ja en el
Seminari de San Carlos va passar nits
senceres en oracid, acompanyant al
Senyor en el Sagrari; a mesura que
transcorrien les jornades, percebia



profundament la urgéncia d'estar
més amb EIl.

El cami cristia és sendera
essencialment teologal: fruit del
coneixement sobrenatural, de la
tensio al Bé infinit que és la Trinitat,
de la comuni6 en la caritat. I
I'adoracio eucaristica conté la seva
expressio més sublim, perqueé es
dirigeix a Déu tal com Ell ha decidit
quedar-se més al nostre abast.
Alhora, i per aix0 mateix, se'ns
mostra com el millor mitja per a
créixer en aquestes tres virtuts. El
nostre Pare les demanava tots els
dies, precisament en la Santa Missa,
mentre alcava Jesus sagramentat en
I'Hostia consagrada i en el calze amb
la seva Sang: adauge nobis fidem,
spem, caritatem!

La fe, I'esperanca i la caritat: virtuts
sobrenaturals, que només Déu pot
infondre en les animes i només Ell
pot intensificar. Pero aixo no



significa que la recepcio d'aquests
dons divins eximeixi de la
col-laboracid personal, perque en
tots els seus plans mai I’Omnipotent
no imposa el seu amor: «No vol
esclaus, sind fills, i respecta la nostra
llibertat»""?. Per aix0, d'ordinari,
disposa que la seva acci6 inefable
estigui acollida i acompanyada per
'esforg de la criatura: admirem-nos
davant la categoria que ens
atribueix.

Delicadeses del Senyor

Es possible descobrir que
I’ocultament de Jesucrist en les
especies eucaristiques, que respon a
les exigéncies de 1'economia
sacramental, també respon
precisament al desig divi de no
forcar la llibertat humana. Ocultant-
se, el Senyor ens convida a buscar-lo,
mentre Ell surt al nostre encontre,
«es deixa trobar»"”". Quantes vegades
succei aixi amb Sant Josepmaria,



que, sense adonar-se’n, sense
proposar-s’ho expressament, es
trobava “rumiant” paraules de
I'Escriptura que il-luminaven
aspectes de la seva labor, que li
manifestaven la voluntat de Déu, que
contestaven a problemes i dubtes
que havia exposat al seu Senyor!
«Explica I’Evangelista que Jesus,
després d'haver obrat el miracle,
quan volen coronar-lo rei, s'amaga.

»—Senyor, que ens fas participar del
miracle de I'Eucaristia: et demanem
que no t'amaguis, que visquis amb
nosaltres, que et vegem, que et
toquem, que et sentim, que vulguem
estar sempre al costat teu, que siguis
el Rei de les nostres vides i dels
nostres treballs»”.

La vida teologal, de fe, esperanca i
caritat, per la seva mateixa
naturalesa tendeix sempre a més, a
un creixement de la
correspondencia: no es conforma



amb el que ja fa. Senyal d'estimar de
debo Déu, per tant, és jutjar que se
I’estima poc, que s’ha d'augmentar el
tracte diari. Només qui alberga un
amor escas, pensa que ja ama molt.
El nostre Pare ens interpel-la amb
forca: «Que... no pots fer més!? —No
sera que... no pots fer menys?»"""
Responguem, acudint una vegada
més a Crist, Senyor nostre, ocult en el
Sagrari: «Fac me tibi semper magis
credere, in te spem habere, te
diligere!»

Aquesta tensio a “més” —com tota la
vida cristiana— troba en I'Eucaristia
la seva arrel i el seu centre. Perque
Jesus eucaristic és el cim del
“crescendo” de donacit de Déu a la
humanitat, i —en identificar-nos
amb Ell— ens comunica aquesta
mateixa tendencia al "crescendo" en
lliurament personal, “suaviter et
fortiter”, com duent-nos de la ma.
Aixi ho expressava Sant Josepmaria:
«Vas comencar amb la teva visita



diaria... —No m'estranya que em
diguis: comenco a estimar amb
bogeria la llum del Sagrari»"®. I,
davant el Tabernacle, supliquem
amb fervorosa pietat a Jesus que ens
concedeixi a tots, més i més, una «fe
operativa», una «caritat esforcada»,
una «esperanca constant» (1 Te 1, 3).

O memoriale mortis Domini, panis
vivus, vitam praestans homini

Memorial del Sacrifici de la Creu

L'Eucaristia és memorial de la mort
del Senyor i banquet on Crist ens
déna com a aliment el seu cosila
seva sang. «La divina saviesa —
ensenya Pius XII— ha trobat una
manera admirable per a fer manifest
el sacrifici del nostre Redemptor amb
senyals exteriors, que son simbols de
mort. En efecte, gracies a la
transubstanciacio del pa en el cos i
del vi en la sang de Crist, aixi com
esta realment present el seu cos,
també ho esta la seva sang; i



d'aquesta manera les espécies
eucaristiques, sota les quals es troba
present, simbolitzen la cruenta
separacio del cos i de la sang.
D'aquesta manera, la commemoracio
de la seva mort, realment succeida
en el Calvari, es repeteix en cadascun
dels sacrificis de l'altar; ja que per
mitja de senyals diversos se significa
1 es mostra Jesucrist en estat de
victima»'".

Joan Pau II, quan exposa aquesta
doctrina, escriu: «La Missa fa present
el sacrifici de la Creu, no se li afegeix
ino el multiplica. El que es repeteix
és la seva celebracio memorial, la
“manifestacié memorial” (memorialis
demonstratio), per la qual 1'tinic i
definitiu sacrifici redemptor de Crist
s'actualitza sempre en el temps. La
naturalesa sacrificial del Misteri
eucaristic no pot ser entesa, per tant,
com alguna cosa a part, independent
de la Creu o amb una referencia



solament indirecta al sacrifici del
Calvari»"®,

La Santa Missa mai no es queda, per
tant, en un simple record de
I'esdeveniment salvador del Golgota,
sind que l’actualitza
sacramentalment. Tot sagrament
realitza el que significa; aixi, la Missa
significa i fa present el mateix
sacrifici de Jesus en el Calvari. Ens
porta el memorial viu de la Passio i
Mort de nostre Senyor. «Quan
I'Església celebra 1'Eucaristia, fa
memoria de la Pasqua de Crist i
aquesta es fa present: el sacrifici que
Crist va oferir una vegada per
sempre en la Creu, roman sempre
actual»"”®. En el Sacrifici de 1la Missa,
unim totes les nostres coses a
I'oferiment amb que Jesucrist, Cap de
I'Església, es va lliurar a Déu Pare, en
adoracio, accio de gracies, satisfaccio
pels pecats de la humanitat i peticid
per totes les necessitats del mon.



Centre i arrel de la vida espiritual

El nostre Fundador, en les seves
catequesis, s'esforcava a explicar
l'intima relaci6 existent entre 1'Ultim
Sopar, la Creu i la Missa. En moments
en els quals, en no pocs ambients,
s'enfosquia l'esséncia sacrificial de
I'Eucaristia, va posar especial emfasi
en l'infinit valor del Sant Sacrifici.
Amb paraules assequibles a tots,
comentava en una ocasio:
«Distingeixo perfectament la
institucid de la Sagrada Eucaristia,
que és un moment de manifestacio
d'amor divi i huma, i el Sacrifici en
les fustes de la Creu. En el Sopar,
Jesus era passible, no havia patit
encara; en el Calvari és pacient,
sofrint amb gest de Sacerdot Etern.
Jesus és alli clavat amb ferros,
després d'haver santificat el mon
amb les seves petjades, 1 mor per
amor de cadascun de nosaltres: tota
la seva sang és el preu de la nostra
anima, de cada anima»"®".



Amb aquesta immolacio, el Senyor
ens ha obtingut una redempcio
eterna (cf. He 9, 12). Aquest sacrifici
«és tan decisiu per a la salvacio del
génere huma, que Jesucrist I’ha
realitzat i ha tornat al Pare només
després d'haver-nos deixat el mitja
per a participar-hi, com si hi
haguéssim estat presents. Aixi doncs,
tot fidel hi pot prendre part, obtenint
fruits inesgotablement. Aquesta és la
fe, de la qual han viscut al llarg dels
segles les generacions cristianes»®!,

Sant Josepmaria va saber acollir
aquest llegat de fe i viure'l a fons en
totes les seves implicacions. Seguint
el consell i I'exemple dels Sants
Pares, va buscar sempre imitar —al
llarg de cada dia— el que es realitza
en la Missa, i aix0 mateix aconsellava
als altres: «Que t'identifiquis amb
aquest Jesus Hostia que s'ofereix en
l'altar!»™". Sempre es va exercitar en
el que ensenyava: la Santa Missa,
com a centre i arrel de la vida



espiritual del cristia, constitui el
fonament de cadascuna de les seves
jornades. I ho va saber meditar i
transmetre a la llum de la seva
contemplacio profunda del Misteri
eucaristic.

La Missa «és accio divina, trinitaria,
no humana. El sacerdot que celebra
serveix el designi del Senyor,
prestant el seu cos i la seva veu; pero
no obra en nom propi, sino in
persona et in nomine Christi, en la
Persona de Crist, i en nom de Crist.

»L'amor de la Trinitat als homes fa
que, de la presencia de Crist en
I'Eucaristia, neixin per a I'Església i
per a la humanitat totes les gracies.
Aquest és el sacrifici que profetitza
Malaquies (...). Es el Sacrifici de Crist,
ofert al Pare amb la cooperacio de
I'Esperit Sant: oblacio de valor
infinit, que eternitza en nosaltres la
Redempcio, que no podien



aconseguir els sacrificis de 'Antiga
Llei.

»La Santa Missa ens situa d'aquesta
manera davant els misteris
primordials de la fe, perque és la
donacid mateixa de la Trinitat a
I'Església. Aixi s'entén que la Missa
sigui el centre il'arrel de la vida
espiritual del cristia. Es el fi de tots
els sagraments. En la Missa
s'encamina cap a la seva plenitud la
vida de la gracia, que va ser
dipositada en nosaltres pel Baptisme,
i que creix, enfortida per la
Confirmacio»®?.

Una correspondencia esfor¢ada

La celebraci6 de I'Eucaristia ha de
convertir-se, insisteixo, en el centre 1
arrel de la vida espiritual d'un fill de
Déu, perque en aquest sagrament
culmina el sacrifici de la vida del Fill
de Déu: no només el posa davant els
nostres ulls i ens concedeix imitar-lo
en la nostra resposta quotidiana, sind



que a meés ens atorga la gracia de la
Redempcio i la possibilitat de lliurar-
nos com Ell per a la gloria de Déuila
salvacio de les animes.

Rebre tan inefable do requereix la
nostra esforcada correspondencia, i
que maldem seriosament per unir-
nos — unir tot allo nostre— a
I’oblacio de Jesus a Déu Pare. «En el
Sant Sacrifici de 1'altar, el sacerdot
pren el Cos del nostre Déu i el Calze
amb la seva Sang, 1 els aixeca sobre
totes les coses de la terra, dient: “Per
Ipsum, et cum Ipso, et in Ipso” —pel
meu Amor!, amb el meu Amor!, en el
meu Amor!

»Uneix-te a aquest gest. Més encara:
incorpora aquesta realitat a la teva
vida»®",

Desitjo insistir en el fet que el nostre
Pare no es va limitar a ensenyar que
la Santa Missa és centre i arrel de la
vida interior, sin6 que també va
mostrar com correspondre



personalment a la donacio de la
Trinitat en el Sant Sacrifici, de
manera que la lluita espiritual de
cadascu girés veritablement entorn
de la Missa, d'aquest Sacrifici es
nodris i en aquest Holocaust
s'arrelés.

Entre altres consells, comentava que
li resultava molt profités dividir la
jornada en dues meitats: una per a
preparar la Missa i una altra per a
agrair-la; aprofitava el temps del
repos nocturn per a intensificar el
dialeg contemplatiu, subratllant la
seva dimensio eucaristica; i, molt
especialment, procurava assaborir i
obtenir contingut de cada gestide
cada paraula dels diversos moments
que componen la celebracio
eucaristica. Unia tota aquesta
exercitacio —sempre amb nous
matisos— a expressions de fe,
esperanca i caritat, a situacions i
intencions concretes. Com ens ajuda



la seva homilia “L'Eucaristia, misteri
de fe i d'amor”!®.

Tot el que, amb la gracia de Crist —
saba divina— ens arriba de l'arrel
eucaristica, exigeix —ja us ho he dit
— també esforg de la nostra part.
Sant Josepmaria ens exhorta a aquest
estupend combat diari: «Lluita per a
aconseguir que el Sant Sacrifici de
I'Altar sigui el centre il'arrel de la
teva vida interior, de manera que
tota la jornada es converteixi en un
acte de culte —prolongacio de la
Missa que has oit i preparacio per a
la seglient—, que es va desbordant
en jaculatories, en visites al
Santissim, en oferiment del teu
treball professional i de la teva vida
familiar...»®".

Comunio amb Crist i unitat de
l'Església

En el Sacrifici de I'Altar s'uneixen
I'aspecte convivial i el sacrificial:
Crist, a través del sacerdot, s'ofereix



com a Victima a Déu Pare, i el mateix
Pare ens el lliura a nosaltres com a
aliment. Crist sagramentat és el «Pa
dels fills»®”. La comunié del cos i
sang del Senyor ens omple d'una
gracia especifica, que produeix en
I'anima efectes analegs als que
I'aliment causa en el cos, «com soén el
sustentar, el créixer, el reparar i
delectar»®. Pero a diferéncia de
I'aliment corporal, on el cos assimila
a si el que menja, aqui succeeix al
reveés: som nosaltres els assimilats
per Crist al seu Cos, ens transformem
en Ell. «La nostra participacio en el
cos i en la sang de Crist, no tendeix a
altra cosa que a transformar-nos en
allo que rebem»®”,

L'Eucaristia s'alca en 1'Església com el
sagrament de la unitat, perque en
menjar tots un mateix Pa, ens fem un
sol Cos. La Santa Missa i la Comunio
edifiquen 1'Església, construeixen la
seva unitat i la seva fermesa, li
donen cohesio. «Els qui reben



I'Eucaristia s'uneixen més
estretament a Crist. Per aix0o mateix,
Crist uneix tots els fidels en un sol
cos: 'Església. La comunio renova,
fortifica, aprofundeix aquesta
incorporacio a I'Església realitzada ja
pel Baptisme. En el Baptisme vam ser
cridats a formar un sol cos (cf. 1 Cor
12, 13); I'Eucaristia realitza aquesta
crida»®.

Filles i fills meus, que important €és
que ens unim al Cap visible, en
celebrar o en participar en aquest
Sant Sacrifici! Tots ben units al Cap
de I'Església universal, al Papa;
vosaltres a qui fa de Cap en cada
Església particular, als Bisbes, i molt
especialment a aquest Pare vostre
que el Senyor ha volgut posar com a
Cap visible i principi d'unitat en
aquesta «petita part de I'Església»
que és1'Obra.

Praesta meae menti de te vivere, et
te illi semper dulce sapere



Viure de Crist

«La carn de Crist, en virtut de la seva
unié amb el Verh, és vivificant»™".
Sant Lluc escriu: «Tota la multitud
intentava tocar-lo, perqueé sortia d'Ell
una forca que curava tots» (Lc 6, 19).
També el Pa eucaristic és no només
pa viu, sino vivificant, que dona la
vida divina en Crist. En rebre'l,
cadascu pot dir amb Sant Pau: «Ja no
Visc jo, sin6 que Crist viu en mi» (Gal
2, 20).

Preesta meae menti de te vivere...
Aquesta estrofa ens convida a fer que
tot en nosaltres s'alimenti de viure
sempre de Crist, a assumir una
conducta completament fidel al seu
amor, a gustar perseverantment les
seves dolcors: que el nostre goigiel
nostre “gust” estiguin en Crist, que
anem a Ell «com el ferro atret per la
forca de l'imant»®*.

Aquest desig sincer, aquesta peticio,
ajuda poderosament a anhelaria



tenir cura de la unitat de vida; amb
altres paraules: no tenir més que un
Senyor en l'anima (cf. Mt 6, 24); no
buscar més que una cosa (cf. Lc 10,
42), 1 sotmetre's totalment a un sol
Amor, que és Ell; no voler sino el que
vol Déu, i acollir la resta perqué Déu
ho volien la manera i mesura que
Ell ho disposa; estar tan identificat
amb Crist, que el compliment de la
seva Voluntat es reveli en la criatura
com a caracteristica essencial de la
propia personalitat. Significa posseir
«els mateixos sentiments de Crist
Jesus» (Flp 2, 5); 1, per a assolir-ho,
demanem-li-ho a Ell, com Sant
Josepmaria: «Que jo vegi amb els
teus ulls, Crist meu, Jesus de la meva
anima»"®?.

Els cristians no hem d'oblidar que,
amb el Senyor, omnia sancta, tot és
sant; sense Ell, mundana omnia, tot és
munda. No ens deixem enganyar per
la falta d'amor, que s'oculta després
d'una aparenca de naturalitat, per a



no arrossegar amb decisio —per
amor— les consequencies de la
fidelitat a Crist. La nostra relacio
amb Déu només pot construir-se
sobre 1'inic model que és Crist; i hem
de veure amb claredat que la relacio
de Jesus amb el seu Pare brilla per la
seva total unitat: «Jo i el Pare som

w» (Jo 10, 30).

Unitat de vida

La Santa Missa, per si mateixa i més
encara quan hom lluita perque sigui
el centre de la propia vida interior,
posseeix un poder veritablement
unificant de 'existencia humana.
Jesus sagramentat, en la renovacio
incruenta del seu sacrifici en el
Calvari, pren per complet els treballs
iles intencions de la persona que
s'uneix a la seva oblacio; i els
recapitula en l'adoracio que Ell
rendeix al Pare, en I'agraiment que li
manifesta, en la expiacio que li
ofereix, i en la peticid que li dirigeix.



Aixi com Crist, en el seu caminar
terre, va recapitular la historia
humana des d'Adam; i, en el seu
sacrifici, va recapitular la seva
propia vida; aixi també en el Sacrifici
de la Missa s'unifica tot el que Déu
atorga a la humanitat i se sintetitza
tot el que la humanitat pot elevar al
Pare en Crist, sota I'impuls del
Paraclit. En una paraula, «la Sagrada
Eucaristia (...) resumeix i realitza les
misericordies de Déu amb els
homes»®*.

El Sant Sacrifici compendia el que ha
de ser la nostra conducta: adoracio
amorosa, accio de gracies, expiacio,
peticio; és a dir, dedicacio a Déu i,
per Ell, als altres. En la Missa deu
confluir tot el que ens pesiiens
atabali, tot el que ens ompli d'alegria
i ens il-lusioni, cada detall del quefer
quotidia; hi hem d'anar amb les
preocupacions nostres i les dels
altres, les del moén enter.



En les passades festes de Nadal,
comentava a un grup de germans
vostres que no anessin a Betlem
només amb les seves intencions i
necessitats, que duguessin al Nen els
sofriments i les urgencies de totes les
persones de 1'0Obra, de 1'Església, del
mon sencer. I el mateix us aconsello
ara a totes i a tots: aneu a la Missa,
presentant al Senyor les urgencies
materials i espirituals de tots, com
Crist va pujar a la creu carregat amb
els pecats dels homes de tots els
temps. Intentem pujar amb Ell i com
Ell a la Creu, on va intercedir —i ara
intercedeix des dels altars i des dels
Sagraris d'aquesta terra— davant el
seu Pare, per a obtenir a cada
criatura, amb sobreabundancia
divina, les gracies que necessita,
sense excloure’n cap.

Recordeu que, el 1966, Sant
Josepmaria va tenir una forta
experiéncia, que va relatar aixi:
«Després de tants anys, aquell



sacerdot va fer un descobriment
meravellds: va comprendre que la
Santa Missa és veritable treball:
“operatio Dei”, treball de Déu. I
aquell dia, en celebrar-la, va
experimentar dolor, alegria i
cansament. Va sentir en la seva carn
I'esgotament d'una labor divina.

»A Crist també li va costar esforg la
primera Missa: la Creu»™,

Va interpretar aquest episodi com si
Déu hagués volgut premiar el seu
esfor¢ d'anys per centrar la seva
existencia sencera en el Sant
Sacrifici; i, alhora, confirmar-lo en la
validesa sobrenatural d'aquest cami
per a arribar a la unitat de vida tan
caracteristica de l'esperit de 1'Obra.
Lluitem, jornada rere de jornada,
perque —fem el que fem— la nostra
ment es dirigeixi a Jesucrist, per a
adherir-nos als seus designis i també
per a endinsar-nos en el seu dolg
saber.



Pie pellicane, Iesu Domine, me
immundum munda tuo sanguine

Purificar-se més i més

L'antiga creenca que el pelican
alimenta les seves cries amb la
propia sang, fent-la brollar del seu
pit ferit amb el bec, ha estat
tradicionalment un simbol eucaristic,
que tractava d'exemplificar d'alguna
manera la inseparabilitat dels
aspectes sacrificial i convivial de
I'Eucaristia. Efectivament, en la
Santa Missa «s'efectua 1'obra de la
nostra redempcié»”®, i se'ns déna a
menjar el cos de Cristise'ns dona a
beure la seva sang.

En aquest Sagrament, queda pales
que la sang de Crist redimeix i alhora
alimenta i delecta. Es sang que renta
tots els pecats (cf. Mt 26, 28) i torna
pura l'anima (cf. Ap 7, 14). Sang que
engendra dones i homes de cos cast i
de cor net (cf. Zac 9, 17). Sang que
embriaga, que emborratxa amb



I'Esperit Sant i que desferma les
llengiies per a cantar i narrar les
«magnalia Dei» (Act 2, 11), les
meravelles de Déu.

L'Eucaristia, per ser el mateix
sacrifici del Calvari, conté en sila
virtut de rentar tot pecat i concedir
tota gracia: de la Missa, com del
Calvari, neixen els altres sagraments,
que després ens dirigeixen a
1'Holocaust de Jesucrist com al seu fi.
Pero el sagrament ordinari —
repetiv’ho en el apostolat—, disposat
per Déu per a la remissio dels pecats
mortals, no és la Missa, sin6 el de la
Penitencia; el de la Reconciliacié amb
Déu i amb I'Església, mitjan¢ant
I'absolucio que segueix la confessio
plenament sincera i contrita —
davant el sacerdot— de tots els
pecats mortals encara no perdonats
directament en aquest sagrament®”’.

Combregar dignament



Mes encara, I'Eucaristia, precisament
perque és manifestacio i
comunicaci6 d'amor, exigeix, en els
qui volen rebre el cos i la sang del
Senyor, una clara disposicié d'unio6 a
Jesus per la gracia. «Has pensat en
alguna ocasio com et prepararies per
a rebre el Senyor, si es pogués
combregar una sola vegada en la
vida?

»—Agraim a Déu la facilitat que
tenim per a apropar-nos a Ell, pero...
hem d'agrair-li-ho preparant-nos
molt bé, per a rebre’l»"®,

La qualitat i la delicadesa d'aquesta
preparacio depen, com ja us
recordava abans, de la finor i
profunditat interior de la persona,
particularment de la seva fe i del seu
amor a Jesus sagramentat. «Hem de
rebre el Senyor, en 1'Eucaristia, com
els grans de la terra, millor!: amb
adorns, llums, vestits nous...



»—I sl em preguntes quina netedat,
quins adorns i quines llums has de
tenir, et respondré: netedat en els
teus sentits, un per un; adorn en les
teves potencies, una per una; llum en
tota la teva anima»"®.

Naturalment, no cal esperar a ser
perfectes —estariem sempre
esperant— per a rebre
sacramentalment el Senyor, ni cal
deixar d'assistir a Missa perqué falti
sentiment o perque de vegades
vinguin distraccions. «Combrega. —
No és falta de respecte. —Combrega
precisament avui, quan acabes de
sortir d'aquell parany.

»—T’oblides que Jesus va dir: no cal
el metge als bons, sing als
malalts?»™",

Menys encara s’ha de deixar de rebre
la Santa Comunio, perqueé la
frequiéncia en la recepcio d'aquest
Sagrament sembli que no produeix
en nosaltres I'efecte que es podria



esperar de la generositat divina.
«Quina pila d’anys combregant
diariament! —Un altre seria sant —
m'has dit—, 1 jo sempre igual!

»—Fill —t'he contestat—, segueix
amb la diaria Comunio, i pensa: qué
s’hauria fet de mi, si no hagués
combregat?»"%!.

Més aviat el cristia ha de raonar amb
el pensament que aquesta
frequéncia, ja antiga en 1'Església, és
signe d'un enamorament autentic,
que les propies miseries no poden
apagar. «Anima d'apostol: aquesta
intimitat de Jesus amb tu, tan a prop
d'Ell, i tants anys!, no et diu res?»"",

Quan apuntin aquests fal-lacos
arguments, o altres de semblants, és
el moment d'assumir, més que mai,
amb agraiment i confianga en Jesus,
I'actitud del centurid, que repetim en
la Santa Missa: «Domine, non sum
dignus!». No s’ha d’oblidar que,
davant la majestat i la perfeccio de



Crist, Déu i Home, nosaltres som
perdularis que no posseeixen res,
que estem tacats amb la lepra de la
superbia, que no sempre veiem la ma
de Déu en el que ens succeeix i que,
en altres ocasions, ens quedem
paralitzats davant la seva Voluntat.
Pero tot aixo no justifica 'actitud de
retreure'ns; ens ha de conduir, en
canvi, a repetir moltes vegades,
seguint l'exemple del nostre Pare: «jo
voldria, Senyor, rebre-us amb
aquella puresa, humilitat i
devocio...»

Cuius una stilla salvam facere
totum mundum quit ab omni
scelere

Donar a conéixer l'eficacia de
l'Eucaristia

Amb aquestes paraules, se'ns
esmenta de nou aquesta
caracteristica, tan propia de
I'Eucaristia: la seva
“sobreabundancia”, “I’excés” d'amor



divi que se'ns ha concedit i se'ns
continua oferint constantment.
L'estrofa de I'himne eucaristic es
refereix a la dimensio expiatoria
d'aquest Sagrament: bastava una
gota de la sang de I'Home-Déu per a
esborrar tots els pecats de la
humanitat. Pero va voler vessar-la
tota. «Un dels soldats li va obrir el
costat amb una llanca i a I'instant va
brollar sang i aigua» (Jo 19, 34). La
sang, entre els pobles antics, i en
certa manera també avui, suposa
signe de vida. Crist va decidir no
estalviar gens de la seva sang, també
com a manifestacio de la seva
voluntat precisa de comunicar-nos
tota la seva Vida.

Contemplar el lliurament total de
Jesus per nosaltres, considerar una
vegada més que «no és possible
separar en Crist el seu ésser de Déu-
Home i la seva funcié de
Redemptor»"*, ens encoratja a ser
conscients que nosaltres no podem



contentar-nos amb conduir-nos
personalment com animes
d'Eucaristia: hem d'impulsar que
també els altres prenguin aquesta
determinacio.

No n'hi ha prou que cadascun,
cadascuna, de nosaltres busqui i
tracti el Senyor en I'Eucaristia; hem
d’aconseguir “contagiar” —en la
nostra labor apostolica— d’altres
com més millor, perque també mirin
i frequentin aquesta amistat
inigualable. «Estimeu moltissim Jesus
sagramentat, i procureu que moltes
animes 'estimin: només si fiqueu
aquesta preocupacio en les vostres
animes, sabreu ensenyar-la als altres,
perque donareu el que visqueu, el
que tingueu, el que sigueu»"*,

Davant la trista ignorancia que hi ha,
fins i tot entre molts catolics,
pensem, filles i fills meus, en la
importancia d'explicar a les persones
que és la Santa Missa i tot el que val,



amb quines disposicions es pot i es
deu rebre el Senyor en la comunio,
quina necessitat ens constreny
d'anar a visitar-lo en els sagraris,
com es manifesten el valor i el sentit
de la «urbanitat de la pietat»""*".

Aqui se'ns obre un camp inesgotable
i fecundissim per a ’apostolat
personal, que portara com a fruit,
per benediccio del Senyor,
moltissimes vocacions. Aixi ens ho va
repetir el nostre estimadissim Pare
des del principi, també amb el seu
comportament diari. «Per a complir
aquesta Voluntat del nostre Rei
Crist» (el nostre Pare es refereix amb
aquestes paraules a l'extensio de
I'Obra per l'orbe), «cal que tingueu
molta vida interior: que sigueu
animes d'Eucaristia, virils!, animes
d'oracid. Perque només aixi vibrareu
amb la vibraci6 que 1'esperit de
1'Obra exigeix»"",

Estimar la mortificacio i la peniténcia



Per a convertir-nos realment en
animes d'Eucaristia i animes
d'oracid, no es pot prescindir de la
unié habitual amb la Creu, també
mitjancant la mortificacio buscada o
acceptada. Don Alvaro del Portillo
ens ha deixat escrit que, en una
ocasio, el nostre Pare preguntava a
un grup de fills seus: «Qué farem per
a ser apostols, com el Senyor vol, a
I’Opus Dei?». I va respondre
immediatament, amb energia i amb
convenciment fermissim: «dur Crist
crucificat en nosaltres! (...). E1 Senyor
escolta les peticions de les animes
mortificades i penitents»™””. Don
Alvaro treia de seguida la conclusio,
que aplicava a si mateix i a tots:
«Considereu que, per a ser fidels al
gran compromis de corredimir, hem
d'identificar-nos personalment amb
nostre Senyor Jesucrist, mitjancant la
crucifixio de les nostres passions i
concupiscencies en I'anima i en el cos
(cf.Gal 5, 24). Aquesta és la divina
“paradoxa” que ha de renovar-se en



cadascu: “Per a Viure cal
morir” (Cami, n. 187)»"%,

Precisament en el sagrament del
Sacrifici del Fill de Déu, obtenim la
gracia ila forca per a identificar-nos
amb Crist en la Creu. No ho dubtem:
l'origen il'arrel de la nostra vida de
mortificacié es troben en la devocié
eucaristica. Només serem en
condicions d'afirmar que som
auténtiques animes d'Eucaristia, si
vivim de debo —cum gaudio et pace
— clavats amb Crist en la Creu; si
sabem «subjectar-nos i humiliar-nos,
per 'Amor», si «els nostres
pensaments, els nostres afectes, els
nostres sentits i poténcies, les nostres
paraules i les nostres obres», tot, esta
“ben lligat”, per I'amor a la Mare de
Déu, a la Creu del seu Fill»"*. Una
anima d'Eucaristia necessariament
és, sempre i alhora, una anima
sacerdotal; 1 de manera concreta, si
la criatura es consumeix en desigs de
reparar i de sacrificar. Llavors



guarda una anima «essencialment,
totalment!, eucaristica»™?,

Quan ens prenem seriosament allo
que la Missa és «la nostra Missa,
Jesus», perque la celebra Jesus amb
cadascun de nosaltres, perqué
cadascun fa de si una oblacio a Déu
Pare unida a la de Crist, llavors dura
les vint-i-quatre hores de la jornada.
«Estimeu molt el Senyor. Tingueu
afany de reparacig, d'una major
contricio. Cal desagreujar-lo, primer
per nosaltres mateixos, com el
sacerdot fa abans de pujar a l'altar. I
nosaltres, que tenim anima
sacerdotal, convertim la nostra
jornada en una missa, molt units a
Crist sacerdot, per a presentar al
Pare una oblacio santa, que repari
per les nostres culpes personals i per
les de tots els homes (...). Tracteu-me
bé al Senyor, en la Missa i durant tot
el dia»""".



Iesu, quem velatum nunc aspicio, /
oro, fiat illud quod tam sitio, / ut te
revelata cernens facie, / visu sim
beatus tue gloriae

Fam de veure el rostre de Crist

Conclou I'Adoro te devote amb
aquesta estrofa, que es podria
resumir aixi: Senyor, que et vull
veure! Molt logica conclusio, ja que
I'Eucaristia, «penyora de la gloria
venidora»"'?, ens concedeix una
bestreta de la vida definitiva.
«L'Eucaristia és veritablement una
escletxa del Cel que s'obre sobre la
terra. Fs un raig de gloria de la
Jerusalem celestial, que penetra en
els nuvols de la nostra historia i
projecta llum sobre el nostre
cami»™,

Aquest tresor central de I'Església
anticipa l'eternitat, perque ens
converteix en comensals del “Sopar
de I'Anyell”, on els benaurats se
sadollen de la visio de Déu i del seu



Crist (cf. Ap 19, 6-10). Nosaltres
aconseguim ja, per la gracia de Déu,
accés a la mateixa realitat, pero no
de manera plena: només
imperfectament (cf. 1 Cor 13, 10-12).
Amb el do del Sagrament se'ns
augmenta 1 es consolida la vida nova
conferida amb el Baptisme, que esta
cridada a la seva perfeccio en la
gloria.

La recepcio de Jesus en la Sagrada
Comunio ens obté serenitat davant la
mort i davant la incertesa del judici,
perque Ell ha assegurat: «El qui
menja la meva carn i beu la meva
sang té vida eternaijo el
ressuscitaré 1'altim dia» (Jo 6, 54).
«Qui s'alimenta de Crist en
I'Eucaristia no ha d'esperar el més
enlla per a rebre la vida eterna: la
posseeix ja en la terra com a primicia
de la plenitud futura, que abracara
I'home en la seva totalitat. En efecte,
en I'Eucaristia rebem també la
garantia de la resurreccio corporal al



final del mén»""". La fe i 'esperanca
eucaristiques allunyen de nosaltres
molts temors.

La Sagrada Eucaristia és «l'accié més
sagrada i transcendent que els
homes, per la gracia de Déu, podem
realitzar en aquesta vida: combregar
amb el Cos ila Sang del Senyor ve a
ser, en cert sentit, com deslligar-nos
dels nostres lligams de terra i de
temps, per a estar ja amb Déu en el
Cel, on Crist mateix eixugara les
llagrimes dels nostres ulls i on no hi
haura mort, ni plor, ni crits de fatiga,
perque el mon vell ja haura acabat
(cf. Ap 21, 4)»"",

Aquest Sagrament es col-loca com en
el llindar entre aquesta vida i l'altra,
no nomes quan s'administra als
moribunds en forma de viatic; siné
més propiament perqueé conté el
Christus passus, ja glorios, de manera
que participa en l'ordre sacramental
de la condicio d'aquesta vida, mentre



substancialment pertany ja a l'altra.
També per aixo, la pietat eucaristica
ens anira fent més i més Opus Dei,
empenyent-nos a conduir-nos com a
contemplatius en el mon, ja que
caminem estimant en la terra i en el
Cel: «<no “entre” el Cel i la terra,
perque som del mon. En el mon i en
el Paradis alhora! Aquesta seria com
la férmula per a expressar com hem
de compondre la nostra vida, mentre
siguem “in hoc saeculo”»™*.

Penyora de la vida eterna

El pla salvific de Déu s'incoa en
aquesta etapa terrena, que és
“penultima”, i es consuma en la que
ha de venir, que és eterna''”. Aixi, la
fe comporta certa incoacio del
coneixement cara a cara, una
incoacio de la visio gloriosa i
beatifica. En I'Eucaristia, la tensio a
la gloria troba suport sobretot en
I'amor que neix del tracte. L'anima
eucaristica anhela adorar



obertament el Qui ja adora ocult en
el Pa, perque el tracte repetit amb un
amor amagat genera un desig
irrefrenable de posseir-lo
obertament. «Tracta la Humanitat
Santissima de Jesus... I Ell posara en
la teva anima una fam insaciable, un
desig “desbaratat” de contemplar la
seva Fag»!"'®,

Aquesta ha estat sempre la
impaciéncia dels sants, que guardava
Sant Josepmaria en el seu cor. «Els
qui s’estimen, procuren veure's. Els
enamorats nomeés tenen ulls per al
seu amor. No és logic que sigui aixi?
El cor huma sent aquests imperatius.
Mentiria si negués que em mou tant
I'afany de contemplar la fa¢ de
Jesucrist. “Vultum tuum, Domine,
requiram" (Sal 26, 8), cercare,
Senyor, el teu rostre. M'il-lusiona
tancar els ulls, i pensar que arribara
el moment, quan Déu vulgui, que
podré veure’]l, no “com en un mirall, i
sota imatges fosques... sino cara a



cara” (1 Cor 13, 12). Si, fills, “el meu
cor esta assedegat de Déu, del Déu
viu: quan vindré i veuré la fa¢ de
Déu?” (Sal 41, 3)»"*,

La devocio eucaristica anira
comunicant i augmentant en
nosaltres aquesta ansia, fins a
convertir l'estar amb Crist en 1'inica
cosa que ens importi, sense que aixo
ens aparti d'aquest mon; al contrari,
I’ estimarem més apassionadament,
amb el nostre cor unit estretament al
Cor de Jesucrist. La intimitat, el
tracte amb el Senyor en I'Eucaristia,
ens anira imprimint amb vigor el
convenciment que la felicitat no es
troba en aquests o aquells béns de la
terra, que envelliran i
desapareixeran; sino en el fet de
romandre per sempre amb Ell,
perque la felicitat és Ell, que ja ara
posseim com «tresor infinit,
margarita preciosissima» en aquest
Sagrament"””. «Quan donava la
Sagrada Comunio, aquell sacerdot



sentia ganes de cridar: aqui et dono
la Felicitat!»"*".

La Verge Santissima, dona eucaristica

Amb aquesta advocaciéo —«dona
eucaristica»—, Joan Pau I ha
proposat a I'Església 1'exemple de
Maria com “escola” i “guia” per a
aprendre a esbalair-nos —que
equival a acollir, adorar, agrair...—
davant el misteri de 1'Eucaristia”*. A
la llum de la fe, ho entenem molt bé,
com va succeir al nostre Pare, que
ens feia considerar que en la Santa
Missa, «d'alguna manera, intervé la
Verge Santissima, per 'intima unid
que té amb la Trinitat Beatissima i
perque és Mare de Crist, de la seva
Carnide la seva Sang: Mare de
Jesucrist, perfecte Déu i perfecte
Home. Jesucrist concebut en les
entranyes de Maria Santissima sense
obra de baro, per la sola virtut de
I'Esperit Sant, duu la mateixa Sang de
la seva Mare: i aquesta Sang és la que



s'ofereix en sacrifici redemptor en el
Calvari i en la Santa Missa»"**,

Maria, al peu de la Creu, va unir el
seu propi sacrifici interior —«vegeu
si hi ha dolor com el meu dolor» (Lm
1, 12)— al del seu Fill, cooperant a la
Redempcio en el Calvari. Ella
mateixa, «present amb 1'Església, i
com a Mare de 1'Església, en totes les
nostres celebracions
eucaristiques»"**, coopera amb el Fill
a difondre en el mén —Mitjancera de
tota gracia!— la infinita forga
santificadora del Sant Sacrifici que
nomes Jesus compleix.

Filles i fills meus, si d'alguna manera
ens hem confrontat amb Dimes, el
bon lladre, i amb I'Apostol Tomas,
com no mirar Maria per a coneéixer i
estimar més Jesus sagramentat, per a
aprendre d'Ell i imitar-lo, per a
«tractar-lo bé»? En aquesta
personalissima labor, que de manera
incessant ens renovara interiorment



i ens omplira de desigs de santedat i
apostolat, ajudem-nos amb la
contemplacio dels misteris del
Rosari, des de I’Anunciacio, quan
veiem com la Verge acull
incondicionalment al seu si purissim
el Verb encarnat, fins a la seva
glorificacio, quan Déu la rep en cos i
anima en la gloria, i la corona com a
Reina, Mare i Senyora nostra.

«A Jesus sempre s’hi va i s’hi “torna”
per Maria»'"**, Demanem a la nostra
Mare que ens prengui sempre de la
ma, i especialment en aquest Any de
l'Eucaristia perqué constantment
diguem al Senyor sagramentat, amb
les paraules i les obres: «t'adoro,
t'estimo!» Adoro te devote! I quan ho
fem, escoltem el nostre
estimadissims Pare, que ens insisteix:
«invoqueu Maria i Josep, perque
d'alguna manera seran presents en el
Sagrari, com ho van ser a Betlem i a
Natzaret (...). No ho oblideu!»""**,



Amb tot afecte, us beneeix
el vostre Pare
+ Xavier

Roma, 6 d'octubre de 2004, segon
aniversari de la canonitzacio de Sant
Josepmaria.

M Concili Vatica II, Decr.
Presbyterorum ordinis, n. 5.

' Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 87. Cfr Concili Vatica II,
Const. dogm. Lumen gentium, n. 11;
Decr. Presbyterorum ordinis, n. 14.

Bl Concili de Trento, ses. XIII, Decret
sobre la Sagrada Eucaristia, ca. 1
(Denz. 1651).

U Cf. Ibid., ca. 2 (Denz. 1652).



! Sant Josepmaria, Cami, n. 538.

® Sant Josepmaria, Apunts presos en
una meditacio, 14-IV-1960.

" Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 83.

81 Cf, Ibid., n. 84.

® Sant Joan Crisostom, Homilies
sobre l'evangeli de Sant Mateu, 82, 4
(PG 58, 743).

19 cf, cami, nn. 269, 537, 554; Forja,
nn. 831, 991; Es Crist que passa, n.
151.

" Sant Josepmaria, Cami, n. 267.

2 Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 84.

31 1hid.

14 Sant Josepmaria, Homilia Sacerdot
per a l'eternitat, 13-IV-1973.



151 Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 64.

[ Sant Josepmaria, Apunts presos en
una tertulia, octubre 1972.

171 Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 90.

U8 Cf, Sant Tomas d’Aquino, Summa
Teologica, II-11, q. 84, a. 2; Sant Joan
Damasc, Sobre la fe ortodoxa, 4, 12
(PG 94, 1133).

19 Sant Josepmaria, Apunts presos en
una tertulia, 4-IV-1970.

2% sant Josepmaria, Cami, nn. 539,
538. Cf. Solc, nn. 685, 686;Forja, n.
887.

11 Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 161.

2 Sant Josepmaria, Apunts presos en
una meditacio, 14-IV-1960.



%31 «Lauda, Sion, Salvatorem, / lauda

ducem et pastorem /in hymnis et
canticis. / Quantum potes, tantum
aude: / quia maior omni laude, / nec
laudare sufficis» (Missal Roma,
Solemnitat del Cos ila Sang de Crist,
Sequéncia Lauda Sion).

4 Sant Josepmaria, Forja, n. 838. Cf.
nn. 832, 837.

31 Sant Josepmaria, Forja, n. 824.
% Sant Josepmaria, Solc, n. 818.
7 Sant Josepmaria, Cami, n. 533.

8 Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 151.

9 Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 156.

B9 Sant Josepmaria, Homilia Sacerdot
per a l'eternitat, 13-IV-1973.



BU Misal Roma, Solemnitat del Cos i
la Sang de Crist, Sequieéencia Lauda
Sion.

2 Sant Josepmaria, Carta 28-I111-1973,
n.7.

33 Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 153.

B4 Concili de Trento, ses. XIII: Decret
sobre la Sagrada Eucaristia, cap. 4
(Denz. 1642).

351 pau VI, Credo del Poble de Déu, 30-
VI-1968. Cfr Joan Pau II, Litt. enc.
Ecclesia de Eucharistia, 17-1V-2003, n.
15.

B3¢ Cf., per exemple, Pius XII, Litt. enc.
Mediator Dei, 20-XI-1947; Pau VI, Litt.
enc. Mysterium fidei, 3-1X-1965; Joan
Pau II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003; Catecisme de
l'Església Catolica, nn. 1322-1419.



71 Cf. Concili Vatica II, Const. dogm.
Dei Verbum, n. 10.

381 Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 84.

91 Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 109.

9l Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 6.

"I Sant Josepmaria, Carta 28-111-1973,
n. 10.

2l Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 80.

31 Ibid, n. 6.
44 Cf. Sant Josepmaria, Solc, n. 817.

43 Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 155.

48] Concili de Trento, ses. XXII,
Doctrina sobre el Santissim Sacrifici
de la Missa, cap. 2 (Denz. 1743).



“7' Joan Pau II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-1V-2003, n. 12.

481 Concili de Trento, ses. XIII, Decret
sobre la Sagrada Eucaristia, cap. 7
(Denz. 1647).

) Sant Josepmaria, Cami, n. 533.
50 1hid.

1 Sant Tomas d’Aquino, Col-lacié 4
sobre el Credo.

21 Ibid.

3 Sant Josepmaria, Carta 24-111-1931,
n. 61.

54 Sant Josepmaria, Homilia Sacerdot
per a l'eternitat, 13-IV-1973.

5% Sant Josepmaria, Cami, n. 509.
% Sant Josepmaria, Forja, n. 887.

57 Sant Josepmaria, Forja, n. 556.



8 Sant Josepmaria, Via Crucis, XII
estacio, n. 4.

59 Sant Josepmaria, Cami, n. 876.

%! Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
232.

51 Ihid.
%2} Sant Josepmaria, Forja, n. 827.

% Sant Josepmaria, Carta 28-I111-1973,
n.7.

*l Joan Pau I, Litt. enc. Ecclesia de

Eucharistia, 17-1V-2003, n. 14.

%1 Sant Josepmaria, Via Crucis, V
estacio.

%! Sant Josepmaria, Apunts presos en
una tertulia, 25-VI-1972.

7l Sant Josepmaria, Apunts presos en
una meditacio, 9-IV-1937.



%8 Sant Josepmaria, Amics de Déu,
nn. 301-303.

%) Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
249.

"% sant Josepmaria, Forja, n. 835.

"1 Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 154.

2l Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 129.

3 Sant Josepmaria, Homilia Sacerdot
per a l'eternitat, 13-IV-1973.

4 Sant Josepmaria, Forja, n. 542.
! Sant Josepmaria, Cami, n. 23.
" Sant Josepmaria, Solc, n. 688.

1 pip XII, Litt. enc. Mediator Dei, 20-
XI-1947, n. 20.

8 Joan Pau II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, n. 12. Cf.



Concili de Trento, ses. 22, Doctrina
sobre el Sant Sacrifici de la Missa,
cap. 2 (Denz. 1743).

"9 Catecisme de I'Església Catolica, 1.
1364.

% Sant Josepmaria, Apunts presos en
una tertulia, 22-V-1970.

1 Joan Pau II, Litt. enc. Ecclesia de

Eucharistia, 17-1V-2003, n. 11.

32 Sant Josepmaria, Apunts presos en
una meditacio, 14-IV-1960.

33 Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, nn. 86-87.

34 Sant Josepmaria, Forja, n. 541.
851 Cf. Es Crist que passa, nn. 88-91.
% Sant Josepmaria, Forja, n. 69.

87 Missal Roma, Solemnitat del Cos i
la Sang de Crist, Sequieéencia Lauda
Sion.



3 Sant Tomas d’Aquino, Summa
Teologica, 111, q. 79, a. 1.

9 Sant Lle6 Magne, Homilia 12 sobre
la Passio, 7 (PL 54, 357).

B catecisme de I'Església Catolica, n.
1396.

®1 Concili d’Efes, any 431 (Denz. 262).

2 Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
296.

3 Sant Josepmaria, Apunts presos en
una meditacio, 19-I11-1975.

4 Sant Josepmaria, Converses amb
Mons. Escriva de Balaguer, n. 123.

31 Sant Josepmaria, Via Crucis, XI
estacio, n. 4.

% Concili Vatica II, Const. dogm.
Lumen gentium, n. 3.



71 Cf. Joan Pau II, Exhort. apost.
Reconciliatio et peenitentia, 2-
XII-1984, n. 31, 1.

% Sant Josepmaria, Forja, n. 828.
% sant Josepmaria, Forja, n. 834.
19 sant Josepmaria, Cami, n. 536.
" Ihid., n. 534.
192 Ihid., n. 321.

1931 sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 122.

1% sant Josepmaria, Apunts presos
en una tertulia, 4-IV-1970.

191 sant Josepmaria, Cami, n. 541.

191 Sant Josepmaria, Instruccid, 1-
IV-1934, n. 3.

197 Recollit per Don Alvaro del
Portillo, Carta, 16-VI-1978.

[108] Ibid.



199 1hid.
119 sant Josepmaria, Forja, n. 826.

11 sant Josepmaria, Apunts presos
en una tertulia, 6-X-1968.

(1121 Concili Vatica II, Const.
Sacrosanctum Concilium, n. 47.

1131 10an Pau I, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, n. 19.

114 10an Pau I, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, n. 18.

113 sant Josepmaria, Converses amb
Mons. Escriva de Balaguer, n. 113.

119 Sant Josepmaria, Apunts presos
en una meditacié, 27-I11-1975.

M7 Cf. Joan Pau II, Litt. enc.
Evangelium vitee, 25-111-95, n. 2.

118 Sant Josepmaria, Via Crucis, VI
estacio, n. 2.



119 sant Josepmaria, Apunts presos
en una meditaciod, 25-X11-1973.

129 sant Josepmaria, Cami, n. 432.
1211 Sant Josepmaria, Forja, n. 267.

1221 f, Joan Pau II, Litt. enc. Ecclesia
de Eucharistia, 17-IV-2003, nn. 53-58.

1231 Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 89.

124 10an Pau I, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, n. 57.

123 sant Josepmaria, Cami, n. 495.

126l Sant Josepmaria, Apunts presos
en una conversa, 6-VI-1974.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/carta-pastoral-
del-prelat-de-lopus-dei-sobre-leuca/
(23/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/carta-pastoral-del-prelat-de-lopus-dei-sobre-leuca/
https://opusdei.org/ca-es/article/carta-pastoral-del-prelat-de-lopus-dei-sobre-leuca/
https://opusdei.org/ca-es/article/carta-pastoral-del-prelat-de-lopus-dei-sobre-leuca/

	Pregar amb l'Adoro te devote

