
opusdei.org

Carta pastoral del 2-
X-2011

En la data en què es
commemora la Fundació de
l'Opus Dei, Mons. Xavier
Echevarría s'adreça als fidels de
la Prelatura a través d'una
extensa carta, en la qual tracta
alguns aspectes de la formació
per a la vida espiritual i la nova
evangelització.

23/10/2011

SUMARI



FORMACIÓ PER A LA NOVA
EVANGELITZACIÓ

Com els primers cristians

Necessitat i importància de la
formació

Llibertat, docilitat, sentit de
responsabilitat

FORMACIÓ HUMANA

Temprança

Fortalesa

To humà

El to humà dels ministres sagrats

FORMACIÓ ESPIRITUAL

Identificar-se amb Jesucrist

Els mitjans

El Sagrament de la Reconciliació



Esperit d’iniciativa i docilitat

Humilitat i prudència en impartir la
direcció espiritual

La formació litúrgica

La litúrgia de la Paraula

La litúrgia eucarística

FORMACIÓ EN LA DOCTRINA
CATÒLICA

Fidelitat al Magisteri i llibertat en els
afers opinables

FORMACIÓ PER A L’APOSTOLAT

Apostolat personal d’amistat i
confidència

Apostolat de la família i amb la
joventut

Apostolat i cultura

FORMACIÓ PROFESSIONAL



Treball i unitat de vida

Rectitud d’intenció

Espontaneïtat apostòlica

***

Estimats, que Jesús em guardi les
filles i els fills,

1. Des del mandat apostòlic rebut del
Senyor (cf. Mt 28, 19-20), l'Església no
ha cessat d’evangelitzar. Ha donat
molt de fruit en el transcurs dels
segles: per la gràcia de Déu, també
l'Obra i cadascun dels seus fidels.
Com en altres èpoques, també ara
s’està desenvolupant en molts
ambients un fort procés de
descristianització que comporta
pèrdues molt greus per a la
humanitat. Déu ha enviat sempre a
l'Església sants que, amb la paraula i
amb l’exemple, han sabut reconduir
les ànimes a Crist. Com ha escrit el
papa Benet XVI en l’encíclica sobre



l’esperança, el cristianisme no és 
només una "bona notícia", una
comunicació de continguts, sinó
una comunicació que comporta
fets i canvia la vida [1] .

M’aturo ara en alguns aspectes
d’aquesta formació per a la nostra
vida espiritual i per prendre part en
la "nova evangelització", com la va
definir el beat Joan Pau II.

El 1985, el primer successor del
nostre Pare ens va dirigir una carta
pastoral, movent-nos a participar
molt activament en aquest apostolat,
insistint en la necessitat de esmerçar-
nos en la formació personal i en
l’extensió d’aquesta tasca a les
ànimes.

També Benet XVI guia ara els
cristians per aquestes mateixes
sendes. La recent creació del
Pontifici Consell per a la promoció de
la nova evangelització [2] és una
mostra d’aquest interès. Tots ens



sentim interpel•lats per les seves
paraules en la recent Jornada
Mundial de la Joventut, quan
animava els joves a donar
testimoniatge de la fe en els més
diversos ambients, fins i tot allà on
hi ha rebuig o indiferència. No es
pot trobar Crist i no donar-lo a
conèixer als altres. Per tant, no us
guardeu Crist per a vosaltres
mateixos. Comuniqueu als altres
l’alegria de la vostra fe. El món
necessita el testimoniatge de la
vostra fe, necessita certament Déu 
[3] .

FORMACIÓ PER A LA NOVA
EVANGELITZACIÓ

Com els primers cristians

2. Com l'Obra ha vingut al món
precisament per recordar la crida
universal a la santedat i a l’apostolat,
sant Josepmaria afirmava que la
manera més fàcil d’entendre
l’Opus Dei és pensar en la vida dels



primers cristians. Vivien
profundament llur vocació
cristiana; buscaven seriosament
la perfecció a la qual estaven
cridats pel fet, senzill i sublim, del
Baptisme. No es distingien
exteriorment dels altres ciutadans
[4] .

En la Pentecosta, el Paràclit va
impulsar els Apòstols i els altres
deixebles a evangelitzar, revifant en
les seves ments els ensenyaments de
Jesucrist. Només cal llegir els escrits
del Nou Testament, per comprovar
com una de les primeres ocupacions
dels Dotze era plantar la llavor de la
fe i nodrir-la amb els seus
ensenyaments, de paraula i per
carta. La tasca pacient de formació
que el Senyor va fer amb els Apòstols
durant tres anys, perllongada sense
pauses per ells i els seus
col•laboradors, amb l’assistència de
l'Esperit Sant, va transformar el món
antic fins a fer-lo cristià.



Necessitat i importància de la
formació

3. Sant Josepmaria va impulsar a tots
a adquirir i a millorar constantment
la pròpia formació cristiana,
pressupost indispensable per créixer
en intimitat amb Jesucrist i donar-lo
a conèixer a altres ànimes. Discite
benefacere ( Is 1, 17), apreneu a fer el
bé, repetia amb paraules del profeta
Isaïes, perquè és inútil que una
doctrina sigui meravellosa i
salvadora, si no hi ha homes
capacitats que la portin a la
pràctica [5] . Des dels seus primers
passos com a sacerdot, va dedicar
moltes energies a formar
doctrinalment les persones que
s’acostaven a la seva tasca pastoral;
després, amb el desenvolupament de
l'Opus Dei, va intensificar aquesta
dedicació i disposà els mitjans
necessaris per donar continuïtat a la
tasca formativa, en primer lloc dels
seus fills, però també de les



innombrables persones —homes i
dones, joves i gent madura, sans i
malalts—, que es mostraven
disposats a acollir en les seves
ànimes aquest missatge.

El nostre Pare considerava cinc
aspectes de la formació: humà,
espiritual, doctrinal-religiós,
apostòlic i professional. Afirmava
que un home, una dona , es va fent a
poc a poc, i mai no arriba a fer-se
del tot, a realitzar en si mateix
tota la perfecció humana de què la
naturalesa és capaç. En un aspecte
determinat, pot fins i tot arribar a
ser el millor, en relació amb tots
els altres, i potser a ser
insuperable en aquesta activitat
concreta natural. Tanmateix, com
a cristià el seu creixement no té
límits [6] .

En tot allò humà, si ens examinem
amb sinceritat, descobrim de seguida
que necessitem perfeccionar el



nostre caràcter, el nostre
capteniment, adquirint i millorant
les virtuts humanes que
constitueixen el suport de les
sobrenaturals. El mateix passa en la
formació espiritual, ja que sempre hi
ha la possibilitat de progressar en les
virtuts cristianes, especialment en la
caritat, que és l’essència de la
perfecció.

En l’aspecte doctrinal-religiós, també
el nostre coneixement de Déu i de la
doctrina revelada pot créixer i cal
que ho faci: per conformar millor
amb els misteris de la fe la nostra
intel•ligència, la nostra voluntat i el
nostre cor, i assimilar-los amb major
profunditat.

L’apostolat, al seu torn, és un mar
sense ribes , i cal preparació per
anunciar l’amor de Crist en ambients
nous i en més països. Aquest era el
programa de sant Josepmaria des
dels començaments, com apareix en



un autògraf dels primers anys de
l'Obra: conèixer Jesucrist. Fer-lo
conèixer. Portar-lo arreu. El prestigi
professional, que és justament el
teu ham de pescador d’homes [7] ,
per estendre el regnat de Crist —
present ja en la seva Església— en la
societat.

El panorama és tan vast que mai no
podrem dir: ja estic format! 
Nosaltres mai no en diem prou. La
nostra formació no acaba mai: tot
allò que heu rebut fins ara —
explicava el nostre Pare— és
fonament per al que vindrà
després [8] .

Llibertat, docilitat, sentit de
responsabilitat

4. La identificació amb Jesucrist
requereix la lliure cooperació
humana: «El qui et va fer sense tu, no
et justifica sense tu» [9] . Aquesta
correspondència personal juga un
paper imprescindible, però on no



arriba la criatura arriba la gràcia de
Déu . El Senyor ens ha deixat amb
llibertat, que és un bé molt gran i
l’origen de molts mals, però també
és l’origen de la santedat i l’amor
[10] . Origen de l’amor: només els
éssers lliures són en condicions
d’estimar i ser feliços. Difícilment
creix l’amor on impera la coacció. I
no hi ha fidelitat sense la decisió
lliure i ferma de identificar-se amb la
Voluntat de Déu.

L'Església té el remei per guarir la
debilitat humana, conseqüència del
pecat, que es manifesta —entre altres
coses— en la disminució de llibertat
interior. Aquest remei, la gràcia
divina, no només guareix la llibertat
natural, sinó que l’eleva a una
llibertat nova i més alta. Jesucrist, en
efecte, ens ha arrencat de
l’esclavatge de la corrupció per
participar de la llibertat gloriosa dels
fills de Déu (Rm 8, 21). Per això —
exhorta l’apòstol—, manteniu-vos



ferms, i no us deixeu subjectar de
nou sota el jou de la servitud ( Gal 5,
1).

¿Vols pensar –convida sant
Josepmaria—(...) si mantens
immutable i ferma la teva elecció
de Vida ? ¿Si en sentir aquesta veu
de Déu, amabilíssima, que
t’estimula a la santedat, respons
lliurement que sí? [11] . La decisió
personal de la nostra resposta a la
crida de Déu, en l'Església i en l'Obra,
és precisament la raó de la nostra
perseverança. Més encara, aquesta
llibertat es realitza en plenitud, pren
tot el seu sentit, només mitjançant el
lliurament amorós a la Voluntat de
Déu, com va fer Jesús.

La llibertat personal —que
defenso i defensaré sempre amb
totes les meves forces— em mena a
demanar amb una seguretat
convençuda, conscient també de la
meva pròpia feblesa: ¿què espereu



de mi, Senyor, perquè jo
voluntàriament ho compleixi?
[12] . I afegeix el nostre Pare: Ens ho
respon Crist mateix: veritas
liberavit vos ( Jn 8, 32), la veritat us
farà lliures. ¿Quina veritat és
aquesta que inicia i consuma en
tota la nostra vida el camí de la
llibertat? Us la resumiré, amb
l’alegria i amb la certesa que
provenen de la relació entre Déu i
les seves criatures: saber que hem
sortit de les mans de Déu, que som
objecte de la predilecció de la
Trinitat Beatíssima, que som fills
d’un Pare tan gran [13] .

5. En incorporar-se a l'Opus Dei, cada
un accepta lliurement el compromís
de formar-se per donar compliment
a la missió de l'Obra en el si de
l'Església, i, per això, acudeix amb
agraïment als mitjans específics de
formació que va establir sant
Josepmaria, fidel al voler diví.



Ponderem seriosament i amb
freqüència l’obligació de formar-
nos bé doctrinalment, obligació de
preparar-nos perquè entenguin, i a
més perquè després aquells que
ens escoltin sàpiguen expressar-se
[14] . D’aquí la necessitat d’acudir als
mitjans de formació disposats a
aprofitar-los a fons.

Com assenyalava Joan Pau II,
«algunes conviccions es revelen
especialment necessàries i fecundes
en la tasca formativa. Primer de tot,
la convicció que no es dóna formació
veritable i eficaç si cada un no
assumeix i no desenvolupa per si
mateix la responsabilitat de la
formació. En efecte, aquesta es
configura essencialment com "auto-
formació". A més hi ha la convicció
que cada un de nosaltres és el fi i
alhora el principi de la formació.
Com més ens formem, més sentim
l’exigència de prosseguir i
aprofundir tal formació, com també



com més som formats, més ens fem
capaços de formar els altres» [15] .

FORMACIÓ HUMANA

6. En l’aspecte humà, la formació
tendeix a enfortir les virtuts i
contribueix a la configuració del
caràcter: el Senyor ens vol molt
humans i molt divins, amb els ulls
posats en Ell, que és perfecte Déu i
perfecte home [16] .

L’edifici de la santedat es fonamenta
sobre bases humanes: la gràcia
pressuposa la naturalesa. Per això, el
Concili Vaticà II recomana als fidels
laics que tinguin en gran estima les
virtuts «que es refereixen a les
relacions socials, és a dir,
l’honradesa, l’esperit de justícia, la
sinceritat, els bons sentiments, la
fortalesa d’ànima, sense les quals no
pot donar-se una autèntica vida
cristiana» [17] .



Una sòlida personalitat es construeix
en la família, a l’escola, al lloc de
treball, en les relacions d’amistat, en
les variades situacions de
l’existència. Hom necessita, a més,
aprendre a captenir-se amb noblesa i
rectitud. D’aquesta manera, es
millora el caràcter com a base per
enfortir la fe davant les dificultats
internes o externes. No manquen
homes i dones que potser no han
tingut ocasió d’escoltar la paraula
divina o que l’han oblidada. Però
llurs disposicions són
humanament sinceres, lleials,
compassives, honrades. I jo
m’atreveixo a afirmar que qui
reuneix aquestes condicions està a
punt d’ésser generós amb Déu,
perquè les virtuts humanes
componen el fonament de les
sobrenaturals [18] .

Actualment es més necessari
redescobrir el valor i la necessitat de
les virtuts humanes, ja que alguns les



consideren en oposició a la llibertat,
a l’espontaneïtat, allò que pensen
equivocadament que és "autèntic" en
l’home. Obliden, potser, que aquestes
perfeccions habituals de
l’enteniment i de la voluntat faciliten
actuar bé, amb rectitud, i fan que la
convivència social sigui justa,
pacífica, amable.

Encara que l’ambient que hom
respiri en algunes parts dificulti
captar aquests valors, no per això les
virtuts humanes deixen de resultar
atractives. Davant els múltiples
reclams que no omplen el cor, la
persona humana acaba per cercar
quelcom que pagui realment la pena.
Per això, als cristians se’ns presenta
la gran tasca de mostrar, primer amb
el propi exemple, la bellesa d’una
vida virtuosa, és a dir, plenament
humana, una vida feliç.



En l’actualitat se’ns mostren
especialment rellevants la temprança
i la fortalesa.

Temprança

7. Temprança és senyoriu .
Senyoriu que s’assoleix quan
s’adverteix que no tot allò que
experimentem en el cos i en
l’ànima es resoldrà a raig fet. No
tot el que es pot fer s’ha de
realitzar. Resulta més còmode
deixar-se arrossegar pels
impulsos que hom diu naturals;
però a la fi d’aquest camí hom
troba la tristesa, l’aïllament en la
pròpia misèria [19] .

Aquesta virtut introdueix ordre i
mesura en el desig, domini ferm i
moderat de la raó sobre les passions.
L’exercici no es redueix a una pura
negació, que seria una caricatura
d’aquesta virtut. Tendeix a que el bé
delectable i l’atracció que suscita
s’integrin harmònicament en la



maduresa global de la persona, en la
salut de l’ànima. La temprança no
suposa limitació, sinó grandesa.
Hi ha molta més privació en la
intemprança en què el cor abdica
de si mateix, per servir el primer
que li presenti el pobre so d’unes
esquelles de llauna [20] .

L’experiència revela que la
intemperància dificulta el judici per
determinar allò veritablement bo.
¡Quina pena que fan aquells en els
qui el plaer esdevé el criteri de les
seves decisions! La persona
destemprada es deixa guiar per les
múltiples sensacions que l’ambient li
desperta. I, deixant de banda la
veritat de les coses i cercant la
felicitat en experiències efímeres —
que, per ser passatgeres i sensibles,
mai no satisfan del tot, sinó que
inquieten i desestabilitzen—, fan
entrar la criatura en una espiral
autodestructiva. Per contra, la
temprança confereix serenitat i



repòs, no fa callar ni nega els bons
desitjos i nobles passions, sinó que
torna l’home amo de si.

En aquest camp adquireixen una
especial responsabilitat els
Supernumeraris, amb l’afany de
crear llars cristianes. Sant
Josepmaria comentava que els pares
han d’ensenyar als fills a viure amb
sobrietat (...). És difícil, però cal
ser valent: tingueu valor per
educar en l’austeritat [21] . La
manera més eficaç de transmetre
aquest enfocament, sobretot als nens
petits, és l’exemple, ja que només
entendran la bellesa de la virtut
quan contemplin com renuncieu a
un capritx per amor d’ells, o
sacrifiqueu el vostre descans per
atendre’ls, per acompanyar-los , per
complir la missió de pares. Ajudeu-
los a administrar allò que fan servir:
els fareu un gran bé. Insisteixo: si
teniu cura de la temprança a les
vostres llars, el Senyor premiarà la



vostra abnegació i sacrifici de mares
i pares, i sorgiran vocacions de
dedicació a Déu en el si de la vostra
casa.

Fortalesa

8. De vegades experimentem dins
nostre una certa resistència a
l’esforç, allò que implica treball,
sacrifici, abnegació. La fortalesa
«assegura en les dificultats la
fermesa i la constància en la recerca
del bé. Reafirma la resolució de
resistir les temptacions i de superar
els obstacles en la vida moral. La
virtut de la fortalesa fa capaç de
vèncer la por, fins i tot de la mort, i
d’afrontar les proves i les
persecucions» [22] .

Lluitem per adquirir hàbits de
venciment en detalls petits: complir
un horari, tenir cura de l’ordre
material, no cedir als capricis,
dominar enuigs, acabar tasques, etc.
Podrem respondre així amb més



promptitud a les exigències de la
nostra vocació cristiana. A més, la
fortalesa ens menarà a la paciència, a
patir sense fer patir els altres, a
suportar les contrarietats que es
deriven de les nostres mateixes
limitacions i defectes, del cansament,
del caràcter aliè, de les injustícies, de
la manca de mitjans. És fort qui
persevera en el compliment d’allò
que creu que ha de fer, segons la
seva consciència; qui no mesura el
valor d’una tasca exclusivament
pels beneficis que en rep, sinó pel
servei que presta als altres . 
L’home fort, a vegades, pateix,
però resisteix; potser plora, però
s’empassa les llàgrimes. Quan la
contradicció esdevé més forta, no
es doblega [23] .

Certament, es requereix fermesa per
emprendre cada dia la tasca de la
pròpia santificació i de l’apostolat
enmig del món. Sorgiran potser
obstacles, però la persona moguda



per la força de Déu — quoniam tu es
fortitudo mea ( Sal 30 [31] 5), perquè
Vós sou, Senyor, la meva fortalesa—
no tem actuar, proclamar i defensar
la fe, també quan això suposi anar
contracorrent. Tornem de nou els
ulls als primers cristians: ells van
trobar nombroses dificultats, ja que
la doctrina de Crist apareixia —
llavors com ara— un signe de
contradicció ( Lc 2, 34). El món d’avui
necessita dones i homes que
ofereixin en la seva conducta
quotidiana el testimoniatge
silenciós i heroic de tants cristians
que viuen l'Evangeli sense
avinences, complint el seu deure 
[24] .

To humà

9. L’afany per conrear les virtuts
humanes col•laborarà a què es
respiri el bonus odor Christi (cf. 2Co
2, 15), el bon aroma de Crist. En
aquest context, es demostra



especialment important el "to humà",
el comportament cordial i respectuós
en les relacions amb els altres.
Fomentem-lo en el si de la família, en
el lloc de treball, en els moments
dedicats a l’entreteniment, l’esport,
al descans, encara que no poques
vegades es precisi també en això
anar contracorrent. No tinguem por
si, de vegades, la nostra senzilla
naturalitat cristiana xoca amb
l’ambient, perquè —com ens va
ensenyar sant Josepmaria— aquesta
és llavors la naturalitat que el Senyor
ens demana [25] .

Avui s’alça imperiosa la necessitat de
cuidar el to humà i de promoure’l al
nostre voltant. Tot sovint, en la
família i en la societat es descuiden
aquestes manifestacions de
delicadesa en la conducta, en nom
d’una naturalitat malentesa.
Existeixen abundants maneres de
contribuir a la formació en aquest
terreny. El primer, com sempre, és



l’exemple, encara que també caldrà
insistir mitjançant converses
personals i xerrades a grups de
persones. El respecte en el tracte
mutu es manifesta en la manera de
vestir digne i honesta, en els temes
de converses i tertúlies, en la
promoció d’un esperit de servei
alegre, dins de la llar, de l’escola, dels
llocs de diversió o descans, en
l’atenció material de les llars i en la
cura de les coses petites.

Particular importància revesteix
l'interès per adquirir i fomentar un
seriós nivell cultural, adequat a les
circumstàncies de cada un, en funció
dels estudis realitzats, de l’ambient
social, dels gustos i aficions
personals. Em limitaré a recordar-
vos que aquí juguen un paper
important les lectures i el bon
aprofitament del temps dedicat a
l’oportú descans.



10. En els centres de l'Opus Dei i en
les tasques apostòliques encoratjades
per fidels de la Prelatura, hom
procura que els joves s’avessin a
pensar en els altres, amb generositat,
amb afanys de servei. Animem
positivament a què es forgin un ideal
de vida que no els tanqui en límits
raquítics, còmodes o egoistes.
Recordem com sant Josepmaria
impulsava a fomentar-hi en elles i en
ells totes les ambicions nobles,
sobrenaturalitzant-les.

Si conreem aquestes ambicions
nobles, amb esperit de superació i
sacrifici, apareixerà més possible i
senzilla l’estima de la transcendència
i el relleu sobrenatural d’aquests
esforços, i més fàcilment s’ajudarà a
què avancin en la seva vida interior i
esdevinguin instruments idonis en
les mans de Crist, en servei de
l'Església i de la societat.



Moltes noies i molts nois joves —deia
Joan Pau II en una ocasió— «són
exigents pel que fa al sentit i al
model de la seva vida i volen
deslliurar-se de la confusió religiosa i
moral. Ajudeu-los en aquesta
empresa. En efecte, les noves
generacions estan obertes i són
sensibles als valors religiosos, encara
que de vegades sigui de manera
inconscient. Intueixen que el
relativisme religiós i moral no dóna
la felicitat i que la llibertat sense la
veritat és vana i il•lusòria» [26] . La
criatura que es conforma amb
horitzons reduïts, molt difícilment
arribarà a adquirir una veritable
formació humana i cristiana. No
deixem d’encoratjar els joves perquè
sàpiguen enfrontar-se amb els
problemes d’aquest món.

El to humà dels ministres sagrats

11. Per als sacerdots també es revela
imprescindible l’exercici de les



virtuts humanes, per la naturalesa
mateixa del ministeri pastoral. Els
preveres desenvolupen la seva tasca
enmig del món, en contacte
immediat amb tota classe de
persones, que —com va puntualitzar
Mons. Álvaro— «solen ser jutges
inexorables del sacerdot, i es fixen
sobretot en la seva manera de
procedir com a home» [27] .

Un prevere afable, educat, disponible
per dedicar el seu temps als altres,
sap presentar-se bé i fer agradable la
lluita del cristià.

Cap circumstància va apartar sant
Josepmaria de l'elevada idea que
tenia del prevere. Encara que, d’una
banda, s’ha de fer tot per a tots per
arribar a tothom (cf. 1 Co 9, 19), de
l’altra, no ha d’oblidar que és
representant de Jesucrist entre els
homes. Per tant, és lògic que hagi de
maldar —dins de les seves
limitacions personals— perquè els



altres fidels descobreixin, a través
del seu comportament personal, el
rostre del Senyor. Conserven tota la
seva actualitat les recomanacions
que el nostre fundador adreçava als
clergues, instant-los a tenir cura de la
correcció en la manera de vestir,
perquè la gent estigués en condicions
de reconèixer-los com a ministres de
Crist, com dispensadors dels misteris
de Déu (cf. 1 Cor 4, 1).

El sacerdoci abasta tota l’existència
del prevere. Precisament per això,
perquè ha d’aparèixer real i
constantment disponible, se li ha de
reconèixer fàcilment, i el vestit
sacerdotal —la sotana o el clergyman
— el distingeix de manera clara. En
la societat actual —molt lligada a la
cultura de la imatge i, alhora, potser
allunyada de Déu—, la vestimenta
sacerdotal no passa inadvertida. Per
això, els sacerdots de la Prelatura
que exerceixen el seu ministeri
pastoral en una església, porten



habitualment el vestit talar al temple,
i també en els nostres Centres. Dels
països on hi ha altres costums —
comentava el nostre Pare—, no en
dic res. Farem sempre allò que
disposi l'Església. Nogensmenys,
dins de casa portarem la sotana:
aquells que parlen de llibertat han
de, almenys, respectar la nostra
llibertat de vestir a casa [28] .

FORMACIÓ ESPIRITUAL

12. Aquesta faceta ha d’ocupar «un
lloc privilegiat en la vida de cada un,
cridat com està a créixer
ininterrompudament en la intimitat
amb Jesús, en la conformitat amb la
Voluntat del Pare, en el lliurament
als germans en la caritat i en la
justícia» [29] .

El papa Benet XVI ha recordat que 
l'itinerari formatiu del cristià en la
tradició més antiga de l'Església,
fins i tot sense descuidar la
comprensió sistemàtica dels



continguts de la fe, va tenir sempre
un caràcter d’experiència, en la
qual era determinant la trobada
viva i persuasiva amb Crist,
anunciat per autèntics testimonis 
[30] . La vida d’unió amb Crist, la
recerca de la santedat, es nodreix
d’auxilis espirituals: coneixement de
la doctrina catòlica, vida litúrgica i
sacramental, acompanyament
espiritual.

Identificar-se amb Jesucrist

13. Amb l’acció de l'Esperit Sant, les
maneres de seguir Jesucrist dins de
l'Església són innombrables. Així ho
anotava el nostre Pare, quan
escrivia: Heu de ser tan diversos
com són diversos els sants del cel,
que cadascun té les seves notes
personals especialíssimes. —I,
també, tan conformes els uns amb
els altres com els sants, que no
serien sants si cada un d’ells no



s’hagués identificat amb Crist
[31] .

L'Opus Dei, a més de les pràctiques
de pietat —totes tradicionals en
l'Església— que recomana als fidels o
als qui s’acosten a les tasques
apostòliques, transmet un esperit,
per afrontar i donar sentit a la pròpia
vida, fonamentant-la en la filiació
divina en Crist. L’eix —la polleguera
— sobre el qual gira tota la tasca de
santificació, pròpia i aliena, és el
treball professional realitzat de la
millor manera possible, en unió amb
Jesucrist i amb el desig de servir els
altres.

Aquest ajut espiritual facilita la
unitat de vida, perquè els fidels de la
Prelatura i els socis de la Societat
Sacerdotal de la Santa Creu, aprenen
a prendre ocasió de les situacions
concretes en què es troben, per
convertir-les en ocasió i mitjà de
santedat i d’apostolat, actuant



sempre amb la llibertat personal més
plena en les qüestions professionals,
familiars, socials, polítiques, etc., que
l'Església deixa a la personal decisió
dels catòlics.

En aquest sentit, sant Josepmaria
explicava que és impossible
establir una diferència entre
treball i contemplació: hom no pot
dir fins aquí es prega, i fins aquí es
treballa. Hom continua sempre
resant, contemplant en la
presència de Déu. Sent homes
d’acció en aparença, anem a parar
a on van anar a parar els místics
més alts: volé tan alto, tan alto, /
que le di a la caza alcance , fins al
cor de Déu [32] . ¿Com no descobrir
un ressò d’aquests ensenyaments en
les paraules del papa Joan Pau II,
dirigides en Castelgandolfo a fidels
de l'Opus Dei? «Viure units a Déu en
el món, en qualsevol situació,
tractant de millorar-se a si mateixos
amb l’ajuda de la gràcia i donant a



conèixer Jesucrist amb el
testimoniatge de la vida. I què hi ha
més bell i més engrescador que
aquest ideal? Vosaltres, inserits i
barrejats en aquesta humanitat
alegre i dolorosa, voleu estimar-la,
il•luminar-la, salvar-la» [33] .

Els mitjans

14. La unió del treball amb la lluita
ascètica, la contemplació i l’exercici
de la missió apostòlica, requereix
una preparació profunda: per això,
l'Opus Dei ens ofereix un ampli
ventall de recursos de formació
personals i col•lectius. Entre els
personals, un revesteix importància
especial: és la xerrada fraterna, que
anomenem també Confidència
precisament pel seu caràcter
interpersonal ple de confiança.

És una conversa de direcció
espiritual, que se situa en el context
del servei fratern, per viure a fons,
amb llibertat i responsabilitat, la



trobada quotidiana amb Crist enmig
del món. Ja en les pàgines del Nou
Testament llegim com el Senyor va
voler servir-se de la mediació
d’homes i dones per encaminar les
ànimes vers la meta de la santedat.
Quan crida sant Pau en el camí de
Damasc, li demana que acudeixi a un
altre home, Ananies, que li
comunicarà allò que ha de saber
sobre el nou camí que és a punt
d’emprendre (cf. Ac 9, 6-18; 22 ,
10-15). Després anirà a Jerusalem 
videre Petrum , per veure Pere i
aprendre d'ell molts aspectes de la
doctrina i de la vida cristianes (cf. 
Gal 1, 18). De fet, la direcció
espiritual és una tradició l’esperit de
la qual remunta als primers passos
de l'Església.

A l'Opus Dei, aquesta ajuda espiritual
tendeix a facilitar que les persones
assimilin amb fidelitat l’esperit que
el nostre fundador va rebre de Déu i
ens va transmetre, i que ha estat



proposat per l'Església com un camí
de santedat [34] .

15. Sant Josepmaria explicava que, a
l'Obra, la direcció espiritual personal
es realitza in actu , és a dir, en el
moment en què es té aquesta
conversa. Aquesta atenció se situa en
l’àmbit del consell per ajudar a
progressar en la vida cristiana. El
nostre Pare comparava alguna
vegada la direcció espiritual a la
tasca d’un germà, que es preocupa
per la marxa dels germans més joves,
d’un amic o una amiga lleials,
moguts pel desig de convidar altres a
ser millors cristians [35] . En
definitiva, la Confidència és una
conversa entre germans, i no la d’un
súbdit amb el superior. Aquells que
atenen aquestes xerrades fraternes
actuen amb una delicadesa
extraordinària, fruit de la
preocupació exclusiva per la vida
interior i les tasques apostòliques
dels seus germans, sense pretendre



mai influir en els assumptes
temporals —de caràcter professional,
social, cultural, polític, etc.— de cada
un.

A l'Obra, la separació entre l’exercici
de la jurisdicció i la direcció
espiritual s’assegura a la pràctica,
entre altres coses, pel fet que
precisament els qui reben xerrades
de direcció espiritual —els directors
locals i alguns altres fidels
especialment preparats, i els
sacerdots en celebrar el sagrament
de la Penitència— no tenen cap
potestat de govern sobre les persones
que atenen. El règim local, pel que
comporta de capacitat de govern, no
es refereix a les persones, sinó només
a l’organització dels centres i de les
activitats apostòliques; la funció dels
directors locals, pel que fa als seus
germans, és de consell fratern. No
coincideixen en un mateix subjecte,
per tant, les funcions de jurisdicció i
d’ajuda espiritual. A la Prelatura,



l’única base de l’autoritat de govern
sobre les persones és la jurisdicció,
que resideix només en el Prelat i en
els seus Vicaris.

Què ofereix, doncs, l'Opus Dei?
Fonamentalment, una direcció
espiritual als seus fidels i a les altres
persones que la demanin. Els fidels
de la Prelatura, perquè aspirem a la
nostra santificació personal i a
realitzar la missió de l'Opus Dei a
l'Església, no tenim inconvenient,
d’ordinari, en parlar amb qui ens
indiquen els directors —encara que
sigui algú més jove—, sempre amb
plena llibertat i amb fe en la gràcia
divina, que se serveix d’instruments
humans. La xerrada fraterna no és
un compte de consciència. Si en
aquesta direcció espiritual se’ns
pregunta alguna cosa —i, de vegades,
pot ser bo i fins necessari que ens
preguntin—, procediran amb molta
delicadesa, perquè ningú està
obligat, concretament, a dir en la



Confidència tot allò que és matèria
de confessió.

Això que us esmento, filles i fills
meus, us semblarà obvi, però he
desitjat recollir-ho en el context
actual de la societat, que manifesta
una particular sensibilitat pel
respecte a la intimitat de les
persones, encara que també
abunden, en certs ambients, la
manca de pudor i de respecte a la
vida privada dels altres. A tots ens
van explicar, poc després de conèixer
l'Obra, que no se’ns ocorria, ni se’ns
ocorre, anomenar "el meu director
espiritual" a qui ens escolta,
senzillament perquè, repeteixo, no es
dóna aquest personalisme en l'Obra,
ni s’ha donat mai. Qui rep una
Confidència transmet l’esperit de
l'Opus Dei sense afegitons: qui té
l’encàrrec d’oferir aquesta ajuda
desapareix per posar les ànimes
davant del Senyor, dins de les
característiques del nostre camí. Un



camí, deia el nostre Pare, el de l'Obra,
que és molt ample. Es pot anar per
la dreta o per l’esquerra, a cavall,
amb bicicleta, de genolls, de
quatre grapes com quan éreu
nens, i també per la cuneta,
sempre que no se surti del cam í 
[36] .

El Sagrament de la Reconciliació

16. A més de la xerrada fraterna,
acudim —d’ordinari, setmanalment
— a un sacerdot per rebre l’ajuda
espiritual que està unida a la
Confessió sacramental. Com és ben
comprensible, ens ajuden els
confessors designats per als diferents
centres, que s’han ordenat per servir
en primer lloc les seves germanes i
germans, amb total disponibilitat, i
—perquè coneixen i viuen el mateix
esperit— tenen una específica
preparació per orientar-nos, mai per
manar. De manera anàloga es
comporta qui sol anar al metge de



família, quan n’hi ha, en lloc d’anar a
un desconegut.

Alhora, com sempre va deixar molt
clar sant Josepmaria, els fidels de la
Prelatura, igual que tots els catòlics,
gaudeixen de plena llibertat per
confessar-se o parlar amb qualsevol
sacerdot que tingui facultats
ministerials: us sorprendrà que us
recordi aquesta veritat tan clara,
però m’interessa esmentar-ho
perquè potser podria ser menys
coneguda per aquells que res
coneixen de l'Opus Dei o de l’esperit
de llibertat propi dels seguidors de
Jesucrist. A més, el nostre Pare va
establir que habitualment siguin
persones diferents qui ens atenguin
en la xerrada fraterna i en la
Confessió.

Esperit d’iniciativa i docilitat

17. La direcció espiritual requereix,
en les persones que la reben, el desig
de progressar en el seguiment de



Crist. Són elles les primeres
interessades a cercar aquest impuls
amb la freqüència oportuna, obrint
el cor amb sinceritat, de manera que
els puguin suggerir metes, assenyalar
possibles desviacions, encoratjar en
moments de dificultat, facilitar
consol i comprensió. Per això, es
mouen amb esperit d’iniciativa i de
responsabilitat. El consell d’un altre
cristià i especialment —en
qüestions morals o de fe— el
consell del sacerdot, és un ajut
poderós per a reconèixer allò que
Déu ens demana en una
circumstància determinada; però
el consell no elimina la
responsabilitat personal: som
nosaltres, cadascun de nosaltres,
els qui a la fi hem de decidir, i
haurem de donar compte a Déu
personalment de les nostres
decisions [37] .

En acudir a la direcció espiritual, per
secundar l’acció de l'Esperit Sant i



créixer espiritualment i identificar-
nos amb Crist, hem de cultivar les
virtuts de la sinceritat i de la
docilitat, que resumeixen l’actitud de
l’ànima creient davant el Paràclit.
Així descrivia aquesta recomanació
sant Josepmaria, dirigint-se a tots els
fidels, de l'Obra o no. Coneixeu de
sobres les obligacions del vostre
camí de cristians, que us
conduiran sense aturar-vos i amb
calma cap a la santedat; també
esteu previnguts contra les
dificultats, pràcticament contra
totes, per tal com ja s’entreveuen
des del començament del camí.
Ara insisteixo en el fet que us
deixeu ajudar, guiar, per un
director d’ànimes, al qual
confiareu totes les vostres
il•lusions santes i els problemes
quotidians que afecten la vida
interior, els daltabaixos que sofriu
i les victòries. Mostreu-vos sempre
ben sincers en aquesta direcció
espiritual: no us feu concessions



sense dir-ho, obriu del tot la
vostra ànima, sense pors ni
vergonyes. Mireu que, si no, aquest
camí ral tan planer s’embolica, i
allò que al començament no era
res, acaba per convertir-se en un
nus que us ofega [38] .

I, fent ressò a l’ensenyament dels
Pares de l'Església i dels autors
espirituals, recolzat en l’experiència
de molts anys de pràctica pastoral,
insistia: Si el dimoni mut
s’introdueix en una ànima, ho
engega tot a rodar; en canvi, si se’l
foragita immediatament, tot surt
bé, som feliços, la vida va
endavant rectament: siguem
sempre salvatgement sincers, bé
que amb una prudent educació
[39] .

El Senyor bolca la seva gràcia
abundantment sobre la humilitat
dels qui reben amb visió
sobrenatural els consells de la



direcció espiritual, veient en aquesta
ajuda la veu de l'Esperit Sant. Només
una efectiva docilitat de cor i de
ment fa possible el progrés en el
camí de la Santedat, ja que el
Paràclit, amb les seves inspiracions i
amb els consells dels qui ens atenen, 
va donant un to sobrenatural als
nostres pensaments, desigs i
obres. És qui ens empeny a
adherir-nos a la doctrina de Crist i
a assimilar-la amb profunditat,
qui ens dóna llum per prendre
consciència de la nostra vocació
personal i força per a dur a terme
tot allò que Déu espera. Si som
dòcils a l’Esperit Sant, la imatge de
Crist s’anirà formant en nosaltres
cada vegada més i ens anirem
acostant cada dia més a Déu Pare.
Tots els qui són portats per
l’Esperit de Déu, aquests són fills
de Déu (Rm 8, 14) [40] .

Humilitat i prudència en impartir la
direcció espiritual



18. M’aturo ara en les disposicions de
qui assisteix a altres en la direcció
espiritual. Ressalta, en primer lloc, la
d’estimar els altres com són, cercant
exclusivament el seu bé. Així, la seva
actitud serà sempre positiva,
optimista i encoratjadora. A més,
haurà també de fomentar en si
mateix la virtut de la humilitat, per
no perdre de vista que només és un
instrument (cf. Ac 9, 15), del qual el
Senyor vol servir–se per a la
santificació de les ànimes.

D’altra banda, posarà cura en
preparar–se el millor possible per
exercitar la seva tasca, conèixer els
principis fonamentals de la vida
espiritual que d’ordinari recorren les
ànimes, i dubtar prudentment —és a
dir, no fiar-se exclusivament del seu
criteri— si es presenten situacions
especials . En aquests casos, a més de
pregar més, demanarà més llums a
l'Esperit Sant, per estudiar i enfocar
l’assumpte. Si és necessari, d’acord



amb els ensenyaments de la Moral,
es pot fer una consulta a persones
més doctes, presentant-la com un cas
hipotètic i modificant les
circumstàncies, de manera que —per
guardar rigorosament el silenci
d’ofici— quedi completament fora de
perill la identitat de qui es tracti, i
sempre amb la deguda prudència.

A l'Obra, des de sempre, coneixíem i
acceptàvem expressament que la
persona amb qui es parla
fraternalment pugui consultar al
director pertinent, quan ho consideri
oportú per ajudar millor a
l'interessat. Per tal que quedi encara
més de manifest l’esperit de llibertat
i de confiança en aquestes situacions
—que no seran ni habituals ni
freqüents—, la persona que rep la
xerrada fraterna planteja a
l'interessat si vol demanar consell ell
mateix a un director o si prefereix
que ho faci qui escolta la seva
Confidència. És una manera de



procedir que reforça les mesures de
delicadesa i de prudència viscudes
des del principi.

Alhora, tots compten amb la llibertat
d’acudir directament al Pare o a un
director de la Regió o de la Delegació,
per parlar de la pròpia vida interior.
Això ens ofereix la garantia, quan
acudim a la direcció espiritual a
l'Opus Dei, que anem a rebre allò que
necessitem i desitgem: l’esperit que
ens va transmetre sant Josepmaria,
sense afegitons ni modificacions. Al
mateix temps, ni de lluny es lesiona
el deure de mantenir el secret
natural, que es guarda amb la
màxima cura i severitat: una persona
que no fos exemplar en aquest punt,
no tindria una disposició fonamental
per impartir direcció espiritual.

Els qui atenen altres, procuren
fomentar en tot moment la llibertat
interior d’aquestes ànimes, perquè
responguin voluntàriament als



requeriments de l’amor de Déu. La
direcció espiritual s’ofereix, per tant,
sense uniformar els fidels de l'Opus
Dei; això seria il•lògic i una manca de
naturalitat. L'Obra ens vol libèrrims
i diversos. Però ens vol ciutadans
catòlics responsables i
conseqüents, de manera que el
cervell i el cor de cada un de
nosaltres no vagin dispars, cada
un pel seu costat, sinó concordes i
ferms, per fer en tot moment el que
es veu amb claredat que cal fer,
sense deixar-se arrossegar —per
manca de personalitat i de
lleialtat a la consciència— per
tendències o modes passatgeres
[41] . Lògicament, han de parlar amb
la fortalesa necessària per estimular
a caminar pel camí que Déu els
marca, però també amb suavitat
extrema, perquè no són ni se senten
amos, sinó servidors de les ànimes: 
fortiter in re, suaviter in modo . En
efecte, la prudència exigeix que,
sempre que la situació ho demani,



s’empri la medecina, totalment i
sense pal•liatius, després de
deixar la nafra al descobert (...).
Primer de tot, hem de procedir així
amb nosaltres mateixos, i amb
aquells que per motius de justícia
o de caritat, tenim l’obligació
d’ajudar [42] .

No ha de ser rèmora en aquest
encàrrec el pensament que també un
mateix ha de millorar en aquest punt
concret. ¿que potser no guareix un
metge que estigui malalt, encara
que el mal que l’afligeix sigui
crònic?; ¿li impedirà, la seva
malaltia, de prescriure a d’altres
malalts la recepta adient? És clar
que no: per guarir, li basta posseir
la ciència oportuna i posar-la en
pràctica, amb el mateix interès
amb què combat el mal propi [43] .

La formació litúrgica

19. Dins de la formació espiritual,
molt unida a la formació doctrinal-



religiosa, se situa l’amor per la
sagrada litúrgia de l'Església en la
qual —de manera eminent en la
Santa Missa— es realitza l’obra de la
nostra Redempció [44] . La Santa
Missa ens situa (...) davant els
misteris primordials de la fe,
perquè és la donació mateixa de la
Trinitat a l’Església. Així s’entén
que la Missa sigui el centre i
l’arrel de la vida espiritual del
cristià [45] .

El missatge cristià és performatiu. És
a dir, l'Evangeli, i la litúrgia que el
porta a la nostra existència, no és
només una comunicació de realitats
que es poden saber, sinó una
comunicació que comporta fets i
canvia la vida [46] .

Ningú amb sentit comú i sentit
sobrenatural pot pensar que la
litúrgia és "cosa de clergues", o que
els clergues "celebren" i el poble
simplement "assisteix". Lluny de



concepció semblant, sant Josepmaria
impulsava la participació de tots: des
de la comprensió de la connexió
íntima entre litúrgia de la Paraula i
litúrgia eucarística, o de la dimensió
essencial de l’adoració en la
celebració, fins detalls concrets com
l’ús del missal de fidels, per facilitar
la seva participació: primer des del
cor i després amb les paraules i els
gestos previstos. Recordo haver
sentit que, ja en els anys trenta del
segle passat, per donar més vigor a
aquest ensenyament, va voler que es
dialogués la Missa, amb una resposta
en veu alta, a les oracions que
pronunciava el sacerdot. Llavors no
era habitual: faltaven trenta anys
fins al Concili Vaticà II.

La litúrgia de la Paraula

20. Tota la història de la salvació, i la
litúrgia que la celebra i fa present,
està caracteritzada per la iniciativa
de Déu que ens convoca i espera de



cadascun de nosaltres una resposta
actual, amb un amor que després
informi tota la jornada, amb ànim
que el Sacrifici de l’altar es
perllongui les vint-i-quatre hores.

La celebració de la Paraula en la
Santa Missa és un veritable diàleg
que exigeix una resposta delicada: és
Déu que parla al seu poble i aquest fa
seva aquesta paraula divina per
mitjà del silenci, del cant, etc.
S’adhereix a aquest anunci
professant la seva fe en el Credo, i ple
de confiança va amb les seves
peticions al Senyor [47] . En les
lectures, el Paràclit parla amb veus
humanes per tal que la nostra
intel•ligència sàpiga i contempli,
perquè la voluntat s’enrobusteixi i
l’acció s’acompleixi [48] . La
possibilitat que es facin realitat en la
nostra vida, depèn de la gràcia
divina, però també de la preparació i
fervor de qui les llegeix i les medita,
de qui les escolta. «Per les Santes



Escriptures, en efecte, som conduïts a
complir accions virtuoses i a la pura
contemplació» 49 .

Aquí se’ns presenta un punt ben
concret d’examen i de millora. Quin
fruit treiem d’aquestes lectures cada
dia, a la Santa Missa? ¿Assaborim els
instants de silenci previstos després
de l'Evangeli, per aplicar la
predicació del Senyor? He recordat
que "molts hem estat testimonis de
com sant Josepmaria es ficava a fons
en les lectures de la Missa, se li
notava fins en el to de la veu. Es
repetia, sovint, un fet: després del
Sant Sacrifici, prenia nota de les
frases que li havien ferit més
profundament, per dur-les a la
pregària personal. Així s’enriquia
constantment la seva ànima i la seva
predicació. Tractem nosaltres
d’imitar tan bon mestre. Déu se’ns ha
revelat perquè el coneguem més i
millor, i perquè el donem a conèixer,



amb naturalitat, sense respectes
humans» [50] .

La litúrgia eucarística

21. En aquesta part de la Santa Missa,
el prevere no s’adreça principalment
als fidels reunits. De fet, l’orientació
espiritual i interior de tots, del
sacerdot i dels fidels, és versus Deum
per Iesum Christum , cap a Déu per
Jesucrist. En la litúrgia eucarística, 
sacerdot i poble certament no
resen l’un cap a l’altre, sinó cap a
l’únic Senyor. Per tant durant
l’oració miren en la mateixa
direcció, cap a una imatge de Crist
en l'absis, o cap a una creu o
simplement cap al cel, com va fer
el Senyor en l’oració sacerdotal la
nit abans de la seva Passió [51] .
Com ens ajuda a viure aquesta
adoració comú, aquest sortir a la
trobada del Senyor que ve, i posar els
nostres ulls en la creu de l’altar!



22. En el Sacrifici de l’altar són
necessàries l’obediència i la pietat,
íntimament unides: són també
requisits fonamentals perquè la
litúrgia sigui font i cimal de la vida
de l'Església i de cada cristià.
Obediència, en primer lloc, perquè
«les paraules i els ritus litúrgics són
expressió fidel, madurada al llarg
dels segles, dels sentiments de Crist i
ens ensenyen a tenir els mateixos
sentiments que Ell (cf. Fl 2, 5);
conformant la nostra ment amb les
seves paraules, elevem al Senyor el
nostre cor» [52] . Heus aquí un
fonament profund de per què hem
d’obeir, d’estimar, cada paraula, cada
gest, cada rúbrica, doncs fan arribar
el do de Déu, ens ajuden a ser alter
Christus, ipse Christus .

El Concili Vaticà II ha recordat que la
plena eficàcia de la litúrgia depèn
també que cada un, sacerdot o fidel,
posi l’ànima en consonància amb la
veu [53] . I Benet XVI explicava que



en les cerimònies, la vox , les
paraules, precedeixen la nostra
ment. D’ordinari no succeeix així.
Primer s’ha de pensar i després el
pensament esdevé paraula. Però
aquí la paraula ve abans. La
sagrada litúrgia ens dóna les
paraules, nosaltres hem d’entrar
en aquestes paraules, trobar la
concòrdia amb aquesta realitat
que ens precedeix (...). Aquesta és
la primera condició: nosaltres
mateixos hem d’interioritzar
l’estructura, les paraules de la
litúrgia, la paraula de Déu. Així el
nostre celebrar és realment
celebrar "amb" l'Església: el nostre
cor s’ha eixamplat i no fem alguna
cosa, sinó que som "amb" l'Església
en col•loqui amb Déu [54] .

A la vida de sant Josepmaria es fonen
de manera admirable pietat i
obediència, i constitueixen un
exemple d’una cosa molt real: de cap
manera no podrem manifestar



millor el nostre màxim interès i
amor pel Sant Sacrifici, que
observant acuradament la més
petita de les cerimònies prescrites
per la saviesa de l'Església. I, a
més de l'Amor, ha d'urgir-nos la
«necessitat» d’assemblar-nos a
Jesucrist, no solament en
l'interior, sinó també en l’exterior,
movent-nos —en els amplis espais
de l’altar cristià— amb aquell
ritme i harmonia de la santedat
obedient, que s’identifica amb la
voluntat de l'Esposa de Crist, és a
dir, amb la Voluntat del mateix
Crist [55] .

M’agradaria que aquestes
brevíssimes consideracions sobre
l’estructura de la Santa Missa ens
ajudessin a tots a fomentar l'interès
per la litúrgia, aliment i part
necessària de la vida espiritual. Com
no recordar que el nostre fundador,
ja el llunyà 1930, va escriure que tots
en l'Obra cal que tinguin especial



interès a seguir, amb atenció
plena, totes i cadascuna de les
disposicions litúrgiques, fins i tot
les que semblin poc o gens
importants. Qui estima no es perd
cap detall. Ho he vist: aquestes
petiteses són una cosa molt gran:
amor. I obeir el Papa, fins al
mínim, és estimar-lo. I estimar el
Sant Pare és estimar Crist i la seva
Mare, la nostra Mare Santíssima,
Maria. I nosaltres només aspirem
a això: perquè els estimem, volem
que omnes, cum Petro, ad Iesum
per Mariam [56] .

FORMACIÓ EN LA DOCTRINA
CATÒLICA

23. Qui estima sincerament Déu, se
sent impulsat a conèixer-lo cada
vegada més i millor, no es conforma
amb un tracte superficial; cerca de
comprendre amb més profunditat tot
allò que a Ell es refereix. L’afany
d’adquirir aquesta ciència



teològica —la bona i ferma
doctrina cristiana— ve mogut, en
primer lloc, pel desig de conèixer i
estimar Déu. També és, al mateix
temps, conseqüència de la
preocupació general de l’ànima
fidel per abastar la més profunda
significació d’aquest món, el qual
és un afaiçonament del Creador
[57] . Per això, la formació que l'Opus
Dei proporciona als seus fidels —
considerada des de la perspectiva
doctrinal-religiosa— s’adreça a que
adquirim la doctrina de l'Església i
n’aprofundim en el coneixement.

Amb el mateix horitzó —mirant a
Déu i al món—, el beat Joan Pau II va
assenyalar la necessitat actual de la
formació en la doctrina cristiana. «Es
revela avui cada vegada més urgent
la formació doctrinal dels fidels laics,
no només pel natural dinamisme
d’aprofundiment de la seva fe, sinó
també per l’exigència de "donar raó
de l’esperança" que hi ha en ells,



davant del món i els seus greus i
complexos problemes. Es fan així
absolutament necessàries una
sistemàtica acció de catequesi, que
s’ha de graduar segons les edats i les
diverses situacions de vida, i una més
decidida promoció cristiana de la
cultura, com a resposta als eterns
interrogants que agiten l’home i la
societat d’avui» [58] .

Des dels començaments de l'Opus
Dei, i fins i tot abans, sant Josepmaria
va mostrar un especial interès
perquè les persones a qui atenia
espiritualment aprofundissin en la
seva formació doctrinal-religiosa,
perquè tothom ha d’esforçar-se, en
la mesura de les seves
possibilitats, en l’estudi seriós,
científic, de la fe [59] .

24. Com escrivia sant Gregori el
Gran, «molt inútil és la pietat si falta
la discreció de la ciència» [60] , i «res
és la ciència si no té la utilitat de la



pietat» [61] . El nostre fundador va
insistir que l’estudi de la doctrina fos
acompanyat per una sincera vida
espiritual, pel tracte íntim amb
Jesucrist en l’oració i en els
sagraments, per una devoció filial a
la Mare de Déu. Ensenyava que la
veritat és sempre, en certa
manera, una cosa sagrada: do de
Déu, llum divina que ens encamina
cap a Aquell que és la Llum per
essència. I això succeeix
especialment quan la veritat es
considera en l’ordre sobrenatural:
cal doncs tractar-la amb respecte,
amb amor (...). Més encara: estem
persuadits que aquesta veritat
divina, que portem, ens
transcendeix: que les nostres
paraules resulten insuficients per
expressar tota la seva riquesa, que
és fins i tot possible que no
l’entenguem amb plenitud i que
fem el paper de qui transmet un
missatge que ell mateix no
comprèn del tot [62] .



Paga la pena l’esforç de la Prelatura
per a assegurar a tots els seus fidels i
altres moltes persones una seriosa
preparació doctrinal, més encara en
moments, com els actuals, en què
aquesta necessitat s’observa de
manera més peremptòria. Ressalta
com joiosa realitat l’afirmació del
nostre fundador molts anys enrere: 
l'Obra sencera equival a una gran
catequesi, feta de forma viva,
senzilla i directa en les entranyes
de la societat civil [63] .

Fidelitat al Magisteri i llibertat en els
afers opinables

25. La formació doctrinal abasta tots
els camps: des de la filosofia a la
teologia i al dret canònic, etc.
Mitjançant aquesta preparació —que
en el cas dels Numeraris i les
Numeràries, i de molts Agregats i
Agregades, cobreix els programes
que hom cursa a les universitats
pontifícies— es contribueix a que en



tots els estrats de la societat hi hagi
persones decidides a donar un
testimoniatge viu de l'Evangeli, amb
la paraula i amb les obres: sempre
disposats —com escriu sant Pere— a
donar resposta a tothom qui us
demani raó de la vostra esperança ( 
1Pe 3, 15).

D’acord amb les repetides directrius
del Magisteri, en l’explicació de les
diferents matèries filosòfiques i
teològiques, té una especial
rellevància la doctrina del Doctor
comú de l'Església. Es compleix així
la recomanació del Concili Vaticà II i
de diversos Romans Pontífexs:
«Aprofundir en els misteris de la fe i
descobrir la seva mútua connexió (...)
sota el mestratge de sant Tomàs» 
[64] .

Sant Josepmaria es va atenir a
aquesta línia i així ho va recordar als
professors i professores encarregats
dels Estudis generals de la Prelatura.



Al mateix temps, amb una mentalitat
oberta al progrés de la ciència
teològica, explicava que d’aquesta
recomanació no es pot concloure
que hàgim de limitar-nos a
assimilar i a repetir tots i només
els ensenyaments de sant Tomàs.
Es tracta d’una cosa molt diferent:
certament cal cultivar la doctrina
del Doctor Angèlic, però de la
mateixa manera que ell la
conrearia avui si visqués. Per
això, algunes vegades caldrà dur a
terme allò que ell mateix només va
poder començar, i per això també,
fem nostres totes les troballes
d’altres autors, que responguin a
la veritat [65] .

Us acabo de recordar, amb paraules
del nostre Pare, una característica
essencial de l’esperit de l'Opus Dei:
que corporativament no tenim una
altra doctrina que la que ensenya
el Magisteri de la Santa Seu.
Acceptem tot allò que aquest



Magisteri accepta, i rebutgem tot
allò que ell rebutja. Creiem
fermament tot allò que proposa
com a veritat de fe, i fem també
nostre tot allò que és de doctrina
catòlica [66] . I dins d’aquesta
doctrina àmplia, cada un de
nosaltres forma el seu criteri
personal [67] . Els Estatuts de la
Prelatura estableixen la prohibició
que l'Opus Dei —com va dir el nostre
fundador— crei o adopti una
particular escola filosòfica o
teològica [68] . Això, a més de l’amor
a la llibertat, expressa un fet
eclesiològic fonamental: que els
membres de la Prelatura són fidels
cristians comuns o, si s’escau,
sacerdots seculars comuns, amb
idèntics àmbits de llibertat d’opinió
que els altres catòlics.

FORMACIÓ PER A L’APOSTOLAT

26. El coneixement profund de les
veritats religioses fonamentals, així



com dels aspectes ètics i morals que
es relacionen més de prop amb
l’exercici de la feina de cadascú, és
important també per fer una àmplia
tasca apostòlica en l’ambient
professional en què cada un viu. La
llum dels seguidors de Jesucrist no
s’ha de trobar al fons de la vall,
sinó al cim de la muntanya,
perquè vegin les vostres bones
obres i glorifiquin el vostre Pare
que és al ce l. ( Mt 5, 16) [69] .

Certament abunden les persones de
cor gran, capaços d’enamorar-se de
Déu, a les quals manca la llum de la
doctrina que orienti i doni sentit a les
seves vides. I als cristians incumbeix
el deure i el goig de proporcionar-se-
les. Un passatge del Nou Testament
ho il•lustra clarament. Complint un
mandat de l'Esperit Sant, el diaca
Felip es va dirigir al camí que
conduïa a Gaza. Per allí transitava
una carrossa en la qual un alt
personatge, ministre de la reina



d'Etiòpia, tornava al seu país després
d’haver adorat Déu a Jerusalem. Felip
hi anà corrents i va sentir l'eunuc que
llegia el profeta Isaïes. Llavors li
preguntà: — ¿Ho entens, això que
llegeixes? Ell li contestà: — I com puc
entendre-ho, si ningú no m'hi ajuda?
L'eunuc demanà a Felip que s'assegués
amb ell dalt del seu carruatge ( Ac 8,
30-31).

És tasca dels cristians anunciar, amb
pau i perseverança, la bona nova de
Jesús, obviar la ignorància religiosa
per mitjà de la difusió de la doctrina
revelada. L’apostolat cristià —i em
refereixo ara en concret al d’un
cristià corrent, al de I’home o la
dona que viu com una persona de
tantes entre els seus iguals— és
una gran catequesi, en la qual per
mitjà del tracte personal, d’una
amistat lleial i autèntica, es
desperta en els altres la fam de
Déu per ajudar-los a descobrir
horitzons nous: amb naturalitat,



amb senzillesa he dit, amb
l’exemple d’una fe ben viscuda,
amb la paraula amable però plena
de la força de la veritat divina
[70] .

Hem de propagar ardentment la
Veritat de Crist, fer que altres
participin del tresor que hem rebut,
de manera que experimentin que no
hi ha res més bonic que haver estat
atrapats, sorpresos, per l'Evangeli,
per Crist. Res més bell que
conèixer-lo i comunicar als altres
l’amistat amb Ell [71] .

27. En el Decret sobre l’apostolat dels
laics, el Concili Vaticà II ensenya que
«l’apostolat només pot aconseguir la
seva plena eficàcia amb una
formació multiforme i completa.
L’exigeixen no només el continu
progrés espiritual i doctrinal de cada
seglar, sinó també les diverses
circumstàncies de coses, de persones
i de deures als quals ha d’acomodar



la seva activitat (...). A més de la
formació comuna a tots els cristians,
no poques formes de l’apostolat, per
la varietat de persones i d’ambients,
requereixen una formació específica
i peculiar» [72] .

En els últims anys, aquest afany
d’ànimes ha requerit més vigor, per
contrarestar el secularisme que ha
avançat a grans passes, fins a
adquirir carta de ciutadania en
països tradicionalment cristians.
Tornar a impregnar amb l’esperit de
Crist les arrels d’aquestes nacions és
precisament l’objectiu de la nova
evangelització [73] . A la Prelatura,
aquesta tasca es resumeix a orientar
i estimular cada persona, perquè
realitzi la missió evangelitzadora
rebuda en el Baptisme, amb l’esperit
i els mitjans específics de l'Opus Dei,
a través de l’ apostolat d’amistat i
confidència .



Joan Pau II insistia que el món
«reclama evangelitzadors creïbles, en
la vida dels quals, en comunió amb la
creu i la resurrecció de Crist,
resplendeixi la bellesa de l'Evangeli
(...). Tot batejat, com a testimoni de
Crist, ha d’adquirir la formació
apropiada a la seva situació, perquè
la fe no només no es marceixi per
falta de cura en un mitjà tan hostil
com és l’ambient secularitzat, sinó
per sostenir i impulsar el testimoni
evangelitzador» [74] .

Apostolat personal d’amistat i
confidència

28. Nostre Senyor ha vingut a
aquesta terra perquè totes les ànimes
assoleixin la vida eterna, i vol
comptar també amb els deixebles: ut
eatis , que aneu —ens repeteix als
cristians, com als Apòstols— i doneu
fruit, un fruit que romangui (cf. Jn
15, 16). Per tant, filles i fills meus,
hem de portar la seva doctrina pels



més diversos ambients, ja que ens
interessen totes les ànimes per al
Senyor. Però resulta lògic començar
per qui Déu ha posat més a prop
nostre.

A la Prelatura de l'Opus Dei, com us
deia, donem prioritat a l’apostolat
que sant Josepmaria deia d’ amistat
i confidència : un tracte personal en
el qual un cor aboca en un altre el
seu coneixement i el seu amor a
Crist, facilitant que s’obri als suaus
impulsos de la gràcia.

L’amistat suposa —i al mateix temps
crea— comunió de sentiments i
d’afanys. Però «on principalment es
realitza aquesta comunicació és en la
convivència (...); d’aquí que el
conviure sigui propi de l’amistat» 
[75] . Amb aquest tracte, s’emprèn el
primer pas del camí de l’amistat. Per
tant, ens dóna alegria aprofitar les
ocasions que la tasca professional i
social ens brinden de conèixer nous



amics, amb el desig d’ajudar i, també,
d’aprendre d’ells: l’amistat és
essencialment mútua. El nostre Pare
ens animava a captenir-se com Crist
que passa al costat de la gent, pel
camí de la vida quotidiana. El
Senyor vol servir-se de nosaltres —
del nostre tracte amb els homes,
d’aquesta capacitat nostra, que
ens ha donat Ell, d’estimar i de fer-
nos estimar—, per seguir fent-se
Ell amics a la terra [76] .

Entre les característiques d’aquesta
manera de servir, destaca la
necessitat de saber adaptar-se a la
capacitat i a la mentalitat de cada un,
de manera que entenguin el que
escolten. Sant Josepmaria deia do de
llengües a aquest esforç per fer-se
entendre, que brolla com a fruit de la
gràcia, de l’oració i de la preparació
personal, perquè la doctrina de
l'Església ressoni amb tonalitats
noves a les orelles de les persones. 
Cal repetir el mateix, però de



maneres diverses.Cal que la forma
sigui sempre nova, diferent, no la
doctrina [77] .

Es tracta d’imitar Jesús, que
exposava els més alts ensenyaments
per mitjà de paràboles, de
comparacions que tots —cadascú al
seu nivell— hi eren en condicions
d’entendre. Fomentem el desig
d’exposar les veritats cristianes de
manera atractiva: que la vostra
paraula sigui sempre grata,
assaonada amb sal, de manera que
sapigueu respondre a cada un com
convé ( Col 4, 6). No es tracta d’una
formalitat, o de mostrar-nos erudits,
sinó de parlar amb contingut,
buscant la glòria de Déu i el bé de les
ànimes.

29. En aquest context, el
coneixement profund de la Sagrada
Escriptura —de l'Antic i del Nou
Testament—, fruit d’una lectura
assídua i d’una meditació atenta,



resulta d’una importància
fonamental. Ho ha recordat
recentment el papa Benet XVI, en
l'Exhortació apostòlica Verbum
Domini sobre la Paraula de Déu en la
missió de l'Església. Allà, entre altres
grans sants a qui el Senyor va
concedir llums especials per
aprofundir en el sentit espiritual de
la Bíblia, el Papa afirma que un
d’aquests raigs de llum es manifesta
en sant Josepmaria Escrivà i la
seva predicació sobre la crida
universal a la santedat [78] .

El Romà Pontífex escriu que un
moment important de l’animació
pastoral de l'Església en el qual es
pot redescobrir adequadament el
lloc central de la Paraula de Déu és
la catequesi, que, en les seves
diverses formes i fases, ha
d’acompanyar sempre el poble de
Déu [79] . I mostra com la trobada
dels deixebles d'Emmaús amb
Jesús, descrita per l’evangelista



Lluc (cf. Lc 24, 13-35), representa
en certa manera el model d’una
catequesi en el centre de la qual hi
ha la "explicació de les
Escriptures", que només Crist és
capaç de donar (cf. Lc 24, 27-28),
mostrant–ne el compliment.
D’aquesta manera, reneix
l’esperança més forta que
qualsevol fracàs, i fa d’aquells
deixebles testimonis convençuts i
creïbles del Ressuscitat [80] . ¿No
us fan memòria aquestes paraules de
l’afirmació joiosa del nostre Pare
quan predicava que, ara, Emmaús és
el món sencer, perquè el Senyor ha
obert els camins divins de la terra
[81] ?

Recordeu com ens va transmetre els
ensenyaments d’aquest passatge de
sant Lluc. Comentava que tota la
vida de Crist és un model diví que
hem d’imitar, però el que ens
explica l’evangelista de l’escena
d'Emmaús ens pertany molt



especialment [82] . D’aquesta escena
evangèlica es va servir també per
parlar-nos de l’apostolat personal
d’amistat i confidència. Posava
èmfasi en una característica
important: cal prendre la iniciativa,
sortir a la trobada de les persones
per oferir la nostra amistat i ajudar-
les en la seva cerca de Déu, amb
respecte i defensa de la intimitat i de
la llibertat de tots.

En el camí d'Emmaús, el Ressuscitat
va a la recerca de dos deixebles que
tornaven a casa, desanimats pels
esdeveniments dolorosos que havien
presenciat: la Passió i Mort del seu
Senyor. Aquest gest de Jesús ens
ensenya que l’amistat porta a
participar en les alegries i en les
penes dels nostres amics, a que
siguem solidaris i els dediquem
temps. Jesús camina al costat dels
dos homes que gairebé han perdut
tota esperança, talment que
comença a semblar-los que la vida



no té sentit. Ell comprèn el seu
dolor, penetra en el seu cor, els
comunica quelcom de la vida que
hi ha en Ell [83] . De la mateixa
manera hem de compartir les
preocupacions, les il•lusions, les
dificultats dels que tractem, sent un
més entre els nostres companys
d’ofici o professió, sense que ens
separi d’ells cap barrera: una
estupenda característica de l’esperit
de l'Obra, que no treu a ningú del seu
lloc i que ens convida a estar en el
món sense ser mundans.

Així hem de captenir-nos en
l’ambient en què ens movem, sense
perdre de vista que —si som fidels—
Jesucrist actua en nosaltres, i desitja
servir-se del nostre exemple i de la
nostra paraula per arribar a altres
persones, alhora que elles ens
enriqueixen amb la seva amistat. Res
més lògic que els veritables amics es
comuniquin entre si les seves
alegries i les seves penes, la seva



tasca i, per descomptat, el tresor més
gran que té un cristià: precisament,
la vida de Crist. Els parlarem de Déu,
del goig de tenir-lo en la nostra
ànima en gràcia, del valor immens
que només Ell pot conferir a una
existència humana.

Actuant així, els cristians cooperen
eficaçment en la missió
evangelitzadora de l'Església, posant
Crist en el cor i en l’ànima dels
nostres coneguts, per contribuir a
alçar la Creu al cim de totes les
activitats humanes.

Apostolat de la família i amb la
joventut

30. Són moltes les activitats que
contribueixen a enfortir l’extensió
del regne de Déu. Tanmateix, algunes
tenen objectivament una
transcendència major, segons les
necessitats de cada època i de cada
lloc. La família, la formació de la
joventut, el món de la cultura,



plantegen, en gran part, el repte de la
nova evangelització que impulsa el
Sant Pare.

La família necessita urgentment que
es reafirmi el seu humus originari,
estimat per Déu en la creació, que
desgraciadament els costums i les
lleis civils de molts països s’entesten
a pervertir. És una tasca
d’importància cabdal, en què els
cristians coincidim amb persones
d’altres creences, o sense cap religió,
conscients que la promoció de la
família —comunió d’amor entre un
home i una dona, indissoluble i
oberta a la vida— construeix una
columna insubstituïble per a la recta
ordenació de la societat, i un
fonament important perquè els
homes arribin a la maduresa i a la
felicitat. A més del que puguem
contribuir en col•laboració amb altra
gent, personalment podem ajudar,
per exemple, que els cònjuges es
perdonin mútuament i entenguin



millor que la seva vida és lliurament
a l’altre, i, si es tracta d’un matrimoni
cristià, que comprenguin que
participen en un misteri: en la unió
de Crist amb la seva Església.
Aquesta fidelitat de tots dos,
manifestació de l’amor veritable amb
el pas del temps, traça també el camí
per arribar al Cel.

La tasca apostòlica amb la joventut
constituirà sempre un repte vital per
al món i per a l'Església, perquè en
aquests anys es forgen els que
redreçaran el rumb de la societat i la
faran avançar per les sendes
traçades pel Creador i Redemptor.

En aquest àmbit, cobra especial
relleu l’apostolat de la diversió i el
bon ús del temps lliure. Em limito a
recordar allò que us vaig escriure el
2002: que cal omplir de contingut
cristià «els costums, les lleis, la moda,
els mitjans de comunicació, les
expressions artístiques. Aspectes tots



que bateguen en el cor de la batalla
per a la nova evangelització de la
societat, a la qual el Sant Pare
convoca sense treva als cristians» 
[84] .

Apostolat i cultura

31. L'ampli món del pensament i de
la cultura, de les ciències, les lletres i
la tècnica, segueix demostrant–se
com una àrea privilegiada que cal
il•luminar amb les llums de
l'Evangeli. «Els cristians, doncs, han
de tenir una fe que els permeti
afrontar críticament la cultura actual
i resistir les seves seduccions; incidir
eficaçment en els àmbits culturals,
econòmics, socials i polítics;
manifestar que la comunió entre els
membres de l'Església catòlica i amb
els altres cristians és més forta que
qualsevol vinculació ètnica;
transmetre amb alegria la fe a les
noves generacions; construir una
cultura cristiana capaç



d’evangelitzar la cultura més àmplia
en què vivim» [85] .

Els apostolats de l'Obra són un mar
sense ribes . Volem obrir els braços
de bat a bat a cada persona, com
Crist a la Creu. D’aquí el nostre afany
per arribar a aquells que són més
lluny de Déu, com ens va ensenyar
sant Josepmaria, que estimava —
sempre ho va repetir— l’apostolat ad
fidem . El nostre Pare ens encoratjava
a tenir especial interès a
l’apostolat ad gentes, amb els
gentils (...). Primer —repetiré com
sempre—, amb una amistat
sincera, lleial, humanament bona
[86] . Prenent ocasió de les múltiples
relacions que s’originen en l’exercici
de la tasca professional, en un món
caracteritzat per la globalitat,
resultarà fàcil dialogar amb persones
d’altres confessions i creences, o amb
gent sense cap religió, amb el desig
de suscitar-hi el desig de conèixer
millor Déu. Ajudarem fins i tot els



qui mostren una actitud negativa
amb l'Església catòlica, si procurem
tractar-los amb mansuetud,
paciència, comprensió i afecte.

Considero important sobretot —
deia Benet XVI en un discurs a la
Cúria Romana— el fet que també
les persones que es declaren
agnòstiques i atees han
d’interessar–nos a nosaltres com a
creients. Quan parlem d’una nova
evangelització, aquestes persones
tal vegada s’espanten. No volen
veure’s a si mateixes com a objecte
de missió, ni renunciar a la seva
llibertat de pensament i de
voluntat. Però la qüestió sobre Déu
segueix estant també en ells,
encara que no puguin creure en
concret que Déu s’ocupa de
nosaltres [87] .

Tot i que en iniciatives d’aquest tipus
participin especialment només
alguns, sentim el deure de recolzar–



los amb la nostra pregària. Perquè
cada un de nosaltres, fills de Déu en
l'Església Santa, només vol viure per
portar el nom del Senyor a tots els
pobles i a totes les cultures, fins als
últims racons de la terra (cf. Ac 9, 15).

FORMACIÓ PROFESSIONAL

32. En constituir la feina, segons
l’esperit de l'Opus Dei, la polleguera
de la santificació personal i el marc
habitual de la tasca apostòlica dels
seus fidels, es comprèn que a la
Prelatura es fomenti la bona
preparació professional. L’estudi, la
formació professional que sigui, és
una obligació greu entre nosaltres
[88] .

En temps recents, el Magisteri de
l'Església ha abordat el tema del
treball —i tots llegim aquest
ensenyament pensant en la
predicació de sant Josepmaria, des de
1928— com a àmbit per a la recerca
de la santedat per part dels fidels



laics. Ha insistit en «la formació
d’una espiritualitat del treball, que
ajudi tots els homes a acostar-se a
través d'ell a Déu, Creador i
Redemptor, a participar en els seus
plans salvífics respecte a l’home i al
món, i a aprofundir en les seves
vides la amistat amb Crist» [89] .

Treball i unitat de vida

33. En l’homilia Estimar el món
apassionadament , sant Josepmaria
va insistir en la importància de la
unitat de vida en el cristià, que
harmonitza la pietat, el treball i
l’apostolat. Ho he ensenyat
constantment amb paraules de la
Sagrada Escriptura: el món no és
dolent, perquè ha sortit de les
mans de Déu, perquè és criatura
seva, perquè Jahvè l’esguardà i
veié que era bo (cf. Gn 1, 7 i ss).
Som nosaltres els homes que el
fem dolent i lleig, amb els nostres
pecats i les nostres infidelitats. No



en dubteu, fills meus: qualsevol
mena d’evasió de les honestes
realitats diàries és, per a
vosaltres, homes i dones del món,
cosa oposada a la voluntat de Déu.
Al contrari, heu d’entendre ara —
amb claredat nova— que Déu us
crida a servir-lo en i des de les
feines civils, materials, seculars de
la vida humana: en un laboratori,
al quiròfan d’un hospital, a la
caserna, a la càtedra
universitària, a la fàbrica, al
taller, al camp, a la llar familiar, i
en tot l’immens panorama del
treball, Déu ens hi espera cada
dia. Sapigueu-ho bé: en les
situacions més comunes hi ha
quelcom de sant, de diví, amagat
que pertoca a cadascun de
vosaltres de descobrir (...).

No hi ha cap altre camí, fills meus:
o bé sabem trobar el Senyor en la
nostra vida ordinària, o bé no el
trobarem mai. Per això us puc dir



que la nostra època necessita
restituir, a la matèria i a les
situacions que semblen més
vulgars, el seu sentit noble i
original, posar-les al servei del
regne de Déu, espiritualitzar-les i
fer-ne un mitjà i una ocasió del
nostre encontre continu amb
Jesucrist [90] .

La formació que proporciona la
Prelatura tendeix a fomentar
l’esperit sobrenatural necessari,
perquè cada un s’entesti a realitzar
la feina amb la major perfecció
humana possible i amb afany de
servei, convertint-la en instrument
de santedat i d’apostolat. Per això,
hem d’esforçar-nos per aconseguir el
prestigi professional necessari entre
els nostres companys, que
s’adquireix amb la tenacitat i la
dedicació al llarg dels anys. Cadascun
rep aquesta formació específica com
els altres ciutadans: en les
universitats, en les escoles tècniques,



en els tallers, etc., on realitza els
estudis o aprèn un ofici. L’esperit de
l'Obra ens impulsa a conservar i
millorar amb constància aquesta
preparació. Tots ens sabem
libèrrims, tant en el moment de triar
la professió com en exercitar-la.
L'Obra només ensenya la manera de
santificar-se en aquestes tasques,
sense immiscir-se en les opcions
laborals de cada un.

No importa el tipus de tasca que es
dugui a terme, sempre que sigui
honrada: què és més important: ser
catedràtic a la Sorbona o fer les
feines de la casa? Et diré que si tu
ets santa, perquè t’estàs
santificant en el treball, això és el
més important [91] . I afegia en un
altre moment: quan, referint-me a
les dones de la neteja que treballen
a la Universitat de Navarra,
afirmo que no sé si el seu treball és
tan important o més que el de la
Junta de Govern, no faig comèdia:



repeteixo senzillament allò que he
pensat sempre. La tasca d’una
d’aquestes dones que va amb
alegria i ho fa tot per amor, pot
ser heroica, res vulgar, i per
descomptat més eficaç que la d’un
gran investigador que només pensi
en publicar els seus estudis.
Insisteixo, què val més?: Depèn de
l’amor i del sacrifici amb què es
realitza el propi treball, però amb
un sacrifici, alegre, voluntari, en
cas contrari, és millor que no es
faci [92] .

A tots els cristians pertoca el deure
de fer tot allò que estigui al seu abast
per que Crist regni efectivament en
la societat, i aquestes ànsies santes es
manifesten també procurant
adquirir el prestigi professional
necessari, candeler perquè brilli la
llum de Crist (cf. Mc 4 , 21).

Els estudiants, per la seva banda, han
de sentir el deure d’obtenir bones



qualificacions. No m’oblideu aquella
consideració que sant Josepmaria va
escriure a Camí , que ha servit de
guia a tantes generacions de joves
arreu del món: una hora d’estudi,
per a un apòstol modern, és una
hora d’oració [93] .

Rectitud d’intenció

34. Al mateix temps que tenim cura
de la preparació professional,
recordem amb responsabilitat que
l’ocupació laboral —qualsevol— ens
traça sempre un mitjà per assolir la
santedat i atendre l’apostolat. És molt
necessari no perdre aquest punt de
mira en els moments actuals, perquè
en la societat d’avui, altament
competitiva, resulta fàcil posar la
professió en la primera línia dels
afanys, per sobre dels altres deures
amb Déu, amb la família i amb les
altres persones. Us insisteixo, amb el
nostre Pare: treballeu cara Déu,
sense ambicionar glòria humana.



Alguns veuen en la feina un mitjà
per conquerir honors, o per
adquirir poder o riquesa que
satisfaci la seva ambició personal,
o per sentir l’orgull de la pròpia
capacitat d’obrar. Els fills de Déu
en l’Opus Dei no veiem mai en el
nostre treball professional alguna
cosa relacionada amb l’egoisme,
la vanitat o la supèrbia: veiem
només una possibilitat de servir
tots els homes per amor a Déu
[94] . Per això, afegia: un bon índex
de la rectitud d’intenció, amb la
qual heu de realitzar el vostre
treball professional, és
precisament la manera com
aprofiteu les relacions socials o
d’amistat, que neixen en exercir la
professió, per apropar a Déu
aquestes ànimes: arribant, si
s’escau, si es veuen les oportunes
circumstàncies, a plantejar el
problema de la seva vocació [95] .



En el marc de la preparació
professional, hem de tendir
necessàriament a conèixer bé aquells
temes de la doctrina cristiana més
relacionats amb l’àmbit de la pròpia
professió, o que gaudeixen d’especial
actualitat al país; potser diferents
d’un lloc a un altre, però alguns amb
vigència a tot arreu, per exemple, els
relacionats amb el matrimoni i la
família, l’educació, l’«evangeli de la
vida», la bioètica, la justícia i la
caritat en les relacions laborals... Per
això, l’exemple de rectitud en el
compliment dels deures
professionals, familiars i socials
constitueix un testiomoniatge fefaent
que tots hem de donar. «Atesa la
vostra rectitud humana i cristiana —
us he escrit—, naixeran –en els
ambients en què us moveu— moltes
iniciatives directament encaminades
a resoldre concrets problemes
socials, en noble i fraterna
col•laboració amb altres homes i
dones de bona voluntat. Alço en



aquests moments el meu cor en acció
de gràcies a Nostre Senyor, perquè al
voltant de la Prelatura, amb l’ajuda
de tants Cooperadors, catòlics i no
catòlics, floreixen abundants
realitats de solidaritat que
contribueixin a implantar la justícia i
la pau sobre la terra, duent a desenes
de milers de persones —com deia el
nostre Pare— el bàlsam fort i
pacífic de l’amor ( És Crist que
passa , n. 183)» [96] .

Espontaneïtat apostòlica

35. Filles i fills meus, he volgut posar
de nou davant els vostres ulls que 
l'única ambició, l’únic desig de
l'Opus Dei i de cadascun dels seus
fills és servir l'Església, com Ella
vol ser servida, dins l’especifica
vocació que el Senyor ens ha donat
[97] . I amb alguna freqüència, sant
Josepmaria es va referir a l'Opus Dei
dient que és una desorganització
organitzada , perquè la manera



pròpia, estimada per Déu, de
col•laborar en la missió de l'Església,
consisteix a proporcionar formació a
les persones, en els diversos aspectes.
Hom pot afirmar que la Prelatura de
l'Opus Dei esmerça totes les energies
en aquesta tasca, en aquesta
catequesi. Després, vosaltres,
vosaltres singularment, amb el
bagatge de la preparació rebuda i
assimilada, amb llibertat i
responsabilitat personals, mireu
d’infondre la limfa de l’esperit cristià
en el torrent circulatori de la
societat.

Responent a la pregunta d’un
periodista sobre aquest aspecte tan
característic de l'Obra, el nostre Pare
explicava que donem una
importància fonamental a
l’espontaneïtat apostòlica de la
persona, a la seva lliure i
responsable iniciativa, guiada per
l’acció de l’Esperit i no a les
estructures organitzatives, als



mandats, tàctiques i plans
imposats des del vèrtex com a seu
de govern [98] .

Abans de concloure, torno a allò
fonamental: maldem dia rere dia en
la nostra dedicació cristiana a Déu i
als altres. Esmerem-nos per ser
dones i homes fidelíssims al Romà
Pontífex, pregant amb continuïtat
per la seva persona i intencions;
visquem una afectiva i efectiva unió
amb els bisbes i tots els fidels
cristians. Omplim-nos d’optimisme i
de gratitud al Senyor, en participar
en la nova evangelització. Recorrem
a la intercessió de la Mare de Déu,
Reina del món i Mare de l'Església,
perquè ens obtingui del Cel les
gràcies necessàries.

Com és natural, posem com a
especial intercessor de tota aquesta
tasca formativa a sant Josepmaria,
que amb la seva vida i ensenyaments
ha deixat ben plasmat l’esperit rebut



de Déu el 2 d’octubre de 1928, perquè
els seus filles i fills, i moltes altres
persones, puguem recórrer tots els
camins de la terra, fent-los divins
amb la gràcia de l'Esperit Sant.

Amb tot afecte, us beneeix

vostre Pare

+ Xavier

Roma, 2 d’octubre de 2011

.............................................................

[1] Benet XVI, Encíclica Spe salvi , 30-
XI-2007, n. 2.

[2] Cf. Benet XVI , Litt. apost.
Ubicumque et semper , 21-IX-2010.

[3] Benet XVI, Homilia en la Missa
conclusiva de la Jornada Mundial de
la Joventut, 21-VIII-2011.

[4] Sant Josepmaria, Converses , n. 24.



[5] Sant Josepmaria, Carta 6-V-1945,
n. 19.

[6] Sant Josepmaria, Carta 24-
III-1931, n. 9.

[7] Sant Josepmaria, Camí , n. 372.

[8] Sant Josepmaria, Notes d’una
reunió familiar, 18-VI-1972.

[9] Sant Agustí, Sermó , 169, 13 (PL
38, 923).

[10] Sant Josepmaria, Notes d’una
reunió familiar, 1963.

[11] Sant Josepmaria, Amics de Déu ,
n. 24.

[12] Ibíd., n. 26.

[13] Ibíd.

[14] Sant Josepmaria, Carta 9-I-1932,
n. 28.



[15] Joan Pau II, exhort. apost.
Christifideles laici , 30-XII-1988, n. 63.

[16] Símbol atanasià [17] Concili
Vaticà II, Decr. Apostolicam
actuositatem , núm 4.

[18] Sant Josepmaria, Amics de Déu ,
n. 74.

[19] Ibíd., n. 84.

[20] Ibíd.

[21] Sant Josepmaria, Notes d’una
reunió familiar, 28-XI-1972.

[22] Catecisme de l'Església Catòlica ,
n. 1808.

[23] Sant Josepmaria, Amics de Déu ,
n. 77.

[24] Benet XVI, locució en l'Àngelus,
28-X-2007.

[25] Cf. Sant Josepmaria, Camí , n.
380.



[26] Joan Pau II, Discurs a un grup de
bisbes en visita ad limina , 18-
XI-1999.

[27] Mons. Álvaro del Portillo, 
Escritos sobre el sacerdocio , Rialp,
Madrid, 6 ª ed. 1990, p. 24.

[28] Sant Josepmaria, Carta 8-
VIII-1956, n. 47.

[29] Joan Pau II, exhort. apost.
Christifideles laici , 30-XII-1988, n. 60.

[30] Benet XVI, exhort. apost.
Sacramentum caritatis , 22-II-2007, n.
64.

[31] Sant Josepmaria, Camí , n. 947.

[32] Sant Josepmaria, Notes d’una
reunió familiar, 30-X-1964.

[33] Joan Pau II, Homilia, 19-
VIII-1979.

[34] Cf. Joan Pau II, Const. apost. Ut
sit , 28-XI-1982.



[35] Cf. Sant Josepmaria, La Abadesa
de las Huelgas. Estudio teológico
jurídico , Rialp, Madrid 1974, 3ª ed.,
p. 153. Recentment, la Congregació
per al Clergat ha publicat el
document El sacerdot, confessor i
director espiritual, ministre de la
misericòrdia divina , 9-III-2011, on es
parla explícitament que també
«fidels laics ben formats (...) realitzen
aquest servei de consell en el camí de
la Santedat»(n. 65).

[36] Sant Josepmaria, Notes d’una
meditació, 31-XII-1970.

[37] Sant Josepmaria, Converses , n.
93.

[38] Sant Josepmaria, Amics de Déu ,
n. 15.

[39] Ibíd., n. 188.

[40] Sant Josepmaria, És Crist que
passa , n. 135.



[41] Sant Josepmaria, Carta 6-V-1945,
n. 35.

[42] Sant Josepmaria, Amics de Déu ,
n. 157.

[43] Ibíd., n. 161.

[44] Cf. Concili Vaticà II, Const.
SacroSantctum Concilium , n. 2.

[45] Sant Josepmaria, És Crist que
passa , n. 87.

[46] Cf. Benet XVI, Encíclica Spe salvi ,
30-XI-2007, n. 2.

[47] Cf. Ordenació General del Missal
Romà , núm 55.

[48] Sant Josepmaria, És Crist que
passa , n. 89.

49 Sant Joan Damascè, Exposició
sobre la fe ortodoxa , IV, 17 (PG 94,
1175).



[50] Vivir la Santa Misa , Rialp,
Madrid 2010, pp. 65-66.

[51] Joseph Ratzinger-Benet XVI, 
Opera omnia , vol. XI, Prefaci.

[52] Congregació per al Culte diví i la
Disciplina dels sagraments, Instr.
Redemptionis sacramentum , 25-
III-2004, n. 5.

[53] Cf. Concili Vaticà II, Const.
SacroSantctum Concilium , n. 11.

[54] Benet XVI, Trobada amb
sacerdots de la diòcesi d'Albano, 31-
VIII-2006.

[55] Sant Josepmaria, Forja , n. 833.

[56] Sant Josepmaria, Apunts íntims,
n. 110 (17-XI-1930). Cit. per Mons.
Álvaro del Portillo, Carta, 15-X-1991.

[57] Sant Josepmaria, És Crist que
passa , n. 10.



[58] Joan Pau II, exhort. apost.
Christifideles laici , 30-XII-1988, n. 60.

[59] Sant Josepmaria, És Crist que
passa , n. 10.

[60] Sant Gregori el Gran, Moralia , I,
32, 45 (PL 75, 517).

[61] Ibíd.

[62] Sant Josepmaria, Carta 24-
X-1965, nn. 24-25.

[63] Sant Josepmaria, Carta 11-
III-1940, n. 47.

[64] Concili Vaticà II, Decr. Optatam
totius , n. 16; cf. Pius XII, Discurs, 24-
VI-1939; Pau VI, Discurs, 12-III-1964;
Joan Pau II, Encíclica Fides et Ratio ,
14-IX-1998, nn. 43 ss.

[65] Sant Josepmaria, Carta 9-I-1951,
n. 22.

[66] Sant Josepmaria, Carta 14-
II-1964, n. 1.



[67] Sant Josepmaria, Notes d’una
reunió familiar, 30-IV-1961.

[68] Cf. Codex Iuris particularis Seu
Statuta Prælaturæ Santctae Crucis et
operis Dei , n. 109.

[69] Sant Josepmaria, És Crist que
passa , n. 10.

[70] Ibíd., n. 149.

[71] Benet XVI, Homilia en la Missa
d'inici del ministeri petrí, 24-IV-2005.

[72] Concili Vaticà II, Decr. 
Apostolicam actuositatem , núm 28.

[73] Cf. Benet XVI, Encíclica Caritas in
veritate , 29-VI-2009, n. 29; Discursos
del 19-X-2006, 11-VI-2007, 12-III-2010,
24-IX-2011, entre d'altres.

[74] Joan Pau II, Exhort. apost.
Ecclesia in Europa , 28-VI-2003, n. 49.

[75] Sant Tomás de Aquino, Exposició
de l’Ètica a Nicòmac, IX, 14 .



[76] Sant Josepmaria, Carta 9-I-1932,
n. 75.

[77] Sant Josepmaria, Carta 30-
IV-1946, n. 71.

[78] Benet XVI, Exhort. apost. Verbum
Domini , 30-IX-2010, n. 48.

[79] Ibid., n. 74.

[80] Ibíd.

[81] Sant Josepmaria, Amics de Déu ,
n. 314.

[82] Sant Josepmaria, Notes d’una
reunió familiar, abril de 1951.

[83] Sant Josepmaria, És Crist que
passa , n. 105.

[84] Carta, 28-XI-2002, n. 11.

[85] Joan Pau II, Exhort. apost.
Ecclesia in Europa , 28-VI-2003, n. 50.



[86] Sant Josepmaria, Notes d’una
reunió familiar, 15-IV-1973.

[87] Benet XVI, Discurs a la Cúria
Romana, 21-XII-2009.

[88] Sant Josepmaria, Camí , n. 334.

[89] Joan Pau II, Encíclica Laborem
exercens , 14-IX-1981, n. 24.

[90] Sant Josepmaria, Homilia 
Estimar al món apassionadament , 8-
X-1967 (en Converses , n. 114).

[91] Sant Josepmaria, Notes d’una
reunió familiar, 30-VIII-1961.

[92] Sant Josepmaria, Notes d’una
reunió familiar, 10-IV-1969.

[93] Sant Josepmaria, Camí , n. 335.

[94] Sant Josepmaria, Carta 15-
X-1948, n. 18.

[95] Ibíd., n. 31.



[96] Carta, 1-VI-1999.

[97] Sant Josepmaria, Carta 31-
V-1943, n. 1.

[98] Sant Josepmaria, Converses , n.
19.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/carta-pastoral-
del-2-x-2011/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/carta-pastoral-del-2-x-2011/
https://opusdei.org/ca-es/article/carta-pastoral-del-2-x-2011/
https://opusdei.org/ca-es/article/carta-pastoral-del-2-x-2011/

	Carta pastoral del 2-X-2011

