opusdei.org

Carta pastoral del 2-
X-2011

En la data en que es
commemora la Fundaci6 de
1'Opus Dei, Mons. Xavier
Echevarria s'adreca als fidels de
la Prelatura a través d'una
extensa carta, en la qual tracta
alguns aspectes de la formacio
per a la vida espiritual i la nova
evangelitzacio.

23/10/2011

SUMARI



FORMACIO PER A LA NOVA
EVANGELITZACIO

Com els primers cristians

Necessitat i importancia de la
formacio

Llibertat, docilitat, sentit de
responsabilitat

FORMACIO HUMANA
Tempranca

Fortalesa

To huma

El to huma dels ministres sagrats
FORMACIO ESPIRITUAL
Identificar-se amb Jesucrist

Els mitjans

El Sagrament de la Reconciliacio



Esperit d’iniciativa i docilitat

Humilitat i prudéncia en impartir la
direccio espiritual

La formacio liturgica
La liturgia de la Paraula
La liturgia eucaristica

FORMACIO EN LA DOCTRINA
CATOLICA

Fidelitat al Magisteri i llibertat en els
afers opinables

FORMACIO PER A I’APOSTOLAT

Apostolat personal d’amistat i
confidencia

Apostolat de la familia i amb la
joventut

Apostolat i cultura

FORMACIO PROFESSIONAL



Treball i unitat de vida
Rectitud d’intencié

Espontaneitat apostolica

KoKk

Estimats, que Jesus em guardi les
filles i els fills,

1. Des del mandat apostolic rebut del
Senyor (cf. Mt 28, 19-20), I'Església no
ha cessat d’evangelitzar. Ha donat
molt de fruit en el transcurs dels
segles: per la gracia de Déu, també
I'Obra i cadascun dels seus fidels.
Com en altres époques, també ara
s’esta desenvolupant en molts
ambients un fort procés de
descristianitzacio que comporta
perdues molt greus per a la
humanitat. Déu ha enviat sempre a
I'Església sants que, amb la paraula i
amb I’exemple, han sabut reconduir
les animes a Crist. Com ha escrit el
papa Benet XVI en I’enciclica sobre



I’esperanca, el cristianisme no és
només una "bona noticia", una
comunicacio de continguts, sino
una comunicacio que comporta
fets i canvia la vida [1] .

M’aturo ara en alguns aspectes
d’aquesta formacio6 per a la nostra
vida espiritual i per prendre part en
la "nova evangelitzacig", com la va
definir el beat Joan Pau II.

El 1985, el primer successor del
nostre Pare ens va dirigir una carta
pastoral, movent-nos a participar
molt activament en aquest apostolat,
insistint en la necessitat de esmercar-
nos en la formacio personal i en
I’extensid d’aquesta tasca a les
animes.

També Benet XVI guia ara els
cristians per aquestes mateixes
sendes. La recent creacio del
Pontifici Consell per a la promoci6 de
la nova evangelitzacio [2] és una
mostra d’aquest interes. Tots ens



sentim interpelelats per les seves
paraules en la recent Jornada
Mundial de la Joventut, quan
animava els joves a donar
testimoniatge de la fe en els més
diversos ambients, fins i tot alla on
hi ha rebuig o indiferéncia. No es
pot trobar Crist i no donar-lo a
coneixer als altres. Per tant, no us
guardeu Crist per a vosaltres
mateixos. Comuniqueu als altres
I’alegria de la vostra fe. E1 mon
necessita el testimoniatge de la
vostra fe, necessita certament Déu

[3].

FORMACIO PER A LA NOVA
EVANGELITZACIO

Com els primers cristians

2. Com 1'Obra ha vingut al mon
precisament per recordar la crida
universal a la santedat i a I’apostolat,
sant Josepmaria afirmava que la
manera més facil d’entendre
I’Opus Dei és pensar en la vida dels



primers cristians. Vivien
profundament llur vocacio
cristiana; buscaven seriosament
la perfeccio a la qual estaven
cridats pel fet, senzill i sublim, del
Baptisme. No es distingien
exteriorment dels altres ciutadans

4] .

En la Pentecosta, el Paraclit va
impulsar els Apostols i els altres
deixebles a evangelitzar, revifant en
les seves ments els ensenyaments de
Jesucrist. Només cal llegir els escrits
del Nou Testament, per comprovar
com una de les primeres ocupacions
dels Dotze era plantar la llavor de la
fe i nodrir-la amb els seus
ensenyaments, de paraula i per
carta. La tasca pacient de formacio
que el Senyor va fer amb els Apostols
durant tres anys, perllongada sense
pauses per ells i els seus
colelaboradors, amb I’assistencia de
I'Esperit Sant, va transformar el mon
antic fins a fer-lo cristia.



Necessitat i importancia de la
formacio

3. Sant Josepmaria va impulsar a tots
a adquirir i a millorar constantment
la propia formacio cristiana,
pressupost indispensable per créixer
en intimitat amb Jesucrist i donar-lo
a coneixer a altres animes. Discite
benefacere (Is 1, 17), apreneu a fer el
bé, repetia amb paraules del profeta
Isaies, perqué és iniitil que una
doctrina sigui meravellosa i
salvadora, si no hi ha homes
capacitats que la portin a la
practica [5] . Des dels seus primers
passos com a sacerdot, va dedicar
moltes energies a formar
doctrinalment les persones que
s’acostaven a la seva tasca pastoral;
després, amb el desenvolupament de
I'Opus Dei, va intensificar aquesta
dedicacio i disposa els mitjans
necessaris per donar continuitat a la
tasca formativa, en primer lloc dels
seus fills, pero també de les



innombrables persones —homes i
dones, joves i gent madura, sans i
malalts—, que es mostraven
disposats a acollir en les seves
animes aquest missatge.

El nostre Pare considerava cinc
aspectes de la formacio: huma,
espiritual, doctrinal-religios,
apostolic i professional. Afirmava
que un home, una dona, es va fent a
poc a poc, i mai no arriba a fer-se
del tot, a realitzar en si mateix
tota la perfeccio humana de qué la
naturalesa és capac¢. En un aspecte
determinat, pot fins i tot arribar a
ser el millor, en relacio amb tots
els altres, i potser a ser
insuperable en aquesta activitat
concreta natural. Tanmateix, com
a cristia el seu creixement no té
limits [6] .

En tot allo huma, si ens examinem
amb sinceritat, descobrim de seguida
que necessitem perfeccionar el



nostre caracter, el nostre
capteniment, adquirint i millorant
les virtuts humanes que
constitueixen el suport de les
sobrenaturals. El mateix passa en la
formacio espiritual, ja que sempre hi
ha la possibilitat de progressar en les
virtuts cristianes, especialment en la
caritat, que és I’esséncia de la
perfeccio.

En I’aspecte doctrinal-religios, també
el nostre coneixement de Déuidela
doctrina revelada pot créixer i cal
que ho faci: per conformar millor
amb els misteris de la fe la nostra
inteleligéncia, la nostra voluntat i el
nostre cor, i assimilar-los amb major
profunditat.

L’apostolat, al seu torn, és un mar
sense ribes, i cal preparacio per
anunciar 'amor de Crist en ambients
nous i en més paisos. Aquest era el
programa de sant Josepmaria des
dels comencaments, com apareix en



un autograf dels primers anys de
I'Obra: coneixer Jesucrist. Fer-lo
coneixer. Portar-lo arreu. El prestigi
professional, que és justament el
teu ham de pescador d’homes [7] ,
per estendre el regnat de Crist —
present ja en la seva Església— en la
societat.

El panorama és tan vast que mai no
podrem dir: ja estic format!
Nosaltres mai no en diem prou. La
nostra formacio no acaba mai: tot
allo que heu rebut fins ara —
explicava el nostre Pare— és
fonament per al que vindra
després [8] .

Llibertat, docilitat, sentit de
responsabilitat

4. La identificacio amb Jesucrist
requereix la lliure cooperacio
humana: «El qui et va fer sense tu, no
et justifica sense tu» [9] . Aquesta
correspondencia personal juga un
paper imprescindible, pero on no



arriba la criatura arriba la gracia de
Déu . El Senyor ens ha deixat amb
llibertat, que és un bé molt gran i
l’origen de molts mals, pero també
és lorigen de la santedat i 'amor
[10] . Origen de ’amor: només els
éssers lliures son en condicions
d’estimar i ser feligos. Dificilment
creix ’amor on impera la coaccio. I
no hi ha fidelitat sense la decisio
lliure i ferma de identificar-se amb la
Voluntat de Déu.

L'Església té el remei per guarir la
debilitat humana, consequéncia del
pecat, que es manifesta —entre altres
coses— en la disminucio6 de llibertat
interior. Aquest remei, la gracia
divina, no només guareix la llibertat
natural, siné que ’eleva a una
llibertat nova i més alta. Jesucrist, en
efecte, ens ha arrencat de
I’esclavatge de la corrupcio per
participar de la llibertat gloriosa dels
fills de Déu (Rm 8, 21). Per aixo —
exhorta ’apostol—, manteniu-vos



ferms, i no us deixeu subjectar de
nou sota el jou de la servitud ( Gal 5,
1).

¢Vols pensar —convida sant
Josepmaria—(...) si mantens
immutable i ferma la teva eleccio
de Vida ? ¢Si en sentir aquesta veu
de Déu, amabilissima, que
t’estimula a la santedat, respons
lliurement que si? [11] . La decisio
personal de la nostra resposta a la
crida de Déu, en 1'Església i en 1'Obra,
és precisament la rao de la nostra
perseveranca. Més encara, aquesta
llibertat es realitza en plenitud, pren
tot el seu sentit, només mitjancant el
lliurament amords a la Voluntat de
Déu, com va fer Jesus.

La llibertat personal —que
defenso i defensaré sempre amb
totes les meves forces— em mena a
demanar amb una seguretat
convencuda, conscient també de la
meva propia feblesa: ;qué espereu



de mi, Senyor, perque jo
voluntariament ho compleixi?
[12] . 1 afegeix el nostre Pare: Ens ho
respon Crist mateix: veritas
liberavit vos (Jn 8, 32), la veritat us
fara lliures. ¢Quina veritat és
aquesta que inicia i consuma en
tota la nostra vida el cami de la
llibertat? Us la resumiré, amb
l’alegria i amb la certesa que
provenen de la relacio entre Déu i
les seves criatures: saber que hem
sortit de les mans de Déu, que som
objecte de la predileccio de la
Trinitat Beatissima, que som fills
d’un Pare tan gran [13] .

5. En incorporar-se a 1'Opus Dei, cada
un accepta lliurement el compromis
de formar-se per donar compliment
a la missio de 1'0Obra en el si de
I'Església, i, per aixo0, acudeix amb
agraiment als mitjans especifics de
formacio que va establir sant
Josepmaria, fidel al voler divi.



Ponderem seriosament i amb
frequéncia l’obligacio de formar-
nos bé doctrinalment, obligacio de
preparar-nos perqué entenguin, i a
més perque després aquells que
ens escoltin sapiguen expressar-se
[14] . D’aqui la necessitat d’acudir als
mitjans de formaci6 disposats a
aprofitar-los a fons.

Com assenyalava Joan Pau II,
«algunes conviccions es revelen
especialment necessaries i fecundes
en la tasca formativa. Primer de tot,
la conviccié que no es dona formacio
veritable i eficac si cada un no
assumeix i no desenvolupa per si
mateix la responsabilitat de la
formacio. En efecte, aquesta es
configura essencialment com "auto-
formacio". A més hi ha la conviccid
que cada un de nosaltres és el fii
alhora el principi de la formacio.
Com més ens formem, més sentim
I’exigéncia de prosseguir i
aprofundir tal formacio, com també



com més som formats, més ens fem
capacos de formar els altres» [15] .

FORMACIO HUMANA

6. En ’aspecte huma, la formacio
tendeix a enfortir les virtuts i
contribueix a la configuraci6 del
caracter: el Senyor ens vol molt
humans i molt divins, amb els ulls
posats en Ell, que és perfecte Déu i
perfecte home [16] .

L’edifici de la santedat es fonamenta
sobre bases humanes: la gracia
pressuposa la naturalesa. Per aixo, el
Concili Vatica II recomana als fidels
laics que tinguin en gran estima les
virtuts «que es refereixen a les
relacions socials, és a dir,
I’honradesa, I’esperit de justicia, la
sinceritat, els bons sentiments, la
fortalesa d’anima, sense les quals no
pot donar-se una autentica vida
cristiana» [17] .



Una solida personalitat es construeix
en la familia, a I’escola, al lloc de
treball, en les relacions d’amistat, en
les variades situacions de
I’existéncia. Hom necessita, a més,
aprendre a captenir-se amb noblesa i
rectitud. D’aquesta manera, es
millora el caracter com a base per
enfortir la fe davant les dificultats
internes o externes. No manquen
homes i dones que potser no han
tingut ocasio d’escoltar la paraula
divina o que ’han oblidada. Pero
llurs disposicions son
humanament sinceres, lleials,
compassives, honrades. I jo
m’atreveixo a afirmar que qui
reuneix aquestes condicions esta a
punt d’ésser generos amb Déu,
perqué les virtuts humanes
componen el fonament de les
sobrenaturals [18] .

Actualment es més necessari
redescobrir el valor i la necessitat de
les virtuts humanes, ja que alguns les



consideren en oposicio a la llibertat,
a I’espontaneitat, allo que pensen
equivocadament que és "autentic" en
I’home. Obliden, potser, que aquestes
perfeccions habituals de
I’enteniment i de la voluntat faciliten
actuar bé, amb rectitud, i fan que la
convivencia social sigui justa,
pacifica, amable.

Encara que 'ambient que hom
respiri en algunes parts dificulti
captar aquests valors, no per aixo les
virtuts humanes deixen de resultar
atractives. Davant els multiples
reclams que no omplen el cor, la
persona humana acaba per cercar
quelcom que pagui realment la pena.
Per aixo, als cristians se’ns presenta
la gran tasca de mostrar, primer amb
el propi exemple, la bellesa d’'una
vida virtuosa, és a dir, plenament
humana, una vida felig.



En P’actualitat se’ns mostren
especialment rellevants la tempranca
ila fortalesa.

Tempranca

7. Tempranca és senyoriu .
Senyoriu que s’assoleix quan
s’adverteix que no tot allo que
experimentem en el cosien
I’anima es resoldra a raig fet. No
tot el que es pot fer s’ha de
realitzar. Resulta més comode
deixar-se arrossegar pels
impulsos que hom diu naturals;
pero a la fi d’aquest cami hom
troba la tristesa, laillament en la
propia miseria [19] .

Aquesta virtut introdueix ordre i
mesura en el desig, domini ferm i
moderat de la rao sobre les passions.
L’exercici no es redueix a una pura
negacio, que seria una caricatura
d’aquesta virtut. Tendeix a que el bé
delectable i I’atraccio que suscita
s’integrin harmonicament en la



maduresa global de la persona, en la
salut de 'anima. La temprang¢a no
suposa limitacio, sino grandesa.
Hi ha molta més privacio en la
intempranca en que el cor abdica
de si mateix, per servir el primer
que li presenti el pobre so d’unes
esquelles de llauna [20] .

L’experiéncia revela que la
intemperancia dificulta el judici per
determinar allo veritablement bo.
iQuina pena que fan aquells en els
qui el plaer esdevé el criteri de les
seves decisions! La persona
destemprada es deixa guiar per les
multiples sensacions que ’ambient 1i
desperta. I, deixant de banda la
veritat de les coses i cercant la
felicitat en experiéencies efimeres —
que, per ser passatgeres i sensibles,
mai no satisfan del tot, siné que
inquieten i desestabilitzen—, fan
entrar la criatura en una espiral
autodestructiva. Per contra, la
tempranca confereix serenitat i



repos, no fa callar ni nega els bons
desitjos i nobles passions, sind que
torna '’home amo de si.

En aquest camp adquireixen una
especial responsabilitat els
Supernumeraris, amb I’afany de
crear llars cristianes. Sant
Josepmaria comentava que els pares
han d’ensenyar als fills a viure amb
sobrietat (...). Es dificil, pero cal
ser valent: tingueu valor per
educar en lausteritat [21] . La
manera més efica¢ de transmetre
aquest enfocament, sobretot als nens
petits, és ’exemple, ja que només
entendran la bellesa de la virtut
quan contemplin com renuncieu a
un capritx per amor d’ells, o
sacrifiqueu el vostre descans per
atendre’ls, per acompanyar-los, per
complir la missi6 de pares. Ajudeu-
los a administrar allo que fan servir:
els fareu un gran bé. Insisteixo: si
teniu cura de la tempranca a les
vostres llars, el Senyor premiara la



vostra abnegacio i sacrifici de mares
1 pares, i sorgiran vocacions de
dedicacio a Déu en el si de la vostra
casa.

Fortalesa

8. De vegades experimentem dins
nostre una certa resistencia a
I’esforg, allo que implica treball,
sacrifici, abnegacio. La fortalesa
«assegura en les dificultats la
fermesa 1 la constancia en la recerca
del bé. Reafirma la resolucio de
resistir les temptacions i de superar
els obstacles en la vida moral. La
virtut de la fortalesa fa capacg de
vencer la por, fins i tot de la mort, i
d’afrontar les proves iles
persecucions» [22] .

Lluitem per adquirir habits de
venciment en detalls petits: complir
un horari, tenir cura de I’ordre
material, no cedir als capricis,
dominar enuigs, acabar tasques, etc.
Podrem respondre aixi amb més



promptitud a les exigéncies de la
nostra vocacio cristiana. A més, la
fortalesa ens menara a la paciéncia, a
patir sense fer patir els altres, a
suportar les contrarietats que es
deriven de les nostres mateixes
limitacions i defectes, del cansament,
del caracter alié, de les injusticies, de
la manca de mitjans. Es fort qui
persevera en el compliment d’allo
que creu que ha de fer, segons la
seva consciéncia; qui no mesura el
valor d’una tasca exclusivament
pels beneficis que en rep, sino pel
servei que presta als altres .
L’home fort, a vegades, pateix,
pero resisteix; potser plora, pero
s’empassa les llagrimes. Quan la
contradiccio esdevé més forta, no
es doblega [23] .

Certament, es requereix fermesa per
emprendre cada dia la tasca de la
propia santificacio i de I'apostolat
enmig del mon. Sorgiran potser
obstacles, pero la persona moguda



per la forca de Déu — quoniam tu es
fortitudo mea ( Sal 30 [31] 5), perque
Vos sou, Senyor, la meva fortalesa—
no tem actuar, proclamar i defensar
la fe, també quan aixo suposi anar
contracorrent. Tornem de nou els
ulls als primers cristians: ells van
trobar nombroses dificultats, ja que
la doctrina de Crist apareixia —
llavors com ara— un signe de
contradiccio ( Lc 2, 34). El moén d’avui
necessita dones i homes que
ofereixin en la seva conducta
quotidiana el testimoniatge
silencids 1 heroic de tants cristians
que viuen I'Evangeli sense
avinences, complint el seu deure
[24] .

To huma

9. ’afany per conrear les virtuts
humanes colelaborara a que es
respiri el bonus odor Christi (cf. 2Co
2, 15), el bon aroma de Crist. En
aquest context, es demostra



especialment important el "to huma",
el comportament cordial i respectuds
en les relacions amb els altres.
Fomentem-lo en el si de la familia, en
el lloc de treball, en els moments
dedicats a I’entreteniment, ’esport,
al descans, encara que no poques
vegades es precisi també en aixo
anar contracorrent. No tinguem por
si, de vegades, la nostra senzilla
naturalitat cristiana xoca amb
I’ambient, perque —com ens va
ensenyar sant Josepmaria— aquesta
és llavors la naturalitat que el Senyor
ens demana [25] .

Avui s’alca imperiosa la necessitat de
cuidar el to huma i de promoure’l al
nostre voltant. Tot sovint, en la
familia i en la societat es descuiden
aquestes manifestacions de
delicadesa en la conducta, en nom
d’una naturalitat malentesa.
Existeixen abundants maneres de
contribuir a la formacio en aquest
terreny. El primer, com sempre, és



I’exemple, encara que també caldra
insistir mitjancant converses
personals i Xxerrades a grups de
persones. El respecte en el tracte
mutu es manifesta en la manera de
vestir digne i honesta, en els temes
de converses i tertulies, en la
promocio d’un esperit de servei
alegre, dins de la llar, de I’escola, dels
llocs de diversié o descans, en
I’atencio material de les llars i en la
cura de les coses petites.

Particular importancia revesteix
l'interes per adquirir i fomentar un
serids nivell cultural, adequat a les
circumstancies de cada un, en funcio
dels estudis realitzats, de 'ambient
social, dels gustos i aficions
personals. Em limitaré a recordar-
VoS que aqui juguen un paper
important les lectures i el bon
aprofitament del temps dedicat a
I’oportu descans.



10. En els centres de I'Opus Dei i en
les tasques apostoliques encoratjades
per fidels de la Prelatura, hom
procura que els joves s’avessin a
pensar en els altres, amb generositat,
amb afanys de servei. Animem
positivament a qué es forgin un ideal
de vida que no els tanqui en limits
raquitics, comodes o egoistes.
Recordem com sant Josepmaria
impulsava a fomentar-hi en elles i en
ells totes les ambicions nobles,
sobrenaturalitzant-les.

Si conreem aquestes ambicions
nobles, amb esperit de superacio i
sacrifici, apareixera més possible i
senzilla ’estima de la transcendencia
1 el relleu sobrenatural d’aquests
esforgos, 1 més facilment s’ajudara a
que avancin en la seva vida interior i
esdevinguin instruments idonis en
les mans de Crist, en servei de
I'Església i de la societat.



Moltes noies i molts nois joves —deia
Joan Pau II en una ocasio— «son
exigents pel que fa al sentiti al
model de la seva vida i volen
deslliurar-se de la confusio religiosa i
moral. Ajudeu-los en aquesta
empresa. En efecte, les noves
generacions estan obertes i son
sensibles als valors religiosos, encara
que de vegades sigui de manera
inconscient. Intueixen que el
relativisme religios i moral no déna
la felicitat i que la llibertat sense la
veritat és vana i ilslusoria» [26] . La
criatura que es conforma amb
horitzons reduits, molt dificilment
arribara a adquirir una veritable
formacié humana i cristiana. No
deixem d’encoratjar els joves perquée
sapiguen enfrontar-se amb els
problemes d’aquest mon.

El to huma dels ministres sagrats

11. Per als sacerdots també es revela
imprescindible I’exercici de les



virtuts humanes, per la naturalesa
mateixa del ministeri pastoral. Els
preveres desenvolupen la seva tasca
enmig del mon, en contacte
immediat amb tota classe de
persones, que —com va puntualitzar
Mons. Alvaro— «solen ser jutges
inexorables del sacerdot, i es fixen
sobretot en la seva manera de
procedir com a home» [27] .

Un prevere afable, educat, disponible
per dedicar el seu temps als altres,
sap presentar-se bé i fer agradable la
lluita del cristia.

Cap circumstancia va apartar sant
Josepmaria de l'elevada idea que
tenia del prevere. Encara que, d’'una
banda, s’ha de fer tot per a tots per
arribar a tothom (cf. 1 Co 9, 19), de
I’altra, no ha d’oblidar que és
representant de Jesucrist entre els
homes. Per tant, és 1ogic que hagi de
maldar —dins de les seves
limitacions personals— perque els



altres fidels descobreixin, a través
del seu comportament personal, el
rostre del Senyor. Conserven tota la
seva actualitat les recomanacions
que el nostre fundador adrecava als
clergues, instant-los a tenir cura de la
correccio en la manera de vestir,
perque la gent estigués en condicions
de reconeixer-los com a ministres de
Crist, com dispensadors dels misteris
de Déu (cf. 1 Cor 4, 1).

El sacerdoci abasta tota ’existencia
del prevere. Precisament per aixo,
perque ha d’apareixer real i
constantment disponible, se li ha de
reconeixer facilment, i el vestit
sacerdotal —la sotana o el clergyman
— el distingeix de manera clara. En
la societat actual —molt lligada a la
cultura de la imatge i, alhora, potser
allunyada de Déu—, la vestimenta
sacerdotal no passa inadvertida. Per
aixo, els sacerdots de la Prelatura
que exerceixen el seu ministeri
pastoral en una església, porten



habitualment el vestit talar al temple,
i també en els nostres Centres. Dels
paisos on hi ha altres costums —
comentava el nostre Pare—, no en
dic res. Farem sempre allo que
disposi l'Església. Nogensmenys,
dins de casa portarem la sotana:
aquells que parlen de llibertat han
de, almenys, respectar la nostra
llibertat de vestir a casa [28] .

FORMACIO ESPIRITUAL

12. Aquesta faceta ha d’ocupar «un
lloc privilegiat en la vida de cada un,
cridat com esta a créixer
ininterrompudament en la intimitat
amb Jesus, en la conformitat amb la
Voluntat del Pare, en el lliurament
als germans en la caritatien la
justicia» [29] .

El papa Benet XVI ha recordat que
I'itinerari formatiu del cristia en la
tradicio més antiga de 1'Església,
fins i tot sense descuidar la
comprensio sistematica dels



continguts de la fe, va tenir sempre
un caracter d’experiéncia, en la
qual era determinant la trobada
viva i persuasiva amb Crist,
anunciat per auténtics testimonis
[30] . La vida d’unié amb Crist, la
recerca de la santedat, es nodreix
d’auxilis espirituals: coneixement de
la doctrina catolica, vida liturgica i
sacramental, acompanyament
espiritual.

Identificar-se amb Jesucrist

13. Amb l’acciod de I'Esperit Sant, les
maneres de seguir Jesucrist dins de
I'Església son innombrables. Aixi ho
anotava el nostre Pare, quan
escrivia: Heu de ser tan diversos
com son diversos els sants del cel,
que cadascun té les seves notes
personals especialissimes. —I,
també, tan conformes els uns amb
els altres com els sants, que no
serien sants si cada un d’ells no



s’hagués identificat amb Crist

[31] .

L'Opus Dei, a més de les practiques
de pietat —totes tradicionals en
I'Església— que recomana als fidels o
als qui s’acosten a les tasques
apostoliques, transmet un esperit,
per afrontar i donar sentit a la propia
vida, fonamentant-la en la filiacio
divina en Crist. I’eix —la polleguera
— sobre el qual gira tota la tasca de
santificacio, propia i aliena, és el
treball professional realitzat de la
millor manera possible, en unié amb
Jesucrist i amb el desig de servir els
altres.

Aquest ajut espiritual facilita la
unitat de vida, perque els fidels de la
Prelatura i els socis de la Societat
Sacerdotal de la Santa Creu, aprenen
a prendre ocasio de les situacions
concretes en que es troben, per
convertir-les en ocasio i mitja de
santedat i d’apostolat, actuant



sempre amb la llibertat personal més
plena en les questions professionals,
familiars, socials, politiques, etc., que
I'Església deixa a la personal decisio
dels catolics.

En aquest sentit, sant Josepmaria
explicava que és impossible
establir una diferéncia entre
treball i contemplacio: hom no pot
dir fins aqui es prega, i fins aqui es
treballa. Hom continua sempre
resant, contemplant en la
preseéncia de Déu. Sent homes
d’accio en aparencga, anem a parar
a on van anar a parar els mistics
més alts: volé tan alto, tan alto, /
que le di a la caza alcance, fins al
cor de Déu [32] . ;Com no descobrir
un resso d’aquests ensenyaments en
les paraules del papa Joan Pau II,
dirigides en Castelgandolfo a fidels
de 1'Opus Dei? «Viure units a Déu en
el mon, en qualsevol situacio,
tractant de millorar-se a si mateixos
amb l’ajuda de la gracia i donant a



coneixer Jesucrist amb el
testimoniatge de la vida. I que hi ha
més bell i més engrescador que
aquest ideal? Vosaltres, inserits i
barrejats en aquesta humanitat
alegre i dolorosa, voleu estimar-la,
ileluminar-la, salvar-la» [33] .

Els mitjans

14. La unio del treball amb la lluita
ascetica, la contemplacio i ’exercici
de la missio apostolica, requereix
una preparacio profunda: per aixo,
1'Opus Dei ens ofereix un ampli
ventall de recursos de formacid
personals i colelectius. Entre els
personals, un revesteix importancia
especial: és la xerrada fraterna, que
anomenem també Confidencia
precisament pel seu caracter
interpersonal ple de confianca.

Es una conversa de direccié
espiritual, que se situa en el context
del servei fratern, per viure a fons,
amb llibertat i responsabilitat, la



trobada quotidiana amb Crist enmig
del mon. Ja en les pagines del Nou
Testament llegim com el Senyor va
voler servir-se de la mediacio
d’homes i dones per encaminar les
animes vers la meta de la santedat.
Quan crida sant Pau en el cami de
Damasc, li demana que acudeixi a un
altre home, Ananies, que li
comunicara allo que ha de saber
sobre el nou cami que és a punt
d’emprendre (cf. Ac 9, 6-18; 22,
10-15). Despreés anira a Jerusalem
videre Petrum , per veure Pere 1
aprendre d'ell molts aspectes de la
doctrina i de la vida cristianes (cf.
Gal 1, 18). De fet, la direccio
espiritual és una tradici6 ’esperit de
la qual remunta als primers passos
de 'Església.

A T'Opus Dei, aquesta ajuda espiritual
tendeix a facilitar que les persones
assimilin amb fidelitat ’esperit que
el nostre fundador va rebre de Déu i
ens va transmetre, i que ha estat



proposat per I'Església com un cami
de santedat [34] .

15. Sant Josepmaria explicava que, a
1'Obra, la direccid espiritual personal
es realitza in actu , és a dir, en el
moment en que es té aquesta
conversa. Aquesta atencio se situa en
I’ambit del consell per ajudar a
progressar en la vida cristiana. El
nostre Pare comparava alguna
vegada la direccio espiritual a la
tasca d’'un germa, que es preocupa
per la marxa dels germans més joves,
d’un amic o una amiga lleials,
moguts pel desig de convidar altres a
ser millors cristians [35] . En
definitiva, la Confidencia és una
conversa entre germans, i no la d’'un
subdit amb el superior. Aquells que
atenen aquestes xerrades fraternes
actuen amb una delicadesa
extraordinaria, fruit de la
preocupacio exclusiva per la vida
interior i les tasques apostoliques
dels seus germans, sense pretendre



mai influir en els assumptes
temporals —de caracter professional,
social, cultural, politic, etc.— de cada
un.

A1'Obra, la separacio entre I’exercici
de la jurisdiccio i la direccid
espiritual s’assegura a la practica,
entre altres coses, pel fet que
precisament els qui reben xerrades
de direccio espiritual —els directors
locals i alguns altres fidels
especialment preparats, i els
sacerdots en celebrar el sagrament
de la Peniténcia— no tenen cap
potestat de govern sobre les persones
que atenen. El regim local, pel que
comporta de capacitat de govern, no
es refereix a les persones, sin6 només
a I’organitzacio dels centreside les
activitats apostoliques; la funcio6 dels
directors locals, pel que fa als seus
germans, és de consell fratern. No
coincideixen en un mateix subjecte,
per tant, les funcions de jurisdiccio i
d’ajuda espiritual. A la Prelatura,



I'tnica base de I’autoritat de govern
sobre les persones és la jurisdiccio,
que resideix només en el Prelat i en
els seus Vicaris.

Qué ofereix, doncs, I'Opus Dei?
Fonamentalment, una direccio
espiritual als seus fidels 1 a les altres
persones que la demanin. Els fidels
de la Prelatura, perque aspirem a la
nostra santificacio personalia
realitzar la missio de 1'Opus Dei a
I'Església, no tenim inconvenient,
d’ordinari, en parlar amb qui ens
indiquen els directors —encara que
sigui algu més jove—, sempre amb
plena llibertat i amb fe en la gracia
divina, que se serveix d’instruments
humans. La xerrada fraterna no és
un compte de consciencia. Si en
aquesta direccio espiritual se’ns
pregunta alguna cosa —i, de vegades,
pot ser bo i fins necessari que ens
preguntin—, procediran amb molta
delicadesa, perquée ningu esta
obligat, concretament, a dir en la



Confidencia tot allo que és materia
de confessio.

Aix0 que us esmento, filles i fills
meus, us semblara obvi, pero he
desitjat recollir-ho en el context
actual de la societat, que manifesta
una particular sensibilitat pel
respecte a la intimitat de les
persones, encara que també
abunden, en certs ambients, la
manca de pudor i de respecte a la
vida privada dels altres. A tots ens
van explicar, poc després de conéixer
1'Obra, que no se’ns ocorria, ni se’ns
ocorre, anomenar "el meu director
espiritual” a qui ens escolta,
senzillament perqueé, repeteixo, no es
dona aquest personalisme en 1'Obra,
ni s’ha donat mai. Qui rep una
Confidéncia transmet I’esperit de
I'Opus Dei sense afegitons: qui té
I’encarrec d’oferir aquesta ajuda
desapareix per posar les animes
davant del Senyor, dins de les
caracteristiques del nostre cami. Un



cami, deia el nostre Pare, el de I'Obra,
que és molt ample. Es pot anar per
la dreta o per Uesquerra, a cavall,
amb bicicleta, de genolls, de
quatre grapes com quan éreu
nens, i també per la cuneta,
sempre que no se surti del cam i
[36] .

El Sagrament de la Reconciliacio

16. A més de la xerrada fraterna,
acudim —d’ordinari, setmanalment
— a un sacerdot per rebre I’ajuda
espiritual que esta unida a la
Confessio sacramental. Com és ben
comprensible, ens ajuden els
confessors designats per als diferents
centres, que s’han ordenat per servir
en primer lloc les seves germanes i
germans, amb total disponibilitat, i
—perque coneixen i viuen el mateix
esperit— tenen una especifica
preparacio per orientar-nos, mai per
manar. De manera analoga es
comporta qui sol anar al metge de



familia, quan n’hi ha, en lloc d’anar a
un desconegut.

Alhora, com sempre va deixar molt
clar sant Josepmaria, els fidels de la
Prelatura, igual que tots els catolics,
gaudeixen de plena llibertat per
confessar-se o parlar amb qualsevol
sacerdot que tingui facultats
ministerials: us sorprendra que us
recordi aquesta veritat tan clara,
pero m’interessa esmentar-ho
perque potser podria ser menys
coneguda per aquells que res
coneixen de 1'Opus Dei o de I’esperit
de llibertat propi dels seguidors de
Jesucrist. A més, el nostre Pare va
establir que habitualment siguin
persones diferents qui ens atenguin
en la xerrada fraternaien la
Confessio.

Esperit d’iniciativa i docilitat

17. La direccid espiritual requereix,
en les persones que la reben, el desig
de progressar en el seguiment de



Crist. Son elles les primeres
interessades a cercar aquest impuls
amb la freqiiencia oportuna, obrint
el cor amb sinceritat, de manera que
els puguin suggerir metes, assenyalar
possibles desviacions, encoratjar en
moments de dificultat, facilitar
consol i comprensio. Per aixo, es
mouen amb esperit d’iniciativa i de
responsabilitat. El consell d’un altre
cristia i especialment —en
qiiestions morals o de fe— el
consell del sacerdot, és un ajut
poderads per a reconéixer allo que
Déu ens demana en una
circumstancia determinada; pero
el consell no elimina la
responsabilitat personal: som
nosaltres, cadascun de nosaltres,
els qui a la fi hem de decidir, i
haurem de donar compte a Déu
personalment de les nostres
decisions [37] .

En acudir a la direcci6 espiritual, per
secundar l’accio de I'Esperit Sant i



créixer espiritualment i identificar-
nos amb Crist, hem de cultivar les
virtuts de la sinceritat i de la
docilitat, que resumeixen I’actitud de
I’anima creient davant el Paraclit.
Aixi descrivia aquesta recomanacio
sant Josepmaria, dirigint-se a tots els
fidels, de 1'Obra o no. Coneixeu de
sobres les obligacions del vostre
cami de cristians, que us
conduiran sense aturar-vos i amb
calma cap a la santedat; també
esteu previnguts contra les
dificultats, practicament contra
totes, per tal com ja s’entreveuen
des del comencament del cami.
Ara insisteixo en el fet que us
deixeu ajudar, guiar, per un
director d’animes, al qual
confiareu totes les vostres
illusions santes i els problemes
quotidians que afecten la vida
interior, els daltabaixos que sofriu
i les victories. Mostreu-vos sempre
ben sincers en aquesta direccio
espiritual: no us feu concessions



sense dir-ho, obriu del tot la
vostra anima, sense pors ni
vergonyes. Mireu que, si no, aquest
cami ral tan planer s’embolica, i
allo que al comengcament no era
res, acaba per convertir-se en un
nus que us ofega [38] .

I, fent resso a I’ensenyament dels
Pares de I'Església i dels autors
espirituals, recolzat en ’experiéncia
de molts anys de practica pastoral,
insistia: Si el dimoni mut
s’introdueix en una anima, ho
engega tot a rodar; en canvi, si se’l
foragita immediatament, tot surt
bé, som felicos, la vida va
endavant rectament: siguem
sempre salvatgement sincers, bé
que amb una prudent educacio
1391 .

El Senyor bolca la seva gracia
abundantment sobre la humilitat
dels qui reben amb visio
sobrenatural els consells de la



direccio espiritual, veient en aquesta
ajuda la veu de 1'Esperit Sant. Només
una efectiva docilitat de cor i de
ment fa possible el progrés en el
cami de la Santedat, ja que el
Paraclit, amb les seves inspiracions i
amb els consells dels qui ens atenen,
va donant un to sobrenatural als
nostres pensaments, desigs i
obres. Es qui ens empeny a
adherir-nos a la doctrina de Crist i
a assimilar-la amb profunditat,
qui ens dona llum per prendre
conscieéncia de la nostra vocacio
personal i forc¢a per a dur a terme
tot allo que Déu espera. Si som
docils a UEsperit Sant, la imatge de
Crist s’anira formant en nosaltres
cada vegada més i ens anirem
acostant cada dia més a Déu Pare.
Tots els qui son portats per
UEsperit de Déu, aquests son fills
de Déu (Rm 8, 14) [40] .

Humilitat i prudéncia en impartir la
direccio espiritual



18. M’aturo ara en les disposicions de
qui assisteix a altres en la direccid
espiritual. Ressalta, en primer lloc, la
d’estimar els altres com sén, cercant
exclusivament el seu bé. Aixi, la seva
actitud sera sempre positiva,
optimista i encoratjadora. A més,
haura també de fomentar en si
mateix la virtut de la humilitat, per
no perdre de vista que només és un
instrument (cf. Ac 9, 15), del qual el
Senyor vol servir-se per a la
santificaci6 de les animes.

D’altra banda, posara cura en
preparar-se el millor possible per
exercitar la seva tasca, coneixer els
principis fonamentals de la vida
espiritual que d’ordinari recorren les
animes, 1 dubtar prudentment —és a
dir, no fiar-se exclusivament del seu
criteri— si es presenten situacions
especials . En aquests casos, a més de
pregar més, demanara més llums a
I'Esperit Sant, per estudiar i enfocar
I’assumpte. Si és necessari, d’acord



amb els ensenyaments de la Moral,
es pot fer una consulta a persones
més doctes, presentant-la com un cas
hipotetic i modificant les
circumstancies, de manera que —per
guardar rigorosament el silenci
d’ofici— quedi completament fora de
perill la identitat de qui es tracti, i
sempre amb la deguda prudéncia.

A1'Obra, des de sempre, coneixiem i
acceptavem expressament que la
persona amb qui es parla
fraternalment pugui consultar al
director pertinent, quan ho consideri
oportu per ajudar millor a
l'interessat. Per tal que quedi encara
més de manifest ’esperit de llibertat
i de confianga en aquestes situacions
—que no seran ni habituals ni
frequients—, la persona que rep la
xerrada fraterna planteja a
l'interessat si vol demanar consell ell
mateix a un director o si prefereix
que ho faci qui escolta la seva
Confidéncia. s una manera de



procedir que reforca les mesures de
delicadesa i de prudeéencia viscudes
des del principi.

Alhora, tots compten amb la llibertat
d’acudir directament al Pare o a un
director de la Regio o de la Delegacio,
per parlar de la propia vida interior.
Aix0 ens ofereix la garantia, quan
acudim a la direcci6 espiritual a
1'Opus Dei, que anem a rebre allo que
necessitem i desitgem: I’esperit que
ens va transmetre sant Josepmaria,
sense afegitons ni modificacions. Al
mateix temps, ni de lluny es lesiona
el deure de mantenir el secret
natural, que es guarda amb la
maxima cura i severitat: una persona
que no fos exemplar en aquest punt,
no tindria una disposicio fonamental
per impartir direccio espiritual.

Els qui atenen altres, procuren
fomentar en tot moment la llibertat
interior d’aquestes animes, perque
responguin voluntariament als



requeriments de ’amor de Déu. La
direccio espiritual s’ofereix, per tant,
sense uniformar els fidels de I'Opus
Dei; aixo0 seria ile]logic i una manca de
naturalitat. L'Obra ens vol libérrims
i diversos. Pero ens vol ciutadans
catolics responsables i
conseqiients, de manera que el
cervelliel cor de cada un de
nosaltres no vagin dispars, cada
un pel seu costat, sino concordes i
ferms, per fer en tot moment el que
es veu amb claredat que cal fer,
sense deixar-se arrossegar —per
manca de personalitat i de
lleialtat a la consciéncia— per
tendeéncies o modes passatgeres
[41] . Logicament, han de parlar amb
la fortalesa necessaria per estimular
a caminar pel cami que Déu els
marca, pero també amb suavitat
extrema, perque no son ni se senten
amos, sino servidors de les animes:
fortiter in re, suaviter in modo . En
efecte, la prudeéncia exigeix que,
sempre que la situacio ho demani,



s’empri la medecina, totalment i
sense paleliatius, després de
deixar la nafra al descobert (...).
Primer de tot, hem de procedir aixi
amb nosaltres mateixos, i amb
aquells que per motius de justicia
o de caritat, tenim Uobligacio
d’ajudar [42] .

No ha de ser réemora en aquest
encarrec el pensament que també un
mateix ha de millorar en aquest punt
concret. ¢que potser no guareix un
metge que estigui malalt, encara
que el mal que Uafligeix sigui
cronic?; ¢;li impedira, la seva
malaltia, de prescriure a d’altres
malalts la recepta adient? Es clar
que no: per guarir, li basta posseir
la ciéncia oportuna i posar-la en
practica, amb el mateix interes
amb qué combat el mal propi [43] .

La formacio liturgica

19. Dins de la formacio espiritual,
molt unida a la formacio doctrinal-



religiosa, se situa ’amor per la
sagrada liturgia de I'Església en la
qual —de manera eminent en la
Santa Missa— es realitza I’obra de la
nostra Redempcio [44] . La Santa
Missa ens situa (...) davant els
misteris primordials de la fe,
perqué és la donacio mateixa de la
Trinitat a UEsglésia. Aixi s’entén
que la Missa sigui el centre i
Uarrel de la vida espiritual del
cristia [45] .

El missatge cristia és performatiu. Es
a dir, 'Evangeli, i la litargia que el
porta a la nostra existéncia, no és
nomeés una comunicacio de realitats
que es poden saber, sind una
comunicacié que comporta fets i
canvia la vida [46] .

Ningu amb sentit comu i sentit
sobrenatural pot pensar que la
liturgia és "cosa de clergues”, o que
els clergues "celebren" i el poble
simplement "assisteix". Lluny de



concepcio semblant, sant Josepmaria
impulsava la participacio de tots: des
de la comprensio de la connexio
intima entre liturgia de la Paraula i
litargia eucaristica, o de la dimensio
essencial de I’adoraci6 en la
celebracio, fins detalls concrets com
I’ds del missal de fidels, per facilitar
la seva participacio: primer des del
cor i després amb les paraules i els
gestos previstos. Recordo haver
sentit que, ja en els anys trenta del
segle passat, per donar més vigor a
aquest ensenyament, va voler que es
dialogués la Missa, amb una resposta
en veu alta, a les oracions que
pronunciava el sacerdot. Llavors no
era habitual: faltaven trenta anys
fins al Concili Vatica II.

La liturgia de la Paraula

20. Tota la historia de la salvacio, i la
liturgia que la celebra i fa present,
esta caracteritzada per la iniciativa
de Déu que ens convoca i espera de



cadascun de nosaltres una resposta
actual, amb un amor que després
informi tota la jornada, amb anim
que el Sacrifici de I’altar es
perllongui les vint-i-quatre hores.

La celebracio de la Paraula en la
Santa Missa és un veritable dialeg
que exigeix una resposta delicada: és
Déu que parla al seu poble i aquest fa
seva aquesta paraula divina per
mitja del silenci, del cant, etc.
S’adhereix a aquest anunci
professant la seva fe en el Credo, i ple
de confianca va amb les seves
peticions al Senyor [47] . En les
lectures, el Paraclit parla amb veus
humanes per tal que la nostra
inteleligéncia sapiga i contempli,
perque la voluntat s’enrobusteixi i
l’accio s’acompleixi [48] . La
possibilitat que es facin realitat en la
nostra vida, depén de la gracia
divina, pero també de la preparacio i
fervor de qui les llegeix i les medita,
de qui les escolta. «Per les Santes



Escriptures, en efecte, som conduits a
complir accions virtuoses i a la pura
contemplacio» 49 .

Aqui se’ns presenta un punt ben
concret d’examen i de millora. Quin
fruit treiem d’aquestes lectures cada
dia, a la Santa Missa? ;Assaborim els
instants de silenci previstos després
de I'Evangeli, per aplicar la
predicacio del Senyor? He recordat
que "molts hem estat testimonis de
com sant Josepmaria es ficava a fons
en les lectures de la Missa, se li
notava fins en el to de la veu. Es
repetia, sovint, un fet: després del
Sant Sacrifici, prenia nota de les
frases que li havien ferit mes
profundament, per dur-les a la
pregaria personal. Aixi s’enriquia
constantment la seva anima i la seva
predicacio. Tractem nosaltres
d’imitar tan bon mestre. Déu se’ns ha
revelat perqueée el coneguem més i
millor, i perqueé el donem a coneixer,



amb naturalitat, sense respectes
humans» [50] .

La liturgia eucaristica

21. En aquesta part de la Santa Missa,
el prevere no s’adreca principalment
als fidels reunits. De fet, ’orientaci6
espiritual i interior de tots, del
sacerdot i dels fidels, és versus Deum
per Iesum Christum , cap a Déu per
Jesucrist. En la liturgia eucaristica,
sacerdot i poble certament no
resen I’'un cap a l’altre, sin6 cap a
I’unic Senyor. Per tant durant
P’oracidé miren en la mateixa
direccio, cap a una imatge de Crist
en l'absis, o cap a una creu o
simplement cap al cel, com va fer
el Senyor en I’oracio sacerdotal la
nit abans de la seva Passio [51] .
Com ens ajuda a viure aquesta
adoracio comu, aquest sortir a la
trobada del Senyor que ve, i posar els
nostres ulls en la creu de I’altar!



22. En el Sacrifici de I’altar sén
necessaries I’obediéncia i la pietat,
intimament unides: s6n també
requisits fonamentals perque la
liturgia sigui font i cimal de la vida
de I'Església i de cada cristia.
Obediéncia, en primer lloc, perque
«les paraules i els ritus liturgics son
expressio fidel, madurada al llarg
dels segles, dels sentiments de Crist 1
ens ensenyen a tenir els mateixos
sentiments que Ell (cf. FI 2, 5);
conformant la nostra ment amb les
seves paraules, elevem al Senyor el
nostre cor» [52] . Heus aqui un
fonament profund de per que hem
d’obeir, d’estimar, cada paraula, cada
gest, cada rubrica, doncs fan arribar
el do de Déu, ens ajuden a ser alter
Christus, ipse Christus .

El Concili Vatica IT ha recordat que la
plena eficacia de la liturgia depén
també que cada un, sacerdot o fidel,
posi’anima en consonancia amb la
veu [53] . I Benet XVI explicava que



en les cerimonies, la vox , les
paraules, precedeixen la nostra
ment. D’ordinari no succeeix aixi.
Primer s’ha de pensar i després el
pensament esdevé paraula. Pero
aqui la paraula ve abans. La
sagrada liturgia ens dona les
paraules, nosaltres hem d’entrar
en aquestes paraules, trobar la
concordia amb aquesta realitat
que ens precedeix (...). Aquesta és
la primera condicid: nosaltres
mateixos hem d’interioritzar
Pestructura, les paraules de la
liturgia, la paraula de Déu. Aixi el
nostre celebrar és realment
celebrar "amb" 1'Església: el nostre
cor s’ha eixamplat i no fem alguna
cosa, sind que som "amb" 1'Església
en coleloqui amb Déu [54] .

A la vida de sant Josepmaria es fonen
de manera admirable pietat 1
obediencia, i constitueixen un
exemple d’'una cosa molt real: de cap
manera no podrem manifestar



millor el nostre maxim interes i
amor pel Sant Sacrifici, que
observant acuradament la més
petita de les cerimonies prescrites
per la saviesa de l'Església. I, a
més de l'Amor, ha d'urgir-nos la
«necessitat» d’assemblar-nos a
Jesucrist, no solament en
l'interior, sino també en Uexterior,
movent-nos —en els amplis espais
de laltar cristia— amb aquell
ritme i harmonia de la santedat
obedient, que s’identifica amb la
voluntat de l'Esposa de Crist, és a
dir, amb la Voluntat del mateix
Crist [55] .

M’agradaria que aquestes
brevissimes consideracions sobre
I’estructura de la Santa Missa ens
ajudessin a tots a fomentar l'interes
per la liturgia, aliment i part
necessaria de la vida espiritual. Com
no recordar que el nostre fundador,
ja el llunya 1930, va escriure que tots
en 1'Obra cal que tinguin especial



interes a seguir, amb atencio
plena, totes i cadascuna de les
disposicions liturgiques, fins i tot
les que semblin poc o gens
importants. Qui estima no es perd
cap detall. Ho he vist: aquestes
petiteses son una cosa molt gran:
amor. I obeir el Papa, fins al
minim, és estimar-lo. I estimar el
Sant Pare és estimar Crist i la seva
Mare, la nostra Mare Santissima,
Maria. I nosaltres només aspirem
a aixo: perque els estimem, volem
que omnes, cum Petro, ad Iesum
per Mariam [56] .

FORMACIO EN LA DOCTRINA
CATOLICA

23. Qui estima sincerament Déu, se
sent impulsat a conéixer-lo cada
vegada més i millor, no es conforma
amb un tracte superficial; cerca de
comprendre amb més profunditat tot
allo que a Ell es refereix. L’afany
d’adquirir aquesta ciéncia



teologica —la bona i ferma
doctrina cristiana— ve mogut, en
primer lloc, pel desig de conéixer i
estimar Déu. També és, al mateix
temps, conseqiiéncia de la
preocupacio general de anima
fidel per abastar la més profunda
significacio d’aquest mon, el qual
és un afaiconament del Creador
[57] . Per aixo, la formacié que 1'Opus
Dei proporciona als seus fidels —
considerada des de la perspectiva
doctrinal-religiosa— s’adreca a que
adquirim la doctrina de I'Església i
n’aprofundim en el coneixement.

Amb el mateix horitzé —mirant a
Déuial mon—, el beat Joan Pau Il va
assenyalar la necessitat actual de la
formacio en la doctrina cristiana. «Es
revela avui cada vegada més urgent
la formacio doctrinal dels fidels laics,
no nomeés pel natural dinamisme
d’aprofundiment de la seva fe, sino
també per I’exigencia de "donar rad
de ’esperanca” que hi ha en ells,



davant del mon i els seus greus i
complexos problemes. Es fan aixi
absolutament necessaries una
sistematica accio de catequesi, que
s’ha de graduar segons les edats i les
diverses situacions de vida, i una més
decidida promocio cristiana de la
cultura, com a resposta als eterns
interrogants que agiten 'home ila
societat d’avui» [58] .

Des dels comencaments de I'Opus
Dej, i fins i tot abans, sant Josepmaria
va mostrar un especial interes
perque les persones a qui atenia
espiritualment aprofundissin en la
seva formacio doctrinal-religiosa,
perqué tothom ha d’esforcar-se, en
la mesura de les seves
possibilitats, en Uestudi serios,
cientific, de la fe [59] .

24. Com escrivia sant Gregori el
Gran, «molt inutil és la pietat si falta
la discrecio de la ciencia» [60], i «res
és la ciencia si no té la utilitat de la



pietat» [61] . El nostre fundador va
insistir que l’estudi de la doctrina fos
acompanyat per una sincera vida
espiritual, pel tracte intim amb
Jesucrist en ’oracio i en els
sagraments, per una devocio filial a
la Mare de Déu. Ensenyava que la
veritat és sempre, en certa
manera, una cosa sagrada: do de
Déu, llum divina que ens encamina
cap a Aquell que és la Llum per
essencia. I aixo succeeix
especialment quan la veritat es
considera en Uordre sobrenatural:
cal doncs tractar-la amb respecte,
amb amor (...). Més encara: estem
persuadits que aquesta veritat
divina, que portem, ens
transcendeix: que les nostres
paraules resulten insuficients per
expressar tota la seva riquesa, que
és fins i tot possible que no
I’entenguem amb plenitud i que
fem el paper de qui transmet un
missatge que ell mateix no
compreén del tot [62] .



Paga la pena I’esforc de la Prelatura
per a assegurar a tots els seus fidels i
altres moltes persones una seriosa
preparacio doctrinal, més encara en
moments, com els actuals, en qué
aquesta necessitat s’observa de
manera més peremptoria. Ressalta
com joiosa realitat I’afirmaci6 del
nostre fundador molts anys enrere:
l'Obra sencera equival a una gran
catequesi, feta de forma viva,
senzilla i directa en les entranyes
de la societat civil [63] .

Fidelitat al Magisteri i llibertat en els
afers opinables

25. La formacid doctrinal abasta tots
els camps: des de la filosofia a la
teologia i al dret canonic, etc.
Mitjangcant aquesta preparacio —que
en el cas dels Numeraris i les
Numeraries, i de molts Agregats i
Agregades, cobreix els programes
que hom cursa a les universitats
pontificies— es contribueix a que en



tots els estrats de la societat hi hagi
persones decidides a donar un
testimoniatge viu de I'Evangeli, amb
la paraula i amb les obres: sempre
disposats —com escriu sant Pere— a
donar resposta a tothom qui us
demani raé de la vostra esperanca (
1Pe 3, 15).

D’acord amb les repetides directrius
del Magisteri, en I’explicacio de les
diferents materies filosofiques i
teologiques, té una especial
rellevancia la doctrina del Doctor
comu de 1'Església. Es compleix aixi
la recomanacio del Concili Vatica IT'1
de diversos Romans Pontifexs:
«Aprofundir en els misteris de la fe i
descobrir la seva mutua connexio (...)
sota el mestratge de sant Tomas»
[64] .

Sant Josepmaria es va atenir a
aquesta linia i aixi ho va recordar als
professors i professores encarregats
dels Estudis generals de la Prelatura.



Al mateix temps, amb una mentalitat
oberta al progrés de la ciencia
teologica, explicava que d’aquesta
recomanacio no es pot concloure
que hagim de limitar-nos a
assimilar i a repetir tots i només
els ensenyaments de sant Tomas.
Es tracta d’una cosa molt diferent:
certament cal cultivar la doctrina
del Doctor Angeélic, pero de la
mateixa manera que ell la
conrearia avui si visqués. Per
aixo, algunes vegades caldra dur a
terme allo que ell mateix només va
poder comencgar, i per aixo també,
fem nostres totes les troballes
d’altres autors, que responguin a
la veritat [65] .

Us acabo de recordar, amb paraules
del nostre Pare, una caracteristica
essencial de I’esperit de I'Opus Dei:
que corporativament no tenim una
altra doctrina que la que ensenya
el Magisteri de la Santa Seu.
Acceptem tot allo que aquest



Magisteri accepta, i rebutgem tot
allo que ell rebutja. Creiem
fermament tot allo que proposa
com a veritat de fe, i fem també
nostre tot allo que és de doctrina
catolica [66] . I dins d’aquesta
doctrina amplia, cada un de
nosaltres forma el seu criteri
personal [67] . Els Estatuts de la
Prelatura estableixen la prohibicio
que 1'Opus Dei —com va dir el nostre
fundador— crei o adopti una
particular escola filosofica o
teologica [68] . Aix0, a més de ’'amor
a la llibertat, expressa un fet
eclesiologic fonamental: que els
membres de la Prelatura son fidels
cristians comuns o, si s’escau,
sacerdots seculars comuns, amb
identics ambits de llibertat d’opinid
que els altres catolics.

FORMACIO PER A I’APOSTOLAT

26. El coneixement profund de les
veritats religioses fonamentals, aixi



com dels aspectes étics i morals que
es relacionen més de prop amb
I’exercici de la feina de cadascu, és
important també per fer una amplia
tasca apostolica en 'ambient
professional en qué cada un viu. La
llum dels seguidors de Jesucrist no
s’ha de trobar al fons de la vall,
sino al cim de la muntanya,
perqueé vegin les vostres bones
obres i glorifiquin el vostre Pare
queésalcel. (Mt5,16)[69].

Certament abunden les persones de
cor gran, capacos d’enamorar-se de
Déu, a les quals manca la llum de la
doctrina que orienti i doni sentit a les
seves vides. I als cristians incumbeix
el deure i el goig de proporcionar-se-
les. Un passatge del Nou Testament
ho ilelustra clarament. Complint un
mandat de I'Esperit Sant, el diaca
Felip es va dirigir al cami que
conduia a Gaza. Per alli transitava
una carrossa en la qual un alt
personatge, ministre de la reina



d'Etiopia, tornava al seu pais després
d’haver adorat Déu a Jerusalem. Felip
hi ana corrents i va sentir l'eunuc que
llegia el profeta Isaies. Llavors li
pregunta: — ;Ho entens, aixo que
llegeixes? Ell li contesta: — I com puc
entendre-ho, si ningu no m'hi ajuda?
L'eunuc demana a Felip que s'assegués
amb ell dalt del seu carruatge ( Ac 8,
30-31).

Es tasca dels cristians anunciar, amb
pau i perseveranca, la bona nova de
Jesus, obviar la ignorancia religiosa
per mitja de la difusi6 de la doctrina
revelada. L’apostolat cristia —i em
refereixo ara en concret al d’un
cristia corrent, al de ’home o la
dona que viu com una persona de
tantes entre els seus iguals— és
una gran catequesi, en la qual per
mitja del tracte personal, d’'una
amistat lleial i autentica, es
desperta en els altres la fam de
Déu per ajudar-los a descobrir
horitzons nous: amb naturalitat,



amb senzillesa he dit, amb
I’exemple d’una fe ben viscuda,
amb la paraula amable pero plena
de la forga de la veritat divina

[70] .

Hem de propagar ardentment la
Veritat de Crist, fer que altres
participin del tresor que hem rebut,
de manera que experimentin que no
hi ha res més bonic que haver estat
atrapats, sorpresos, per 1'Evangelsi,
per Crist. Res més bell que
coneixer-lo i comunicar als altres
Pamistat amb Ell [71] .

27. En el Decret sobre ’apostolat dels
laics, el Concili Vatica II ensenya que
«]’apostolat només pot aconseguir la
seva plena eficacia amb una
formacio multiforme i completa.
L’exigeixen no només el continu
progres espiritual i doctrinal de cada
seglar, sino també les diverses
circumstancies de coses, de persones
1 de deures als quals ha d’acomodar



la seva activitat (...). Amés de la
formacido comuna a tots els cristians,
no poques formes de I’apostolat, per
la varietat de persones i d’ambients,
requereixen una formacio especifica
1 peculiar» [72] .

En els ultims anys, aquest afany
d’animes ha requerit més vigor, per
contrarestar el secularisme que ha
avancat a grans passes, fins a
adquirir carta de ciutadania en
paisos tradicionalment cristians.
Tornar a impregnar amb I’esperit de
Crist les arrels d’aquestes nacions és
precisament ’objectiu de la nova
evangelitzacio [73] . A la Prelatura,
aquesta tasca es resumeix a orientar
i estimular cada persona, perque
realitzi la missio evangelitzadora
rebuda en el Baptisme, amb ’esperit
1 els mitjans especifics de 1'Opus Dei,
a través de I’ apostolat d’amistat i
confideéncia .



Joan Pau II insistia que el mon
«reclama evangelitzadors creibles, en
la vida dels quals, en comunié amb la
creu ila resurreccio de Crist,
resplendeixi la bellesa de I'Evangeli
(...). Tot batejat, com a testimoni de
Crist, ha d’adquirir la formacio
apropiada a la seva situacio, perque
la fe no només no es marceixi per
falta de cura en un mitja tan hostil
com és I’ambient secularitzat, sind
per sostenir i impulsar el testimoni
evangelitzador» [74] .

Apostolat personal d’amistat i
confidencia

28. Nostre Senyor ha vingut a
aquesta terra perque totes les animes
assoleixin la vida eterna, i vol
comptar també amb els deixebles: ut
eatis , que aneu —ens repeteix als
cristians, com als Apostols— i1 doneu
fruit, un fruit que romangui (cf. Jn
15, 16). Per tant, filles i fills meus,
hem de portar la seva doctrina pels



més diversos ambients, ja que ens
interessen totes les animes per al
Senyor. Pero resulta logic comencar
per qui Déu ha posat més a prop
nostre.

A la Prelatura de 1'0Opus Dei, com us
deia, donem prioritat a I’apostolat
que sant Josepmaria deia d’ amistat
i confideéncia : un tracte personal en
el qual un cor aboca en un altre el
seu coneixement i el seu amor a
Crist, facilitant que s’obri als suaus
impulsos de la gracia.

[’amistat suposa —i al mateix temps
crea— comunio de sentiments i
d’afanys. Pero «on principalment es
realitza aquesta comunicacio és en la
convivencia (...); d’aqui que el
conviure sigui propi de ’'amistat»
[75] . Amb aquest tracte, s’empreén el
primer pas del cami de I’amistat. Per
tant, ens dona alegria aprofitar les
ocasions que la tasca professional i
social ens brinden de conéixer nous



amics, amb el desig d’ajudar i, també,
d’aprendre d’ells: ’amistat és
essencialment mutua. El nostre Pare
ens animava a captenir-se com Crist
que passa al costat de la gent, pel
cami de la vida quotidiana. EI
Senyor vol servir-se de nosaltres —
del nostre tracte amb els homes,
d’aquesta capacitat nostra, que
ens ha donat Ell, d’estimar i de fer-
nos estimar—, per seguir fent-se
Ell amics a la terra [76] .

Entre les caracteristiques d’aquesta
manera de servir, destaca la
necessitat de saber adaptar-se a la
capacitati a la mentalitat de cada un,
de manera que entenguin el que
escolten. Sant Josepmaria deia do de
llenglies a aquest esfor¢ per fer-se
entendre, que brolla com a fruit de la
gracia, de I'oracio i de la preparacio
personal, perque la doctrina de
I'Església ressoni amb tonalitats
noves a les orelles de les persones.
Cal repetir el mateix, pero de



maneres diverses.Cal que la forma
sigui sempre nova, diferent, no la
doctrina [77] .

Es tracta d’imitar Jesus, que
exposava els més alts ensenyaments
per mitja de paraboles, de
comparacions que tots —cadascu al
seu nivell— hi eren en condicions
d’entendre. Fomentem el desig
d’exposar les veritats cristianes de
manera atractiva: que la vostra
paraula sigui sempre grata,
assaonada amb sal, de manera que
sapigueu respondre a cada un com
convé ( Col 4, 6). No es tracta d’'una
formalitat, o de mostrar-nos erudits,
sind de parlar amb contingut,
buscant la gloria de Déu i el bé de les
animes.

29. En aquest context, el
coneixement profund de la Sagrada
Escriptura —de 1'Antic i del Nou
Testament—, fruit d’una lectura
assidua i d’'una meditacié atenta,



resulta d’'una importancia
fonamental. Ho ha recordat
recentment el papa Benet XVI, en
I'Exhortaci6 apostolica Verbum
Domini sobre la Paraula de Déu en la
missio de I'Església. Alla, entre altres
grans sants a qui el Senyor va
concedir llums especials per
aprofundir en el sentit espiritual de
la Biblia, el Papa afirma que un
d’aquests raigs de llum es manifesta
en sant Josepmaria Escrivaila
seva predicacio sobre la crida
universal a la santedat [78] .

El Roma Pontifex escriu que un
moment important de ’animacio
pastoral de 1'Església en el qual es
pot redescobrir adequadament el
lloc central de la Paraula de Déu és
la catequesi, que, en les seves
diverses formes i fases, ha
d’acompanyar sempre el poble de
Déu [79] . I mostra com la trobada
dels deixebles d'Emmaus amb
Jesus, descrita per I’evangelista



Lluc (cf. Lc 24, 13-35), representa
en certa manera el model d’'una
catequesi en el centre de la qual hi
ha la "explicacio de les
Escriptures”, que només Crist és
capac de donar (cf. Lc 24, 27-28),
mostrant-ne el compliment.
D’aquesta manera, reneix
P’esperanca més forta que
qualsevol fracas, i fa d’aquells
deixebles testimonis convencuts i
creibles del Ressuscitat [80] . ;No
us fan memoria aquestes paraules de
I’afirmacio joiosa del nostre Pare
quan predicava que, ara, Emmaus és
el mon sencer, perqué el Senyor ha
obert els camins divins de la terra
[81]?

Recordeu com ens va transmetre els
ensenyaments d’aquest passatge de
sant Lluc. Comentava que tota la
vida de Crist és un model divi que
hem d’imitar, pero el que ens
explica l’evangelista de I’escena
d'Emmaus ens pertany molt



especialment [82] . D’aquesta escena
evangelica es va servir també per
parlar-nos de ’apostolat personal
d’amistat i confidéncia. Posava
emfasi en una caracteristica
important: cal prendre la iniciativa,
sortir a la trobada de les persones
per oferir la nostra amistat i ajudar-
les en la seva cerca de Déu, amb
respecte i defensa de la intimitat i de
la llibertat de tots.

En el cami d'Emmaus, el Ressuscitat
va a la recerca de dos deixebles que
tornaven a casa, desanimats pels
esdeveniments dolorosos que havien
presenciat: la Passio i Mort del seu
Senyor. Aquest gest de Jesus ens
ensenya que ’amistat porta a
participar en les alegries i en les
penes dels nostres amics, a que
siguem solidaris i els dediquem
temps. Jesus camina al costat dels
dos homes que gairebé han perdut
tota esperanca, talment que
comenca a semblar-los que la vida



no té sentit. Ell compreén el seu
dolor, penetra en el seu cor, els
comunica quelcom de la vida que
hi ha en EIl [83] . De 1la mateixa
manera hem de compartir les
preocupacions, les ilelusions, les
dificultats dels que tractem, sent un
més entre els nostres companys
d’ofici o professio, sense que ens
separi d’ells cap barrera: una
estupenda caracteristica de I’esperit
de 1'Obra, que no treu a ningu del seu
lloc i que ens convida a estar en el
mon sense ser mundans.

Aixi hem de captenir-nos en
I’ambient en qué ens movem, sense
perdre de vista que —si som fidels—
Jesucrist actua en nosaltres, i desitja
servir-se del nostre exemple i de la
nostra paraula per arribar a altres
persones, alhora que elles ens
enriqueixen amb la seva amistat. Res
més logic que els veritables amics es
comuniquin entre si les seves
alegries iles seves penes, la seva



tasca 1, per descomptat, el tresor més
gran que té un cristia: precisament,
la vida de Crist. Els parlarem de Déu,
del goig de tenir-lo en la nostra
anima en gracia, del valor immens
que només Ell pot conferir a una
existencia humana.

Actuant aixi, els cristians cooperen
eficagment en la missio
evangelitzadora de 1'Església, posant
Crist en el cor i en I’anima dels
nostres coneguts, per contribuir a
alcar la Creu al cim de totes les
activitats humanes.

Apostolat de la familia i amb la
joventut

30. Son moltes les activitats que
contribueixen a enfortir ’extensio
del regne de Déu. Tanmateix, algunes
tenen objectivament una
transcendencia major, segons les
necessitats de cada época i de cada
lloc. La familia, la formacié6 de la
joventut, el mon de la cultura,



plantegen, en gran part, el repte de la
nova evangelitzacié que impulsa el
Sant Pare.

La familia necessita urgentment que
es reafirmi el seu humus originari,
estimat per Déu en la creacio, que
desgraciadament els costums i les
lleis civils de molts paisos s’entesten
a pervertir. Es una tasca
d’importancia cabdal, en que els
cristians coincidim amb persones
d’altres creences, o sense cap religio,
conscients que la promocio de la
familia —comuni6 d’amor entre un
home i una dona, indissoluble i
oberta a la vida— construeix una
columna insubstituible per a la recta
ordenacio de la societat, i un
fonament important perque els
homes arribin a la maduresaiala
felicitat. A més del que puguem
contribuir en colelaboracié amb altra
gent, personalment podem ajudar,
per exemple, que els conjuges es
perdonin mutuament i entenguin



millor que la seva vida és lliurament
a l’altre, i, si es tracta d’'un matrimoni
cristia, que comprenguin que
participen en un misteri: en la unio
de Crist amb la seva Església.
Aquesta fidelitat de tots dos,
manifestacio de ’'amor veritable amb
el pas del temps, traga també el cami
per arribar al Cel.

La tasca apostolica amb la joventut
constituira sempre un repte vital per
al mon i per a I'Església, perque en
aquests anys es forgen els que
redrecaran el rumb de la societatila
faran avancar per les sendes
tracades pel Creador i Redemptor.

En aquest ambit, cobra especial
relleu ’apostolat de la diversio i el
bon us del temps lliure. Em limito a
recordar allo que us vaig escriure el
2002: que cal omplir de contingut
cristia «els costums, les lleis, la moda,
els mitjans de comunicacio, les
expressions artistiques. Aspectes tots



que bateguen en el cor de la batalla
per a la nova evangelitzacio de la
societat, a la qual el Sant Pare
convoca sense treva als cristians»
[84] .

Apostolat i cultura

31. L'ampli mon del pensament i de
la cultura, de les ciéncies, les lletres i
la técnica, segueix demostrant-se
com una area privilegiada que cal
ile{Juminar amb les llums de
I'Evangeli. «Els cristians, doncs, han
de tenir una fe que els permeti
afrontar criticament la cultura actual
1 resistir les seves seduccions; incidir
eficagment en els ambits culturals,
economics, socials i politics;
manifestar que la comunio entre els
membres de I'Església catolica i amb
els altres cristians és més forta que
qualsevol vinculacio etnica;
transmetre amb alegria la fe a les
noves generacions; construir una
cultura cristiana capag



d’evangelitzar la cultura més amplia
en que vivim» [85] .

Els apostolats de 1'Obra sén un mar
sense ribes . Volem obrir els bracgos
de bat a bat a cada persona, com
Crist a la Creu. D’aqui el nostre afany
per arribar a aquells que son més
lluny de Déu, com ens va ensenyar
sant Josepmaria, que estimava —
sempre ho va repetir— ’apostolat ad
fidem . El nostre Pare ens encoratjava
a tenir especial interes a
l’apostolat ad gentes, amb els
gentils (...). Primer —repetiré com
sempre—, amb una amistat
sincera, lleial, humanament bona
[86] . Prenent ocasio de les multiples
relacions que s’originen en I’exercici
de la tasca professional, en un mon
caracteritzat per la globalitat,
resultara facil dialogar amb persones
d’altres confessions i creences, o amb
gent sense cap religio, amb el desig
de suscitar-hi el desig de coneixer
millor Déu. Ajudarem fins i tot els



qui mostren una actitud negativa
amb 1'Església catolica, si procurem
tractar-los amb mansuetud,
paciencia, comprensio i afecte.

Considero important sobretot —
deia Benet XVI en un discurs a la
Curia Romana— el fet que també
les persones que es declaren
agnostiques i atees han
d’interessar-nos a nosaltres com a
creients. Quan parlem d’una nova
evangelitzacig, aquestes persones
tal vegada s’espanten. No volen
veure’s a si mateixes com a objecte
de missio, ni renunciar a la seva
llibertat de pensament i de
voluntat. Pero la qiiestio sobre Déu
segueix estant també en ells,
encara que no puguin creure en
concret que Déu s’ocupa de
nosaltres [87] .

Tot 1 que en iniciatives d’aquest tipus
participin especialment només
alguns, sentim el deure de recolzar-



los amb la nostra pregaria. Perquée
cada un de nosaltres, fills de Déu en
I'Església Santa, només vol viure per
portar el nom del Senyor a tots els
pobles i a totes les cultures, fins als
ultims racons de la terra (cf. Ac 9, 15).

FORMACIO PROFESSIONAL

32. En constituir la feina, segons
I’esperit de 1'Opus Dei, la polleguera
de la santificacid personal i el marc
habitual de la tasca apostolica dels
seus fidels, es compren que a la
Prelatura es fomenti la bona
preparacio professional. L’estudi, la
formacio professional que sigui, és
una obligacio greu entre nosaltres
[88] .

En temps recents, el Magisteri de
I'Església ha abordat el tema del
treball —1 tots llegim aquest
ensenyament pensant en la
predicacio de sant Josepmaria, des de
1928— com a ambit per a la recerca
de la santedat per part dels fidels



laics. Ha insistit en «la formacio
d’una espiritualitat del treball, que
ajudi tots els homes a acostar-se a
través d'ell a Déu, Creador i
Redemptor, a participar en els seus
plans salvifics respecte a 'home i al
mon, i a aprofundir en les seves
vides la amistat amb Crist» [89] .

Treball i unitat de vida

33. En I'homilia Estimar el mon
apassionadament , sant Josepmaria
va insistir en la importancia de la
unitat de vida en el cristia, que
harmonitza la pietat, el treball i
I’apostolat. Ho he ensenyat
constantment amb paraules de la
Sagrada Escriptura: el mon no és
dolent, perqué ha sortit de les
mans de Déu, perqué és criatura
seva, perque Jahveé l’esguarda i
veié que era bo (cf. Gn 1, 7 i ss).
Som nosaltres els homes que el
fem dolent i lleig, amb els nostres
pecats i les nostres infidelitats. No



en dubteu, fills meus: qualsevol
mena d’evasio de les honestes
realitats diaries és, per a
vosaltres, homes i dones del mon,
cosa oposada a la voluntat de Déu.
Al contrari, heu d’entendre ara —
amb claredat nova— que Déu us
crida a servir-lo enides de les
feines civils, materials, seculars de
la vida humana: en un laboratori,
al quirofan d’un hospital, a la
caserna, a la catedra
universitaria, a la fabrica, al
taller, al camp, a la llar familiar, i
en tot 'immens panorama del
treball, Déu ens hi espera cada
dia. Sapigueu-ho bé: en les
situacions més comunes hi ha
quelcom de sant, de divi, amagat
que pertoca a cadascun de
vosaltres de descobrir (...).

No hi ha cap altre cami, fills meus:
o bé sabem trobar el Senyor en la
nostra vida ordinaria, o bé no el
trobarem mai. Per aixo us puc dir



que la nostra época necessita
restituir, a la mateéria i a les
situacions que semblen més
vulgars, el seu sentit noble i
original, posar-les al servei del
regne de Déu, espiritualitzar-les i
fer-ne un mitja i una ocasio del
nostre encontre continu amb
Jesucrist [90] .

La formacio que proporciona la
Prelatura tendeix a fomentar
I’esperit sobrenatural necessari,
perqueé cada un s’entesti a realitzar
la feina amb la major perfeccio
humana possible i amb afany de
servel, convertint-la en instrument
de santedat i d’apostolat. Per aixo,
hem d’esforcar-nos per aconseguir el
prestigi professional necessari entre
els nostres companys, que
s’adquireix amb la tenacitat i la
dedicacio al llarg dels anys. Cadascun
rep aquesta formacioé especifica com
els altres ciutadans: en les
universitats, en les escoles técniques,



en els tallers, etc., on realitza els
estudis o aprén un ofici. L’esperit de
I'Obra ens impulsa a conservar i
millorar amb constancia aquesta
preparacio. Tots ens sabem
liberrims, tant en el moment de triar
la professio com en exercitar-la.
L'Obra només ensenya la manera de
santificar-se en aquestes tasques,
sense immiscir-se en les opcions
laborals de cada un.

No importa el tipus de tasca que es
dugui a terme, sempre que sigui
honrada: queé és més important: ser
catedratic a la Sorbona o fer les
feines de la casa? Et diré que si tu
ets santa, perqué t’estas
santificant en el treball, aixo és el
més important [91] . I afegia en un
altre moment: quan, referint-me a
les dones de la neteja que treballen
a la Universitat de Navarra,
afirmo que no sé si el seu treball és
tan important o més que el de la
Junta de Govern, no faig comédia:



repeteixo senzillament allo que he
pensat sempre. La tasca d’una
d’aquestes dones que va amb
alegria i ho fa tot per amor, pot
ser heroica, res vulgar, i per
descomptat més eficag¢ que la d’un
gran investigador que només pensi
en publicar els seus estudis.
Insisteixo, qué val més?: Depén de
I’amor i del sacrifici amb quée es
realitza el propi treball, pero amb
un sacrifici, alegre, voluntari, en
cas contrari, és millor que no es
faci[92] .

A tots els cristians pertoca el deure
de fer tot allo que estigui al seu abast
per que Crist regni efectivament en
la societat, 1 aquestes ansies santes es
manifesten també procurant
adquirir el prestigi professional
necessari, candeler perqueé brilli la
Ilum de Crist (cf. Mc 4, 21).

Els estudiants, per la seva banda, han
de sentir el deure d’obtenir bones



qualificacions. No m’oblideu aquella
consideracio que sant Josepmaria va
escriure a Cami, que ha servit de
guia a tantes generacions de joves
arreu del mon: una hora d’estudi,
per a un apostol modern, és una
hora d’oracio [93] .

Rectitud d’intencié

34. Al mateix temps que tenim cura
de la preparacio professional,
recordem amb responsabilitat que
I’ocupacio laboral —qualsevol— ens
traca sempre un mitja per assolir la
santedat i atendre I’apostolat. Es molt
necessari no perdre aquest punt de
mira en els moments actuals, perque
en la societat d’avui, altament
competitiva, resulta facil posar la
professio en la primera linia dels
afanys, per sobre dels altres deures
amb Déu, amb la familia i amb les
altres persones. Us insisteixo, amb el
nostre Pare: treballeu cara Déu,
sense ambicionar gloria humana.



Alguns veuen en la feina un mitja
per conquerir honors, o per
adquirir poder o riquesa que
satisfaci la seva ambicio personal,
o per sentir lorgull de la propia
capacitat d’obrar. Els fills de Déu
en I’Opus Dei no veiem mai en el
nostre treball professional alguna
cosa relacionada amb legoisme,
la vanitat o la supérbia: veiem
només una possibilitat de servir
tots els homes per amor a Déu

[94] . Per aixo0, afegia: un bon index
de la rectitud d’intencio, amb la
qual heu de realitzar el vostre
treball professional, és
precisament la manera com
aprofiteu les relacions socials o
d’amistat, que neixen en exercir la
professio, per apropar a Déu
aquestes animes: arribant, si
s’escau, si es veuen les oportunes
circumstancies, a plantejar el
problema de la seva vocacio [95] .



En el marc de la preparacio
professional, hem de tendir
necessariament a conéixer bé aquells
temes de la doctrina cristiana més
relacionats amb ’ambit de la propia
professio, o que gaudeixen d’especial
actualitat al pais; potser diferents
d’un lloc a un altre, pero alguns amb
vigencia a tot arreu, per exemple, els
relacionats amb el matrimoni ila
familia, ’educacio, I’«evangeli de la
vida», la bioética, la justicia i la
caritat en les relacions laborals... Per
aixo, ’exemple de rectitud en el
compliment dels deures
professionals, familiars i socials
constitueix un testiomoniatge fefaent
que tots hem de donar. «Atesa la
vostra rectitud humana i cristiana —
us he escrit—, naixeran —en els
ambients en qué us moveu— moltes
iniciatives directament encaminades
a resoldre concrets problemes
socials, en noble i fraterna
colelaboracio amb altres homes i
dones de bona voluntat. Al¢o en



aquests moments el meu cor en accid
de gracies a Nostre Senyor, perque al
voltant de la Prelatura, amb I’ajuda
de tants Cooperadors, catolics i no
catolics, floreixen abundants
realitats de solidaritat que
contribueixin a implantar la justicia i
la pau sobre la terra, duent a desenes
de milers de persones —com deia el
nostre Pare— el balsam fort i
pacific de Pamor ( Es Crist que
passa,n. 183)» [96] .

Espontaneitat apostolica

35. Filles i fills meus, he volgut posar
de nou davant els vostres ulls que
l'iinica ambicio, l’unic desig de
l'Opus Dei i de cadascun dels seus
fills és servir l'Església, com Ella
vol ser servida, dins Uespecifica
vocacio que el Senyor ens ha donat
[97] . T amb alguna freqiiéncia, sant
Josepmaria es va referir a I'Opus Dei
dient que és una desorganitzacio
organitzada , perque la manera



propia, estimada per Déu, de
colelaborar en la missio de I'Església,
consisteix a proporcionar formacio6 a
les persones, en els diversos aspectes.
Hom pot afirmar que la Prelatura de
I'Opus Dei esmerca totes les energies
en aquesta tasca, en aquesta
catequesi. Després, vosaltres,
vosaltres singularment, amb el
bagatge de la preparacio rebuda i
assimilada, amb llibertat i
responsabilitat personals, mireu
d’infondre la limfa de I’esperit cristia
en el torrent circulatori de la
societat.

Responent a la pregunta d’'un
periodista sobre aquest aspecte tan
caracteristic de 1'Obra, el nostre Pare
explicava que donem una
importancia fonamental a
I’espontaneitat apostolica de la
persona, a la seva lliure i
responsable iniciativa, guiada per
l’accio de UEsperitino a les
estructures organitzatives, als



mandats, tactiques i plans
imposats des del vértex com a seu
de govern [98] .

Abans de concloure, torno a allo
fonamental: maldem dia rere dia en
la nostra dedicacid cristiana a Déu i
als altres. Esmerem-nos per ser
dones i homes fidelissims al Roma
Pontifex, pregant amb continuitat
per la seva persona i intencions;
visquem una afectiva i efectiva unio
amb els bisbes i tots els fidels
cristians. Omplim-nos d’optimisme i
de gratitud al Senyor, en participar
en la nova evangelitzacid. Recorrem
a la intercessio de la Mare de Déu,
Reina del mén i Mare de 1'Església,
perque ens obtingui del Cel les
gracies necessaries.

Com és natural, posem com a
especial intercessor de tota aquesta
tasca formativa a sant Josepmaria,
que amb la seva vida i ensenyaments
ha deixat ben plasmat I’esperit rebut



de Déu el 2 d’octubre de 1928, perqué
els seus filles i fills, i moltes altres
persones, puguem recorrer tots els
camins de la terra, fent-los divins
amb la gracia de I'Esperit Sant.

Amb tot afecte, us beneeix
vostre Pare

+ Xavier

Roma, 2 d’octubre de 2011

[1] Benet XVI, Enciclica Spe salvi , 30-
XI1-2007, n. 2.

[2] Cf. Benet XVI, Litt. apost.
Ubicumque et semper , 21-1X-2010.

[3] Benet XVI, Homilia en la Missa
conclusiva de la Jornada Mundial de
la Joventut, 21-VIII-2011.

[4] Sant Josepmaria, Converses , n. 24.



[5] Sant Josepmaria, Carta 6-V-1945,
n. 19.

[6] Sant Josepmaria, Carta 24-
I11-1931, n. 9.

[7] Sant Josepmaria, Cami , n. 372.

[8] Sant Josepmaria, Notes d’'una
reunio6 familiar, 18-VI-1972.

[9] Sant Agusti, Sermo , 169, 13 (PL
38, 923).

[10] Sant Josepmaria, Notes d’'una
reunio familiar, 1963.

[11] Sant Josepmaria, Amics de Déu ,
n. 24.

[12] Ibid., n. 26.
[13] Ibid.

[14] Sant Josepmaria, Carta 9-1-1932,
n. 28.



[15] Joan Pau II, exhort. apost.
Christifideles laici , 30-XII-1988, n. 63.

[16] Simbol atanasia [17] Concili
Vatica II, Decr. Apostolicam
actuositatem , num 4.

[18] Sant Josepmaria, Amics de Déu ,
n. 74.

[19] Ibid., n. 84.
[20] Ibid.

[21] Sant Josepmaria, Notes d’'una
reunio6 familiar, 28-XI-1972.

[22] Catecisme de l'Església Catolica ,
n. 1808.

[23] Sant Josepmaria, Amics de Déu ,
n. 77.

[24] Benet XVI, locucié en I'Angelus,
28-X-2007.

[25] Cf. Sant Josepmaria, Cami, n.
380.



[26] Joan Pau II, Discurs a un grup de
bisbes en visita ad limina , 18-
XI1-1999.

[27] Mons. Alvaro del Portillo,
Escritos sobre el sacerdocio , Rialp,
Madrid, 6  ed. 1990, p. 24.

[28] Sant Josepmaria, Carta 8-
VIII-1956, n. 47.

[29] Joan Pau II, exhort. apost.
Christifideles laici , 30-XII-1988, n. 60.

[30] Benet XVI, exhort. apost.
Sacramentum caritatis , 22-11-2007, n.
64.

[31] Sant Josepmaria, Cami, n. 947.

[32] Sant Josepmaria, Notes d’'una
reunio familiar, 30-X-1964.

[33] Joan Pau II, Homilia, 19-
VIII-1979.

[34] Cf. Joan Pau II, Const. apost. Ut
sit, 28-X1-1982.



[35] Cf. Sant Josepmaria, La Abadesa
de las Huelgas. Estudio teologico
juridico , Rialp, Madrid 1974, 3% ed.,
p- 153. Recentment, la Congregacio
per al Clergat ha publicat el
document El sacerdot, confessor i
director espiritual, ministre de la
misericordia divina , 9-111-2011, on es
parla explicitament que també
«fidels laics ben formats (...) realitzen
aquest servei de consell en el cami de
la Santedat»(n. 65).

[36] Sant Josepmaria, Notes d’'una
meditacié, 31-X11-1970.

[37] Sant Josepmaria, Converses , n.
93.

[38] Sant Josepmaria, Amics de Déu ,
n. 15.

[39] Ibid., n. 188.

[40] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa,n. 135.



[41] Sant Josepmaria, Carta 6-V-1945,
n. 35.

[42] Sant Josepmaria, Amics de Déu ,
n. 157.

[43] Ibid., n. 161.

[44] Cf. Concili Vatica II, Const.
SacroSantctum Concilium , n. 2.

[45] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 87.

[46] Cf. Benet XVI, Enciclica Spe salvi ,
30-XI1-2007, n. 2.

[47] Cf. Ordenacid General del Missal
Roma , num 55.

[48] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 89.

49 Sant Joan Damasce, Exposicio
sobre la fe ortodoxa , 1V, 17 (PG 94,
1175).



[50] Vivir la Santa Misa , Rialp,
Madrid 2010, pp. 65-66.

[51] Joseph Ratzinger-Benet XVI,
Opera omnia , vol. XI, Prefaci.

[52] Congregacio per al Culte diviila
Disciplina dels sagraments, Instr.
Redemptionis sacramentum , 25-
I11-2004, n. 5.

[53] Cf. Concili Vatica II, Const.
SacroSantctum Concilium , n. 11.

[54] Benet XVI, Trobada amb
sacerdots de la diocesi d'Albano, 31-
VIII-2006.

[55] Sant Josepmaria, Forja, n. 833.

[56] Sant Josepmaria, Apunts intims,
n. 110 (17-XI-1930). Cit. per Mons.
Alvaro del Portillo, Carta, 15-X-1991.

[57] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 10.



[58] Joan Pau II, exhort. apost.
Christifideles laici , 30-XII-1988, n. 60.

[59] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 10.

[60] Sant Gregori el Gran, Moralia, 1,
32,45 (PL 75, 517).

[61] Ibid.

[62] Sant Josepmaria, Carta 24-
X-1965, nn. 24-25.

[63] Sant Josepmaria, Carta 11-
I11-1940, n. 47.

[64] Concili Vatica II, Decr. Optatam

totius , n. 16; cf. Pius XII, Discurs, 24-
VI-1939; Pau VI, Discurs, 12-111-1964;
Joan Pau II, Enciclica Fides et Ratio ,

14-1X-1998, nn. 43 ss.

[65] Sant Josepmaria, Carta 9-1-1951,
n. 22.

[66] Sant Josepmaria, Carta 14-
[1-1964, n. 1.



[67] Sant Josepmaria, Notes d’'una
reunio familiar, 30-IV-1961.

[68] Cf. Codex Iuris particularis Seu
Statuta Preelaturce Santctae Crucis et
operis Dei , n. 109.

[69] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 10.

[70] Ibid., n. 149.

[71] Benet XVI, Homilia en la Missa
d'inici del ministeri petri, 24-IV-2005.

[72] Concili Vatica II, Decr.
Apostolicam actuositatem , nam 28.

[73] Cf. Benet XVI, Enciclica Caritas in
veritate , 29-VI-2009, n. 29; Discursos
del 19-X-2006, 11-VI-2007, 12-111-2010,
24-IX-2011, entre d'altres.

[74] Joan Pau II, Exhort. apost.
Ecclesia in Europa , 28-VI-2003, n. 49.

[75] Sant Tomdads de Aquino, Exposicio
de UEtica a Nicomac, IX, 14 .



[76] Sant Josepmaria, Carta 9-1-1932,
n. 75.

[77] Sant Josepmaria, Carta 30-
IV-1946, n. 71.

[78] Benet XVI, Exhort. apost. Verbum
Domini, 30-IX-2010, n. 48.

[79] Ibid., n. 74.
[80] Ibid.

[81] Sant Josepmaria, Amics de Déu ,
n. 314.

[82] Sant Josepmaria, Notes d’'una
reunio familiar, abril de 1951.

[83] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa,n. 105.

[84] Carta, 28-XI-2002, n. 11.

[85] Joan Pau II, Exhort. apost.
Ecclesia in Europa , 28-VI-2003, n. 50.



[86] Sant Josepmaria, Notes d’'una
reunio familiar, 15-IV-1973.

[87] Benet XVI, Discurs a la Curia
Romana, 21-XII-2009.

[88] Sant Josepmaria, Cami , n. 334.

[89] Joan Pau II, Enciclica Laborem
exercens , 14-1X-1981, n. 24.

[90] Sant Josepmaria, Homilia
Estimar al mon apassionadament , 8-
X-1967 (en Converses , n. 114).

[91] Sant Josepmaria, Notes d’'una
reunio familiar, 30-VIII-1961.

[92] Sant Josepmaria, Notes d’'una
reunio familiar, 10-IV-1969.

[93] Sant Josepmaria, Cami , n. 335.

[94] Sant Josepmaria, Carta 15-
X-1948, n. 18.

[95] Ibid., n. 31.



[96] Carta, 1-VI-1999.

[97] Sant Josepmaria, Carta 31-
V-1943, n. 1.

[98] Sant Josepmaria, Converses , n.
19.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/carta-pastoral-
del-2-x-2011/ (10/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/carta-pastoral-del-2-x-2011/
https://opusdei.org/ca-es/article/carta-pastoral-del-2-x-2011/
https://opusdei.org/ca-es/article/carta-pastoral-del-2-x-2011/

	Carta pastoral del 2-X-2011

