
opusdei.org

Carta del Prelat
(octubre 2009)

El Prelat reflexiona sobre el
valor santificador del treball i,
davant el moment de crisi
global, convida en la seva carta
a "purificar la fe, fomentar
l’esperança i afavorir la
caritat".

01/11/2009

Estimadíssims, que Jesús em guardi
les meves filles i els meus fills!

Demà, 2 d’octubre, agrairem al
Senyor un nou aniversari de la



fundació de l'Opus Dei; i quatre dies
més tard, el 6 d’octubre, es complirà
el setè de la canonització del nostre
Fundador. En la proximitat
d’aquestes dues dates, penso que ens
ve bé meditar en aquesta 
sobrenatural intuïció del nostre
Fundador, com la va qualificar Joan
Pau II[1]: el valor santificador del
treball ordinari enmig del món, la
necessitat d’aprofitar el succeir
quotidià, per respondre a la trobada
permanent que el Senyor desitja
mantenir amb cadascuna i cadascun
de nosaltres. Es comprèn
perfectament que el nostre Pare es
tornès "boig d’amor" quan meditava
amb fondària les paraules que
manifesta Déu a través del profeta: 
meus es tu [2].

Ens consta que el treball, aquesta
realitat universal i necessària que
acompanya l’existència dels homes a
la terra, és mitjà per subvenir a les
necessitats personals i de la pròpia



família, vincle de comunió amb la
resta de persones, ocasió de
perfeccionament personal. Per a un
cristià, aquestes perspectives
s’allarguen i s’amplien. Perquè el
treball apareix com una
participació en l'obra creadora de
Déu, que, en crear a l’home, el
beneí tot dient-li: procreeu i
multipliqueu-vos, empleneu la
terra i domineu-la, i sotmeteu els
peixos del mar, i els ocells del cel, i
totes les bèsties que es mouen
damunt la terra (Gn 1, 28). Perquè,
a més a més, en haver estat
assumit per Crist, el treball se’ns
presenta com una realitat
redimida i redemptora: no
solament és l’àmbit en què l’home
viu, sinó mitjà i camí de santedat,
realitat santificable i
santificadora [3].

Joan Pau II va exposar amb vivesa
aquest ensenyament durant la
canonització del nostre Fundador, en



il·lustrar el relat de la creació de
l’home: Va prendre, llavors, Yahveh
Déu l’home i el va deixar en el
jardí d’Edèn, per què el llaurés i
tingués cura d’ell [4]. « El llibre del
Gènesi —deia el Sant Pare— (...) ens
recorda que el Creador ha confiat
la terra a l’home, per què la
‘treballés’ i ‘cuidés. Els creients
actuant en les diverses realitats
d’aquest món, contribueixen a
realitzar aquest projecte diví
universal. El treball i qualsevol
altra activitat, portada a terme
amb l’ajuda de la Gràcia, es
converteixen en mitjans de
santificació quotidiana »[5].

Ja en la cerimònia de la beatificació,
el 17 de maig de 1992, havia afirmat
que sant Josepmaria predicà
incansablement la crida universal
a la santedat i a l’apostolat. Crist —
afegia el Romà Pontífex— convoca a
tots a santificar-se en la realitat de
la vida quotidiana; per això, el



treball és també mitjà de
santificació personal i d’apostolat
quan es viu en unió amb Jesucrist,
perquè el Fill de Déu, en encarnar-
se s’ha unit, d’alguna manera a
tota la realitat de l’home i a tota la
creació »[6].

Proposar un altre cop aquest punt
capital de l’esperit de l'Opus Dei no
resulta repetitiu, perquè sempre
podem aprofundir més en la seva
riquesa espiritual inesgotable i
posar-ho en pràctica amb major
fidelitat, comptant amb l’ajuda de
Déu i la intercessió del nostre Pare.
Com sovint va afirmar sant
Josepmaria, mentre hi hagi homes i
dones que exerceixin una tasca
professional, hi haurà persones que,
impulsades per aquest esperit,
mostraran als seus amics i col·legues
que és possible aconseguir la
perfecció cristiana, la santedat,
mitjançant la santificació de
l’ocupació professional, col·laborant



amb Déu en el perfeccionament de la
creació i cooperant amb Crist en
l’aplicació de l’obra redemptora.

Escoltem sant Josepmaria: nosaltres
som uns homes del carrer,
cristians corrents, immergits en el
torrent circulatori de la societat, i
el Senyor ens vol sants, apostòlics,
justament enmig del nostre treball
professional, és a dir, santificant-
nos-hi, santificant-lo i fent que els
altres s’hi santifiquin . Convenceu-
vos que és en aquest ambient que
us espera Déu amb una sol·licitud
de Pare, d'Amic; i penseu que amb
el vostre quefer professional
realitzat amb responsabilitat , a
més de sostenir-vos
econòmicament, presteu un servei
directíssim al desenvolupament de
la societat, alleugeu també les
càrregues dels altres i manteniu
tantes altres obres assistencials —
a un nivell local i universal— en
favor dels individus i dels pobles



menys afavorits [7]. Cal pensar més
en les persones que es troben al
nostre voltant: ho fem?, desperten en
nosaltres un clar zel apostòlic? El
treball professional i les relacions
derivades del seu exercici
constitueixen un camp privilegiat
per exercitar el sacerdoci comú rebut
en el Baptisme. Tinguem-ho molt
present durant l’any sacerdotal.

Aquestes paraules del nostre Pare
ressonen amb força en els moments
actuals, signats per una profunda
crisi econòmica i laboral que afecta
molts països. Al mateix temps, ens
recorden el caràcter instrumental del
treball en totes les seves
manifestacions. Per això, ens
ensenyava també que els béns de la
terra no són dolents ; es
perverteixen quan l’home els
erigeix en ídols i, s’hi agenolla
davant ; s’ennobleixen quan els
convertim en instruments per al
bé, en una tasca cristiana de



justícia i de caritat. No podem
anar darrera els béns econòmics,
com qui va a la recerca d’un
tresor; el nostre tresor està aquí
(...); és Crist i en Ell s’han de
centrar tots els nostres amors , 
perquè on hi ha el nostre tresor
allí hi haurà també el nostre cor
(Mt 6, 21) [8].

Si la tasca professional es considerés
com un objectiu en si mateix, i no un
mitjà per aconseguir la finalitat
última de l’existència humana —la
comunió amb Déu i, en Déu, amb la
resta d’homes—, es desvirtuaria la
seva naturalesa i perdria el seu valor
més alt. Es convertiria en una
activitat tancada a la transcendència,
en la qual la criatura no tardaria a
situar-se en el lloc de Déu. Un treball
realitzat així tampoc podria ser el
mitjà per col·laborar amb Crist en
l’obra redemptora, que va començar
amb els seus anys d’artesà a Natzaret
i va consumar en la Creu, entregant



la seva vida per la salvació dels
homes.

Són idees que Benet XVI ha exposat
recentment en l’encíclica Caritas in
veritate , presentant la Doctrina
social de l'Església en l'actual context
de globalització de la societat. En
afirmar, en les circumstàncies
actuals, que el primer capital que
s’ha de salvaguardar i valorar és
l’home, la persona en la seva
integritat [9], el Papa posa en relleu
—com ja va expressar el Concili
Vaticà II— que l’home és l’autor, el
centre i el fi de tota la vida
economicosocial [10]. D’aquesta
manera, situant en el nucli del debat
actual a la persona humana, creada a
imatge i semblança de Déu, i elevada
per Crist a la dignitat de la filiació
divina, el Sant Pare es pronuncia
decididament contra el
determinisme que està sota moltes
concepcions de la vida política,
econòmica i social.



Al mateix temps, el Papa posa en
relleu l’energia transformadora de la
societat que porta amb ella l’exercici
d’una llibertat rectament entesa, és a
dir, una llibertat fermament
ancorada en la veritat. Referint-se al
desenvolupament dels pobles, escriu:
en realitat, les institucions per
elles mateixes no basten, perquè el
desenvolupament humà integral és
per damunt de tot una vocació i,
per tant, comporta que
s’assumeixin lliure i solidàriament
responsabilitats per part de tots.
Aquest desenvolupament exigeix,
a més a més, una visió
transcendent de la persona,
necessita a Déu: sense Ell, o es nega
el desenvolupament, o se’l deixa
únicament a les mans de l’home,
que cedeix a la presumpció de
l'autosalvació i acaba per
promoure un desenvolupament
deshumanitzat [11].



En una època de crisi com la d’ara,
amb repercussions que afecten
directament tanta gent, podria
presentar-se un doble perill: d’una
part, confiar ingènuament que les
solucions tècniques resoldran tots els
problemes; i, d’una altra, deixar-se
arrossegar pel pessimisme o la
resignació, com si tot això fos
inevitable, conseqüència d’unes lleis
econòmiques que no es poden
esquivar.

Una i una altra actitud es demostren
falses i perilloses. Un home o una
dona de fe ha d’aprofitar aquesta
situació per millorar personalment
en la pràctica de la virtut, cuidant
amb cura l’esperit de despreniment,
la rectitud d’intenció, la renúncia a
béns superflus, i tants detalls més.
Sap, d’altra banda, que en tot instant
estem a les mans de Déu, el nostre
Pare; i que si la Providència divina
permet aquestes dificultats, ho fa
perquè traguem bé del mal: Déu



escriu dret amb línies tortes.
Travessem un temps propici per
purificar la fe, fomentar l’esperança i
afavorir la caritat; i per exercir la
nostra tasca —la que sigui— amb
rigor professional, amb rectitud
d’intenció, oferint tot perquè en la
societat es creï un autèntic sentit de
responsabilitat i de solidaritat.
Preguem perquè es resolgui el greu
problema de l’atur?

D’altra banda, les circumstàncies
difícils afavoreixen que surtin a la
superfície recursos amagats a
l'interior de cada persona. Una de les
recomanacions més importants de la
recent encíclica es concreta en la
crida a purificar les relacions de
l’estricta justícia amb la caritat, sense
separar l’exercici d’aquestes dues
virtuts. El gran desafiament
d’aquests moments , afirma el Romà
Pontífex, és mostrar, tant en l’ordre
de les idees com en el dels
comportaments, que no sols no es



poden oblidar o debilitar els
principis tradicionals de l’ètica
social, com la transparència,
l’honradesa i la responsabilitat,
sinó que, en les relacions
mercantils, el principi de gratuïtat
i la lògica del do, com a
expressions de fraternitat, poden i
han de tenir espai en l’activitat
econòmica ordinària. Això és una
exigència de l’home en el moment
actual, però també de la raó
econòmica mateixa. Una exigència
de la caritat i de la veritat al
mateix temps [12].

Ve a la meva memòria un
ensenyament que sant Josepmaria va
difondre en els seus escrits i en les
seves trobades amb gents molt
diverses. En una homilia, adreçava
aquestes paraules a les persones de
tota mena que l’escoltaven: 
Convenceu-vos que únicament amb
la justícia no resoldreu mai els
grans problemes de la humanitat.



Quan es fa justícia a seques, no us
estranyeu si la gent es sent ferida:
demana molt més la dignitat de
l’home, que és fill de Déu. La
caritat ha d’anar per dins i al
costat, perquè ho dulcifica tot, ho
deïfica: Déu és amor (1 Jn 4, 16).
Ens hem de moure sempre per
Amor de Déu, que fa més fàcil
d’estimar el proïsme, i purifica i
eleva els amors terrenals [13]. I en
una altra ocasió, davant la pregunta
sobre la primera virtut que hauria de
conrear un empresari, la seva
resposta immediata va ser la
següent: la caritat, perquè amb la
justícia sola no s’arriba (...).
Tracta sempre amb justícia a la
gent i deixa’t portar una mica del
cor (...). Fes el que puguis pels
altres, per mitjà del teu treball. I
viu, amb la justícia, la caritat. La
justícia sola és una cosa seca;
queden molts espais sense omplir
[14].



Un gran amor a la justícia, informat
en tot moment per la caritat, al costat
de la preparació professional pròpia
de cadascú, és l’arma cristiana per
col·laborar eficaçment en la
resolució dels problemes de la
societat. Heu de fer
sobrenaturalment el que feu
naturalment, aconsellava sant
Josepmaria ; i després —assenyalava
—, portar aquest afany de caritat,
de fraternitat, de comprensió,
d’amor, d’esperit cristià, a tots els
pobles de la terra [15]. Posava en
guàrdia enfront de les doctrines que
ofereixen falses solucions —per
materialistes— als problemes socials:
per resoldre tots els conflictes dels
homes n’hi ha prou amb la justícia
i la caritat cristianes [16].

Aquestes consideracions no
eximeixen els cristians —
especialment als qui ocupen càrrecs
de responsabilitat en la vida pública
o en la societat— de l’esforç per



conèixer bé les lleis de l’economia .
La caritat no exclou el saber —
afirma Benet XVI—, més aviat
l’exigeix, el promou i l’anima des
de dins. El saber mai és només
obra de la intel·ligència.
Certament, pot reduir-se a càlcul i
experimentació, però si vol ser
saviesa capaç d’orientar l’home a
la llum dels primers principis i del
seu fi últim, ha de ser "assaonat"
amb la "sal" de la caritat. Sense el
saber, el fer és cec, i el saber és
estèril sense l’amor. En efecte, "el
que està animat d’una vertadera
caritat és enginyós per descobrir
les causes de la misèria, per trobar
els mitjans de combatre-la, per
vèncer-la amb intrepidesa" (Pau
VI, enc. Populorum progressio , n.
75)[ 17].

Tractem d’entendre més a fons
aquests ensenyaments del Magisteri,
difondre’ls i fer que calin amb



fondària en la nostra consciència i en
la nostra actuació diària.

Com sempre, us recordo que
romangueu molt units a les meves
intencions. I, com és natural, en
primer pla està sempre l’oració pel
Papa i pels seus col·laboradors.
Aquest mes, a més a més, se
celebrarà a Roma una sessió especial
del Sínode dels Bisbes, dedicada al
continent africà. Acudim des d’ara a
l'Esperit Sant i a la intercessió de sant
Josepmaria, perquè el Senyor
il·lumini els Bisbes que es reuniran
amb el Papa i concedeixi gran fruit
espiritual a aquesta Assemblea.

Hi ha altres aniversaris de la història
de l'Obra, que no esmentaré. Sí que
sento, en canvi, la urgència que
creixi en totes i en tots l’afany de
conèixer els diferents passos de la
vida de sant Josepmaria: la seva finor
per cuidar el que el Cel va posar en
les seves mans el va motivar per ser



un lleial servidor de Déu, de
l'Església —amb aquesta petita part,
l'Obra—, de les seves filles i dels seus
fills, i de totes les persones, també de
les que no el comprenien. És de gran
importància que seguim aquestes
empremtes.

Amb el millor afecte, us beneeix

el vostre Pare

+ Xavier

Roma, 1 d’octubre de 2009

.......................................................

[1] Cf. Joan Pau II, Homilia en la
beatificació del Fundador de l'Opus
Dei , 17-V-1992.

[2] Is 43, 1.

[3] Sant Josepmaria, És Crist que
passa , n. 47.

[4] Gn 2, 15.



[5] Joan Pau II, Homilia en la
canonització del Fundador de l'Opus
Dei , 6-X-2002.

[6] Joan Pau II, Homilia en la
beatificació del Fundador de l'Opus
Dei , 17-V-1992.

[7] Sant Josepmaria, Amics de Déu , n.
120.

[8] Sant Josepmaria, És Crist que
passa , n. 35.

[9] Benet XVI, Litt. enc. Caritas in
veritate , 29-VI-2009, n. 25.

[10] Ibíd. Cf. Const. past. Gaudium et
spes , n. 63.

[11] Benet XVI, Litt. enc. Caritas in
veritate , 29-VI-2009, n. 11.

[12] Ibíd., n. 36.

[13] Sant Josepmaria, Amics de Déu ,
n. 172.



[14] Sant Josepmaria, Notes d’una
reunió familiar , 27-XI-1972.

[15] Sant Josepmaria, Notes d’una
reunió familiar , 2-VI-1974.

[16] Sant Josepmaria, Notes d’una
reunió familiar , 14-IV-1974.

[17] Benet XVI, Litt. enc. Caritas in
veritate , 29-VI-2009, n. 30.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/carta-del-
prelat-octubre-2009/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/carta-del-prelat-octubre-2009/
https://opusdei.org/ca-es/article/carta-del-prelat-octubre-2009/
https://opusdei.org/ca-es/article/carta-del-prelat-octubre-2009/

	Carta del Prelat (octubre 2009)

