
opusdei.org

Carta del Prelat
(octubre 2008)

La humilitat és una virtut
imprescindible per a qui desitja
la santedat. En la carta
d’octubre, el Prelat de l’Opus
Dei afirma que només amb
l’ajuda de Déu podem ser bons
instruments a les seves mans.

07/10/2008

Estimadíssims: que Jesús em guardi
les meves filles i els meus fills!

Els vuitanta anys de la fundació de
l’Opus Dei que es compleixen demà,



festa dels Àngels de la Guarda, ens
conviden a elevar al Cel una acció de
gràcies vibrant i encesa. Ens hem
preparat per a aquesta data, tractant
més intensament la Mare de Déu
Santíssima. Ara li agraïm
especialment la seva presència
maternal en cadascun dels passos
d’aquesta família de fills seus. Ben
units a sant Josepmaria i a tots els
fidels de l’Obra que ja han recorregut
aquest camí —amb un record
especialíssim per a don Àlvaro—, va
la gratitud de cadascuna, de cadascú,
a la nostra Mare, per la seva ajuda
constant i pel fet d’haver-nos
acompanyat sempre al llarg del
nostre caminar. Li demanem també
que ens obtingui del Cel el do de
recórrer fins al final el camí que Déu
va fer veure al nostre estimadíssim
Pare el 2 d’octubre de 1928.

Durant més de deu anys, sant
Josepmaria va implorar llum per
conèixer allò que el Senyor li



demanava. Es va servir d’una
jaculatòria presa de l’Evangeli: 
Domine, ut videam![1]; Senyor, que hi
vegi. Aquesta oració contínua —
també adreçada a la Mare de Déu—
va anar preparant-lo per al moment
decisiu, com assenyalava
expressament el Cardenal Ratzinger
en una homilia que pronuncià amb
motiu de la beatificació del nostre
Pare.

«Josepmaria Escrivà —deia— va
adonar-se molt aviat que Déu tenia
un pla amb ell, que volia quelcom
d’ell. Però no sabia què era. Com
podria trobar la resposta, on havia
de cercar-la? Es va posar a cercar,
sobretot, escoltant la paraula de Déu,
la Sagrada Escriptura. Llegia la
Bíblia, no com un llibre del passat, ni
com un llibre de problemes sobre els
quals discutim, sinó com una paraula
del present, que ens parla avui: una
paraula en què cadascun de
nosaltres som protagonistes i hem de



cercar el nostre lloc, per trobar el
nostre camí»[2].

Quan sant Josepmaria va rebre la
il·luminació decisiva sobre allò que
Déu esperava de la seva vida, es va
afanyar immediatament a realitzar-
ho. Bé podia afirmar: «Per a mi —en
petit— com a Pau a Damasc, a
Madrid van caure les escates dels
meus ulls, i a Madrid he rebut la
meva missió»[3]. Aquest encàrrec diví
consistia a difondre la crida
universal a la santedat i, al mateix
temps, a obrir al si de l’Església un
camí concret —l’Opus Dei— per
ajudar les ànimes a correspondre a
aquesta vocació a la santedat i a
l’apostolat, amb ocasió i per mitjà del
treball professional i de la resta de
circumstàncies corrents.

El nostre Pare era molt conscient de
la seva nul·litat davant Déu. Amb
convenciment veritable deia i
escrivia que havia estat «un



instrument inepte i sord»[4], a qui el
Senyor havia confiat aquesta missió
—tan absolutament per sobre de la
seva capacitat— perquè es toqués a
mans plenes que "allò" era de Déu,
no invenció d’una criatura. «Tenia jo
vint-i-sis anys (...), la gràcia de Déu i
bon humor: res més. Però així com
els homes escrivim amb la ploma, el
Senyor escriu amb la pota de la taula,
perquè es vegi que és Ell el que
escriu: això és l’increïble, això és el
meravellós»[5]. Aquesta va ser la
seva convicció més profunda fins al
final del seu pas per la terra: «Un
vegada més —exclamava poques
setmanes abans del seu trànsit al Cel
— s’ha complert allò que diu
l’Escriptura: allò que és neci, allò que
res no val, allò que —es pot dir—
gairebé ni tan sols existeix..., tot això
ho agafa el Senyor i ho posa al seu
servei. Així va prendre aquella
criatura, com a instrument seu»[6].



Comprenem que es tracta d’un
ensenyament fonamental, que ens
brinda aquesta data: la necessitat de
ser humils, perquè Déu se serveixi de
nosaltres com a instruments del seu
designi salvífic. La supèrbia, l’estar
pendent del propi jo, s’alça com el
gran enemic de la santedat i de
l’eficàcia apostòlica. En canvi, quan
la criatura es considera sincerament
com un zero a l’esquerra, quan
reconeix que totes les seves possibles
qualitats provenen de Déu, i no de si
mateixa, aleshores es troba en
condicions de convertir-se en
instrument eficaç a les mans de Déu.

Arribats a aquest punt, podem
formular-nos algunes preguntes molt
personals. Com em veig en la
presència de Déu? Penso que tinc
quelcom, que valc quelcom per mi
mateix, o reconec que tot és do del
Senyor? Li demano amb sinceritat
arribar a conèixer-me tal com sóc
davant Ell? Al mateix temps, el



reconeixement de la nostra nul·litat
no ha de desembocar en pessimisme
o en frustració, sinó en una major
confiança i abandó en el Senyor.
Meditem aquella consideració de
sant Josepmaria: «Llença lluny teu la
desesperança que et causa el
coneixement de la teva misèria. —És
veritat: pel teu prestigi econòmic, ets
un zero..., pel teu prestigi social, un
altre zero..., i un altre per les teves
virtuts, i un altre pel teu talent...

»Però, a l’esquerra d’aquestes
negacions, hi ha Crist... i quina xifra
incommensurable en resulta! »[7].

En tocar la nostra misèria, agafem-
nos amb més força a la mà de Déu,
amb la certesa que, com Ell ens ha
cercat, ens concedeix tots els seus
auxilis per salvar els obstacles.
Fundats en aquesta humilitat
profunda, estarem en condicions
d’afrontar els reptes apostòlics a què
ens crida la mateixa vocació



cristiana, que és —per la seva
mateixa naturalesa— vocació a
l’apostolat. Ho afirma clarament
l’Evangeli, quan el Senyor en va
designar dotze perquè estiguessin
amb Ell i per enviar-los a predicar[8].
En aquells primers, tots hem estat
convocats per Jesucrist per portar el
seu nom a les gents amb què ens
trobem. «En definitiva, és el Senyor
qui constitueix a un en apòstol, no la
pròpia presumpció. L’apòstol —
insisteix el Papa— no es fa a ell
mateix; és el Senyor qui el fa; per
tant, necessita referir-se
constantment al Senyor»[9].

L’apòstol no parla en nom propi, sinó
que comunica allò que ha rebut. Així
es van comportar els primers i de la
mateixa manera hem d’actuar els
cristians avui dia. Comentant la
vocació de sant Pau, Benet XVI deia
recentment: «Un vegada més destaca
immediatament la idea d’una
iniciativa aliena, la de Déu en



Jesucrist, a qui s’està plenament
obligat; però sobretot se subratlla el
fet que s’ha rebut una missió que
complir en nom seu, posant
absolutament en segon pla qualsevol
interès personal»[10].

No oblidem mai que el propi Déu —
sense treure’ns la llibertat— vol la
nostra fidelitat més completa, a tota
hora, en qualsevol circumstància.
Per això, hem de ser ben conscients
que en cap moment estem sols: Ell
ens segueix, ens escolta i —sense
tenir necessitat de res ni de ningú—
desitja necessitar-nos contínuament.
Davant aquesta realitat quotidiana,
el nostre Pare ens convidava a
pensar més en l’ecce ego, quia vocasti
me[11], sóc aquí, perquè m’heu
cridat. Sí, el Senyor manté amb
nosaltres un diàleg perseverant, i
espera que responguem amb més
profunditat a la seva predilecció per
nosaltres.



Benet XVI enumera un altre requisit
que configura el deixeble del Mestre,
a més d’haver estat cridat i enviat:
exercitar efectivament la missió
apostòlica amb l’exemple i amb la
doctrina, amb el testimoni de les
obres i amb les paraules. Ho posava
de relleu, fixant-se en l’exemple de
sant Pau, quan afirmava que «el títol
d’«apòstol» no és i no pot ser
honorífic; compromet concretament i
dramàtica tota l’existència de la
persona que ho porta»[12].

Caritas Christi urget nos[13], la
caritat del Crist ens obliga, escrivia
sant Pau als de Corint. L’urgia el zel
per la salvació de les ànimes, a
exemple del nostre Senyor, que va
morir per tothom a fi que els que
viuen, ja no visquin per a ells
mateixos, sinó per a aquell que va
morir i va ressuscitar per a ells D’aquí
treia la conclusió següent: per tant,
tot aquell qui és en el Crist és una



nova criatura: allò que era vell, tot
s’ha tornat nou [14].

Aquesta novetat de vida, pròpia de
l’Evangeli, és necessari encomanar-la
a altres cors, fins que cadascú
s’encengui en el mateix foc de
caritat. Fer tot el que es pugui perquè
els altres coneguin Jesucrist, el
segueixin i l’estimin, és la
conseqüència necessària d’haver
estat tocats per l’amor de Déu. «En
aquest món, petit i agitat —predicava
sant Josepmaria—, amb la confusió
d’idees que hi ha, com poden
demanar les pobres ànimes el
Baptisme, si ningú els explica la
doctrina cristiana? Fides ex auditu,
diu sant Pau. Com creuran en Déu,
sense haver sentit parlar d’Ell? I com
escoltaran, si ningú els predica? (Rm
10, 14). Jesucrist no va obrar així; el
Senyor ens va donar exemple, però
també va ensenyar: cœpit facere et
docere (Ac 1, 1)»[15]. I, davant les
excuses amb què de vegades es



disfressa la comoditat o
l’aburgesament, explicava: «Jo, per
què em ficaré en la vida dels altres?
Perquè hi tinc obligació, per cristià!
Perquè Crist s’ha ficat en la vostra
vida i en la meva!, com es va
endinsar en la de Pere i en la de Pau,
en la de Joan i en la d’Andreu... I els
Apòstols van aprendre a fer el
mateix. Si no, després de rebre aquell
designi exprés del Mestre: aneu i
prediqueu..., no s’haurien mogut, i
s’haguessin quedat sols els Dotze: no
hi hauria Església»[16].

Dintre d’uns dies s’inaugurarà una
Assemblea ordinària del Sínode dels
Bisbes, dedicada a la reflexió sobre la
Paraula de Déu en la vida i en la
missió de l’Església. Ja sabeu que hi
participaré com a membre de
designació pontifícia. Secundant les
directrius del Papa, us prego que
reseu i feu resar pels fruits d’aquesta
reunió amb el Successor de sant
Pere.



Esforcem-nos a conèixer cada dia
millor la Paraula de Déu, acostant-
nos amb amor i reverència a la
Sagrada Escriptura —amb la llum de
la Tradició de l’Església i la guia del
Magisteri—, i especialment als Sants
Evangelis, per aprendre del Senyor i
posar en pràctica els seus
ensenyaments. Difonguem la seva
doctrinaopportune et importune[17],
amb ocasió i sense ella, com va fer
sant Pau. Així, després d’haver-nos
esforçat en la propagació de
l’Evangeli, podrem exclamar amb
l’Apòstol al final de la nostra vida: He
fet un bon combat, he acabat la cursa,
he conservat la fe. I ara tinc reservada
la corona de justícia que aquell dia em
donarà en premi el Senyor, jutge just, i
no sols a mi, sinó també a tots aquells
qui hauran estimat la seva
manifestació[18].

També en aquest mes hi ha altres
festes de la Mare de Déu. Acudim
més a la intercessió de la nostra



Mare, amb fam de ser molt marians.
Posem més pietat en el rés del Sant
Rosari, «arma poderosa»[19] per a
la gran batalla de la santedat. El
dissabte 20 de setembre vaig ser a
Saragossa, on tenia una cita, i vaig
pregar davant la Mare de Déu del
Pilar, unint-me a les oracions de sant
Josepmaria en aquell temple marià.
També vaig ser a Torreciutat, on vaig
posar als peus de la Mare de Déu
tantes necessitats, molt unit a la
pregària del nostre Pare. Vaig tornar
a Roma l’endemà, diumenge, amb la
pena de no haver pogut agenollar-me
davant la Mare de Déu de la Mercè, a
la seva basílica de Barcelona.

Tots els dies reso perquè la
canonització de sant Josepmaria —el
dia 6 serà el sisè aniversari—
constitueixi per a cadascuna i
cadascú una forta sacsejada, ja que si
de debò desitgem considerar-nos
molt fills del nostre Pare, hem de
conrear en l’ànima veritables ànsies



quotidianes de conversió, de
santedat, vivint amb alegria el nunc
cœpi[20]. Sense l’esforç per
convertir-se personalment en cada
jornada, no serà eficaç l’apostolat
personal. Aquesta idea la vaig repetir
des del 26 de febrer de 2002, en
conèixer la data de la canonització,
mentre ens preparàvem per a
aquesta proclamació. No ha perdut
força aquest suggeriment que ara
sant Josepmaria ens dirigeix
diàriament des del Cel, com ja feia
abans a la terra.

Amb tot afecte, us beneeix

el vostre Pare

+ Xavier

Roma, 1 d’octubre de 2008

................................................................

[1] Lc 18, 41.



[2] Cardenal J. Ratzinger, Homilia a la
Missa d’acció de gràcies per la
beatificació del Fundador de l’Opus
Dei, 19-V-1992.

[3] Sant Josepmaria, Carta, 2-X-1965.

[4] Sant Josepmaria, Instrucció, 19-
III-1934, n. 7.

[5] Sant Josepmaria, Apunts presos
d’una meditació, 2-X-1962.

[6] Sant Josepmaria, Apunts presos
d’una meditació, 19-III-1975.

[7] Sant Josepmaria, Camí, n. 473.

[8] Cf. Mc 3, 13-14.

[9] Benet XVI, Discurs a l’audiència
general, 10-IX-2008.

[10] Ibíd.

[11] 1S 3, 6.



[12] Benet XVI, Discurs a l’audiència
general, 10-IX-2008.

[13] 2Co 5, 14.

[14] 2Co 5, 15 i 17.

[15] Sant Josepmaria, Apunts presos
en una tertúlia, 5-I-1968.

[16] Sant Josepmaria, Apunts presos
en una tertúlia, 14-II-1960.

[17] Cf. 2Tm 4, 2.

[18] 2Tm 4, 7-8.

[19] Sant Josepmaria, Sant Rosari,
Pròleg.

[20] Sal 76, 11 (Vg).

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/carta-del-
prelat-octubre-2008/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/carta-del-prelat-octubre-2008/
https://opusdei.org/ca-es/article/carta-del-prelat-octubre-2008/
https://opusdei.org/ca-es/article/carta-del-prelat-octubre-2008/

	Carta del Prelat (octubre 2008)

