
opusdei.org

Carta del prelat (1 de
novembre de 2019) |
Amistat

Us oferim en àudio i text la
carta pastoral de Mons.
Fernando Ocáriz sobre
l'amistat. "Sense descuidar les
tasques que tinguem entre
mans, hem d'aprendre a tenir
cura sempre dels nostres
amics".

10/11/2019

Estimadíssims: que Jesús em guardi
les filles i els fills!



1. En la primera carta llarga que us
vaig escriure, en què recollia les
conclusions del Congrés General,
deia que «les circumstàncies actuals
de l’evangelització fan encara més
necessari donar prioritat al tracte
personal, aquest aspecte relacional
que està al centre de la manera de
fer apostolat que sant Josepmaria va
trobar en els relats evangèlics».[1]

En moltes trobades que he tingut
amb persones de diferents països,
han sorgit consideracions i preguntes
espontànies sobre l’amistat. Sant
Josepmaria ens recordava
contínuament la importància
humana i cristiana d’aquesta realitat.
A més, són molts els testimonis que
van veure com Jesús va conrear
moltes amistats, que va conservar
durant tota la seva vida. Com sabem
bé, ens insistia que el principal
apostolat a l’Obra és el d’amistat i
confidència. En aquesta carta voldria
recordar alguns aspectes de



l’ensenyança del nostre Pare sobre
aquest tema.

Amistat de Jesucrist

2. Jesucrist, home perfecte, va viure
plenament el valor humà de
l’amistat. A l’Evangeli veiem com, des
de molt jove, tenia un tracte amistós
amb les persones que l’envoltaven: ja
als dotze anys, tornant de Jerusalem,
Maria i Josep van donar per
descomptat que Jesús caminava al
costat d’un grup d’amics o familiars
(cf. Lc 2, 44). Després, durant la seva
vida pública, són diversos els
moments en els quals vam
contemplar Nostre Senyor en cases
d’amics i coneguts, ja sigui de visita o
compartint taula: a casa de Pere (cf. 
Lc 4, 38), a casa de Leví (cf. Lc 5, 29),
de Simó (cf. Lc 7, 36), de Jaire (cf. Lc
8, 41), de Zaqueu (cf. Lc 19, 5), etc.
També el veiem assistir a un
casament a Canà (cf. Jn 2, 1) i a llocs
de culte acompanyat d’altres



persones (cf. Jn 8, 2). En altres
moments dedica temps
exclusivament als seus deixebles (cf. 
Mc 16, 15).

Qualsevol circumstància serveix a
Jesús per entaular una relació
d’amistat: el veiem tantes vegades
aturar-se per parlar amb tothom.
Pocs minuts de conversa van ser
suficients perquè la dona samaritana
se sentís coneguda i compresa. I
precisament per això va preguntar: 
No deu ser el Messies? (Jn 4, 29). Els
deixebles d’Emaús, després de
caminar i asseure’s a la taula amb
Jesús, van reconèixer la presència
d’aquell Amic que feia cremar els
seus cors amb la seva paraula (cf. Lc
24, 32).

Amb freqüència, el Senyor dedica
més temps als seus amics. És el cas
dels germans de Betània. Allà, durant
llargues jornades d’intimitat, Jesús
hi entén, de delicadeses, de dir la



paraula que anima, de
correspondre a l’amistat amb
l’amistat: quines converses les de
la casa de Betània, amb Llàtzer,
amb Marta, amb Maria![2] En
aquella llar també aprenem que
l’amistat de Crist genera una
profunda confiança (cf. Jn 11, 21) i
que està plena d’empatia; en
particular, de capacitat
d’acompanyar en el sofriment (cf. Jn
11, 35).

Però quan el Senyor mostra de
manera més profunda el desig
d’oferir-nos la seva amistat és durant
l’Última Cena. En la intimitat del
Cenacle, Jesús diu als apòstols: A
vosaltres us he dit amics (Jn 15, 15). I
a través d’ells ens ho ha dit a tots.
Déu ens estima, no només com a
criatures, sinó com a fills als quals,
en Crist, ofereix una amistat
veritable. I corresponem a aquesta
amistat unint la nostra voluntat a la



seva; fent el que el Senyor vol (cf. Jn
15, 14).

Idem velle, idem nolle, voler el
mateix i rebutjar el mateix, és el
que els antics han reconegut com
l’autèntic contingut de l’amor: fer-
se un semblant a l’altre, que porta
a un pensar i desitjar comuns. La
història d’amor entre Déu i l’home
consisteix precisament que
aquesta comunió de voluntats
creix en la comunió del pensament
i del sentiment, de manera que el
nostre voler i la voluntat de Déu
coincideixen cada vegada més: la
voluntat de Déu ja no és una cosa
estranya que els manaments
imposen des de fora, sinó que és la
nostra pròpia voluntat, un cop
hem experimentat que Déu està en
la part íntima de cadascú de
nosaltres. Llavors creix
l’abandonament en Déu i Déu és la
nostra alegria (cf. Sal 73, 23-28).[3]



3. Saber que estem en veritable
amistat amb Jesucrist ens omple de
seguretat, perquè Ell és fidel. 
L’amistat amb Jesús és infrangible.
Ell mai no se’n va, encara que de
vegades sembla que es queda en
silenci. Quan el necessitem es
deixa trobar per nosaltres (cf. Jr
29, 14) i és al nostre costat per on
anem (cf. Jos 1, 9). Perquè Ell mai
no trenca una aliança. A nosaltres
ens demana que no l’abandonem: 
Estigueu en mi (Jn 15, 4). Però si
ens allunyem, Ell continua fidel, ja
que no pot negar-se a ell mateix (2
Tm 2, 13).[4]

Correspondre a aquesta amistat de
Jesús és estimar-lo, amb un amor que
és l’ànima de la vida cristiana, i que
tendeix a manifestar-se en tot el que
fem. Necessitem una vida interior
molt rica, un signe veritable
d’amistat amb Déu i condició
imprescindible per a qualsevol
labor d’ànimes.[5] Tot apostolat, tot



treball per les ànimes sorgeix
d’aquesta amistat amb Déu, que és la
font del veritable amor cristià als
altres. Vivint en amistat amb Déu
—la primera que hem de conrear i
augmentar—, sabreu aconseguir
molts i veritables amics (cf. Sir 6,
17). La tasca que ha fet i fa
contínuament el Senyor amb
nosaltres, per mantenir-nos en
aquesta amistat seva, és la mateixa
tasca que vol fer amb moltes altres
ànimes, servint-se de nosaltres
com a instrument.[6]

Valor humà i cristià de l’amistat

4. L’amistat és una realitat humana
d’una gran riquesa: una forma
d’amor recíproc entre dues persones,
que s’edifica sobre el coneixement
mutu i la comunicació.[7] És un tipus
d’amor que es dona en dues
direccions i que desitja tot bé per a
l’altra persona, i un amor que
produeix unió i felicitat».[8] Per



això la Sagrada Escriptura afirma
que un amic fidel no es compra a cap
preu, és inestimable el seu valor (Sir 6,
15).

La caritat eleva de manera
sobrenatural la capacitat humana
d’estimar i, per tant, també l’amistat: 
L’amistat és un dels sentiments
humans més nobles i elevats que la
gràcia divina purifica i transfigura.
[9] Aquest sentiment a vegades pot
néixer de manera espontània però,
en tot cas, necessita créixer
mitjançant el tracte i la dedicació de
temps consegüent. L’amistat no és
una relació fugaç o passatgera,
sinó estable, ferma, fidel, que
madura amb el pas del temps. És
una relació d’afecte que ens fa
sentir units, i alhora és un amor
generós, que ens porta a buscar el
bé de l’amic.[10]

5. Déu moltes vegades se serveix
d’una amistat autèntica per dur a



terme la seva obra salvadora. L’Antic
Testament recull l’amistat entre
David, encara jove, i Jonatan, príncep
hereu d’Israel. Aquest últim no va
dubtar a compartir amb el seu amic
tot el que tenia (cf. 1 Sam 18, 4) i, en
moments difícils, va recordar al seu
pare, Saül, totes les coses bones del
jove David (cf. 1 Sam 19, 4). Jonatan
també va arribar a posar en risc la
seva herència del tron per defensar
el seu amic, ja que se l’estimava com
a si mateix (1 Sam 20, 17). Aquesta
amistat sincera els impulsava a
mantenir la seva fidelitat a Déu (cf. 1 
Sam 20, 8.42).

Particularment eloqüent és l’exemple
dels primers cristians. El nostre Pare
feia notar com s’estimaven entre si,
dolçament i fortament, des del Cor
de Crist.[11] L’amor mutu és, des del
començament de l’Església, el signe
distintiu dels deixebles de Jesucrist
(cf. Jn 13, 35).



Un altre exemple dels primers segles
del cristianisme el trobem en sant
Basili i sant Gregori Nazianzè.
L’amistat que van travar durant la
seva joventut els va mantenir units al
llarg de tota la vida, i encara avui
comparteixen la festa en el calendari
litúrgic general. Sant Gregori diu que
«per a ells, només hi havia una sola
tasca i un sol afany, i era la virtut,
així com viure per a les esperances
futures».[12] La seva amistat no
només no els distreia de Déu, sinó
que els acostava més a Ell:
«Intentàvem dirigir la nostra vida i
totes les nostres accions, dòcils a la
direcció del mandat diví, i ens
apressàvem mútuament en l’afany
per la virtut.»[13]

6. En un cristià, en un fill de Déu,
amistat i caritat són una sola
cosa: llum divina que dóna calor.
[14] Fins i tot es pot dir, amb
paraules de sant Agustí dirigides al
Senyor, que entre cristians «no hi ha



amistat veritable, sinó persones a les
quals Tu uneixes entre si per mitjà de
la caritat».[15] D’altra banda, com
que la caritat pot ser més o menys
intensa i, a més, el temps a disposició
és limitat, l’amistat també és una
realitat que pot ser més o menys
profunda. Així, és habitual parlar de
ser molt amics o d’una gran amistat,
tot i que això no exclou l’existència
de veritables amistats no tan grans o
íntimes.

En l’inici del nou mil·lenni, sant Joan
Pau II assenyalava que totes les
iniciatives apostòliques que sorgissin
en el futur serien mitjans sense
ànima, si no posaven al seu centre
estimar sincerament totes les
persones, en compartir les seves
alegries i els seus sofriments, per
intuir els seus desitjos i atendre les
seves necessitats, per a oferir-los
una amistat veritable i profunda.
[16] Les nostres cases, destinades a
servir per a una gran catequesi, han



de ser llocs en els quals moltes
persones trobin un amor sincer i
aprenguin a ser amigues de veritat.

7. L’amistat cristiana no exclou
ningú; ha d’estar intencionalment
oberta a tothom que tingui un cor
gran. Els fariseus van criticar
Jesucrist, com si ser amic de publicans
i pecadors (Mt 11, 19) fos una cosa
dolenta. Nosaltres, procurant —dins
de la nostra poquesa— imitar el
Senyor, tampoc no excloem ningú,
no apartem cap ànima del nostre
amor per Jesucrist. Per això
haureu de conrear una amistat
ferma, lleial, sincera —és a dir,
cristiana— amb tots els vostres
companys de professió: més
encara, amb tots els homes, siguin
quines siguin les seves
circumstàncies personals.[17]

Crist estava completament ficat en el
teixit social del seu lloc i del seu
temps, i en això també ens dona



exemple. Com va escriure sant
Josepmaria: El Senyor no limita el
diàleg a un grup petit, restringit:
parla amb tothom. Amb les santes
dones, amb multituds senceres,
amb representants de les classes
altes d’Israel com Nicodem, i amb
publicans com Zaqueu, amb
persones tingudes per pietoses i
amb pecadors com la samaritana;
amb malalts i amb sans, amb els
pobres, als quals estimava de tot
cor; amb doctors de la llei i amb
pagans, la fe dels quals lloa per
sobre de la d’Israel; amb ancians i
amb nens. Jesús no nega a ningú la
seva paraula, i és una paraula que
cura, que consola, que il·lumina.
Quantes vegades he meditat i he
fet meditar aquesta manera de
l’apostolat de Crist, humana i
divina alhora, basada en l’amistat
i en la confidència![18]

Manifestacions de l’amistat



8. L’amistat és especialment valuosa
per exercitar aquesta manifestació
necessària de la caritat, que és la
comprensió: L’amistat vertadera
comporta també un esforç cordial
per comprendre les conviccions
dels nostres amics, encara que no
arribem a compartir-les, ni a
acceptar-les.[19] D’aquesta manera,
els nostres amics ens ajuden a
comprendre maneres de veure la
vida que són diferents de la nostra,
ens enriqueixen el nostre món
interior i, quan l’amistat és profunda,
ens permeten experimentar les coses
en una manera diferent al d'un
mateix. Al cap i a la fi es tracta d’un 
sentir autèntic en els altres, és a dir,
participar del que viuen, del que els
passa.

Estimar els altres suposa reconèixer-
los i afirmar-los tal com són, amb els
seus problemes, els seus defectes, la
seva història personal, el seu entorn i
els seus temps per apropar-se a Jesús.



Per això, per construir una amistat
veritable, és precís que
desenvolupem la capacitat de mirar
amb afecte les altres persones, fins i
tot veure-les amb els ulls de Crist.
Necessitem netejar la nostra mirada
de qualsevol prejudici, aprendre a
descobrir les coses bones en cada
persona i renunciar al desig de fer-
les a la nostra imatge. Perquè un
amic rebi el nostre afecte no
necessita complir certes condicions.
Com a cristians, veiem cada persona,
abans que res, com una criatura
estimada per Déu. Cada persona és
única, i també és única cada relació
d’amistat.

Sant Agustí assenyalava que,
«malgrat que a tothom es deu la
mateixa caritat, no a tothom s’ha
d’oferir la mateixa medicina: la
mateixa caritat dona a uns llum i
amb d’altres pateix (...), amb uns es
mostra tendra i amb d’altres severa,
no és enemiga de ningú i és mare de



tots».[20] Ser amics significa
aprendre a tractar cada persona com
ho fa el Senyor: Quan crea les
ànimes, Déu no es repeteix.
Cadascú és com és, i s’ha de
tractar a cadascú tal com ho ha
fet Déu i tal com ho porta Déu.[21]
Com que es tracta de descobrir i de
voler el bé de l’altre, l’amistat també
suposa patir amb els amics i pels
amics. En els moments difícils, és de
gran ajuda renovar la fe en el fet que
Déu actua a la seva manera i al seu
ritme en l’ànima de les persones.

9. A més, l’amistat té un valor social
inestimable, ja que contribueix a
l’harmonia entre els membres de les
famílies i a la creació d’ambients
socials més dignes de la persona
humana. Per vocació divina —ens
escriu el nostre Pare—viviu al mig
del món, compartint amb els
altres homes —iguals a vosaltres
— alegries i amargors, esforços i
il·lusions, afanys i aventures. En



recórrer els innombrables camins
de la terra us hi haureu esforçat,
perquè el nostre esperit ens mou a
fer-ho, ens mou a conviure amb
tothom, a relacionar-vos amb
tothom, per contribuir a crear un
ambient de pau i d’amistat.[22]

Aquest ambient d’amistat, que
cadascú està cridat a portar amb ell
mateix, és fruit de la suma de molts
esforços per fer la vida dels altres
més agradable. Guanyar en
afabilitat, alegria, paciència,
optimisme, delicadesa, i en totes les
virtuts que fan amable la
convivència és important perquè les
persones puguin sentir-se acollides i
ser felices: Les paraules gentils
multipliquen els amics, una llengua
afable afavoreix les bones relacions
(Sir 6, 5). La lluita per millorar el
propi caràcter és la condició
necessària perquè sorgeixin més
fàcilment relacions d’amistat.



En canvi, certes maneres
d’expressar-se poden enterbolir o
dificultar la creació d’un ambient
d’amistat. Per exemple, ser massa
categòric quan s’expressen les
opinions pròpies, donar l’aparença
que pensem que els propis
plantejaments són els definitius, o no
interessar-se activament pel que
diuen els altres, són maneres
d’actuar que tanquen en un mateix.
A vegades aquests comportaments
manifesten una incapacitat per
distingir els aspectes opinables dels
que no ho són, o la dificultat per
relativitzar temes en els quals les
solucions no són necessàriament
úniques.

10. La preocupació cristiana pels
altres neix precisament de la nostra
unió amb Crist i de la nostra
identificació amb la missió a la qual
Ell ens ha cridat: Som per a la
multitud: no estem mai tancats,
vivim de cara a la multitud i tenim



ficades en l’ànima aquelles
paraules de Jesucrist Nostre
Senyor: Sento una gran compassió
per aquesta gent, perquè ja fa tres
dies que no es mouen d’aquí amb
mi i no tenen res per a menjar (Mc
8, 2).[23]

Enfortir els vincles amb els amics
comporta temps, atenció, i sovint
suposa fugir de la comoditat o
prescindir de les preferències d’un
mateix. Per a un cristià, en primer
lloc significa oració, amb la seguretat
que allà és on es troba l’energia
autèntica capaç de transformar el
món: A fi que aquest món nostre
avanci per un camí cristià —l’únic
que val la pena—, hem de viure
una lleial amistat amb els homes,
basada en una prèvia lleial
amistat amb Déu.[24]

Sinceritat i amistat

11. L’amic veritable no pot tenir,
per al seu amic, dues cares:



l’amistat, si ha de ser lleial i
sincera —vir duplex animo
inconstans est in omnibus viis suis
(Jm 1, 8); l’home fals, d’ànim doble,
és inconstant en tot—, exigeix
renúncies, rectitud, intercanvi de
favors, de serveis nobles i lícits.
L’amic és fort i sincer en la mesura
que, d’acord amb la prudència
sobrenatural, pensa
generosament en els altres, amb
sacrifici personal.[25] L’amistat és
mútua: és una comunicació sincera,
en les dues direccions; es transmet la
mateixa experiència per aprendre
uns dels altres.

Els amics comparteixen les alegries,
com el pastor que va trobar l’ovella
perduda (cf. Lc 15, 6), i com la dona
que va trobar el dracma que havia
perdut (cf. Lc 15, 9). A més, es
comparteixen les il·lusions i els
projectes, i també les penes.
L’amistat es manifesta especialment
en la disposició a ajudar, tal com



veiem en aquell home que va acudir
a Jesús per demanar-li la salut d’un
criat del seu amic el Centurió (cf. Lc
7, 6). I, sobretot, l’amistat més gran
tendeix a imitar la grandesa de
l’amor d’amistat de Jesucrist: Ningú
no té un amor més gran que el qui
dona la vida pels seus amics (Jn 15,
13).

12. Algun cop pot passar que, per una
certa reserva o timidesa, un no
aconsegueixi manifestar als altres tot
l’afecte que voldria. Superar aquest
obstacle, perdre aquesta por, pot ser
una gran oportunitat perquè Déu
vessi el seu amor sobre els amics:
«L’amistat veritable comporta un
afecte mutu, que és la veritable
protecció de la llibertat i de la
intimitat recíproques.»[26] En aquest
sentit, sant Tomàs assenyala que
l’amistat autèntica s’ha de manifestar
exteriorment: requereix «la
reciprocitat d’amor, ja que l’amic és
amic per a l’amic».[27]



Alhora, oferir la nostra amistat de
manera autèntica pressuposa la
capacitat d’arriscar, doncs, cap la
possibilitat de no ser correspost. En
la vida del Senyor es posa de
manifest aquesta experiència quan el
jove ric prefereix prendre un altre
camí (cf. Mc 10, 22) o quan, baixant
des de la muntanya de les Oliveres,
plora sobre Jerusalem quan pensa en
els que tenen el cor endurit (cf. Lc 19,
41). Davant d’aquestes experiències
—que apareixen tard o d’hora—, cal
superar la por de tornar a arriscar-
se, de la mateixa manera que també
ho fa Jesucrist amb cadascun de
nosaltres. És a dir, hem d’acceptar
aquesta vulnerabilitat, fer aquest
primer pas contínuament sense
esperar res a canvi, amb la vista
posada en el gran bé que podrà
néixer d’aquesta manera: una
amistat autèntica.

13. Perquè es doni un ambient
propici en el qual puguin créixer



amistats fecundes, també cal afavorir
l’espontaneïtat personal, a més de
promoure la iniciativa de cadascú en
la vida familiar i social. Aquestes
dues característiques —espontaneïtat
i iniciativa— no es generen per
inèrcia en qualsevol ambient; més
aviat cal impulsar-les, animar les
persones a mostrar-se tal com són.
Això dona lloc, lògicament, a un
pluralisme que «ha de ser estimat i
fomentat, tot i que a certes persones
la diversitat a vegades se’ls pugui fer
costosa. Qui estima la llibertat
aconsegueix veure la part positiva i
amable del que pensen els altres».
[28] Valorar qui és diferent o pensa
de manera diferent és una actitud
que denota llibertat interior i
obertura de mires: dos aspectes
d’una amistat autèntica.

D’altra banda, l’amistat —com
l’amor, de la qual és una expressió—
no és una realitat unívoca. No es té la
mateixa comunicació amb tots els



amics, no amb tots s’arriba a un
mateix grau d’intimitat. Per exemple,
no són idèntiques l’amistat entre
esposos, l’amistat entre pares i fills —
tan aconsellada per sant Josepmaria
—, l’amistat entre germans o
l’amistat entre col·legues. En totes
elles hi haurà un espai interior
compartit, que és propi de cada
relació. Respectar aquesta diversitat
en la manifestació de la intimitat no
és falta de sinceritat o de profunditat
en l’amistat, sinó tot el contrari:
generalment és la condició per
preservar la veritable naturalesa
d’aquesta relació.

Amistat i fraternitat

14. El beat Àlvar del Portillo va
escriure que «filiació i amistat són
dues realitats inseparables per als
qui estimen Déu».[29] Anàlogament,
entre fraternitat i amistat també hi
ha una relació íntima. La fraternitat,
de simple relació fonamentada en la



filiació comuna, es torna amistat per
l’afecte entre germans, amb el que
això comporta d’interès mutu,
comprensió, comunicació, servei
atent i delicat, ajuda material, etc.

En aquest sentit, la fraternitat
establerta en la vocació comuna a
l’Obra demana expressar-se en una
amistat, que arriba a la seva
maduresa quan el bé que es desitja
per a l’altre és la seva felicitat, la
seva fidelitat i la seva santedat.
Alhora, aquesta amistat no és
«particular» en el sentit d’exclusiva o
excloent, sinó que sempre està
oberta als altres, malgrat que les
limitacions d’espai i temps no
permetin una intensitat de
comunicació i tracte igual amb
tothom.

Amb una caritat exquisida —que
és característica de l’Obra de Déu
— ens ajudem els uns als altres a
viure i a voler la pròpia santedat i



la santedat dels altres; i ens
sentim forts, amb aquella
fortalesa de les cartes que —soles
— no es poden sostenir, però que,
si es donen suport mútuament,
formen castells que es mantenen
drets.[30] Així, l’amor que ens uneix
entre nosaltres és el mateix amor
que manté l’Obra unida.

15. L’amistat és un suport i un
estímul constant per a la missió que
es comparteix. Amb els nostres
germans també compartim les
nostres alegries i els nostres
projectes, les nostres preocupacions i
il·lusions, tot i que, lògicament, hi ha
aspectes de la pròpia vida de relació
amb Déu que, almenys normalment,
es reserven a la direcció espiritual. El
mateix passa en l’amistat entre els
esposos, entre pares i fills i, en
general, entre bons amics.

L’esforç per fer la vida agradable als
altres és un afany gustós que forma



part de la vida diària. En aquest
camp, si s’obra amb sentit comú i
sentit sobrenatural, difícilment hi
haurà excessos. Al contrari, es tracta
d’un component fonamental del camí
de la santedat. No m’importa
repetir-ho moltes vegades. Tothom
necessita afecte, i també el
necessitem a l’Obra. Esforceu-vos
perquè, sense sensibleries,
augmenti sempre l’afecte cap als
vostres germans. Qualsevol cosa
d’un altre fill meu ha de ser —
realment!— molt nostra.[31] Afecte
és el que recorden especialment els
qui van conviure amb el nostre Pare,
un afecte que el portava a procurar
el millor per a cada fill seu, i que
alhora l’empenyia a estimar
profundament la seva llibertat.

16. L’afecte entre germans, que és
caritat, porta, d’una banda, a veure
els altres amb els ulls de Crist, i
descobrir sempre de nou el seu
valor. I, de l’altra, empeny a voler



que siguin millors, més sants. Sant
Josepmaria ens animava: Tingueu
sempre el cor molt gran, per
estimar Déu i per estimar els
altres. Jo moltes vegades li
demano al Senyor que em doni un
cor a la seva mesura; en primer
lloc, per omplir-me més d’Ell, i
després per estimar totes les
criatures, sense murmurar mai, i
saber comprendre i disculpar els
defectes dels altres, perquè no puc
oblidar fins a quin punt Déu em va
aguantar a mi. Aquesta
comprensió, que és afecte
veritable, també es manifesta en la
correcció fraterna, quan sigui
necessària, perquè és un mitjà
completament sobrenatural
d’ajudar als que ens envolten.[32]
La correcció fraterna neix de l’afecte;
manifesta que volem que els altres
siguin cada vegada més feliços. De
vegades, pot costar fer-la i també per
això l’agraïm.



17. La felicitat personal no depèn
dels èxits que aconseguim, sinó de
l’amor que rebem i que donem.
L’amor dels nostres germans i
germanes ens dona la seguretat que
necessitem per continuar combatent
una preciosa guerra d’amor i de
pau: in hoc pulcherrimo caritatis
bello! Intentem portar a tots els
homes la caritat de Crist, sense
excepció de llengües, ni de nacions,
ni de circumstàncies socials.[33]
Sabem com li agradava al nostre
Pare aquesta frase de l’Escriptura: 
Frater qui adiuvatur a fratre quasi
civitas firma (Vg. Pr 18, 19); el germà
que és ajudat pel seu germà és com
una ciutat emmurallada.

Durant les últimes tertúlies que va
compartir amb nosaltres, monsenyor
Xavier ens repetia amb freqüència:
«Que us estimeu!» Es tractava d’una
crida que, com sempre, era un eco de
les intencions del nostre Pare: Amb
quina insistència l’Apòstol Sant



Joan predicava el «mandatum
novum»! —«Que us estimeu els uns
als altres!» —Em posaria de
genolls, sense fer comèdia —m’ho
diu a crits el cor—, a fi de
demanar-vos, per amor de Déu que
us estimeu, que us ajudeu, que us
doneu la mà, que us sapigueu
perdonar. —Per tant, rebutjar la
supèrbia, ser compassius, tenir
caritat; prestar-vos mútuament
l’auxili de l’oració i de l’amistat
sincera.[34]

Apostolat d’amistat i confidència

18. Des dels primers anys de l’Opus
Dei, sant Josepmaria va ensenyar la
manera concreta com Déu ens
convida a anunciar l’Evangeli enmig
del món: Heu d’apropar les ànimes
a Déu amb la paraula convenient
que desperta horitzons
d’apostolat; amb el consell discret,
que ajuda a enfocar cristianament
un problema; amb la conversa



amable, que ensenya a viure la
caritat: mitjançant un apostolat
que he anomenat alguna vegada
d’amistat i de confidència.[35]

L’amistat veritable —com la caritat,
que eleva de manera sobrenatural la
seva dimensió humana— és en si
mateixa un valor: no és un mitjà ni
un instrument per aconseguir
avantatges en la vida social, tot i que
en pugui tenir (com també pot tenir
desavantatges). El nostre Pare, al
mateix temps que ens anima a
conrear l’amistat amb moltes
persones, ens adverteix: Obrareu
així, filles i fills meus, no
certament per utilitzar l’amistat
com una tàctica de penetració
social: això faria perdre a
l’amistat el valor intrínsec que té;
sinó com una exigència —la
primera, la més immediata— de la
fraternitat humana, que els
cristians tenim obligació de
fomentar entre els homes, per



diversos que siguin els uns dels
altres.[36]

L’amistat té un valor intrínsec,
perquè denota una preocupació
sincera per l’altra persona. Així,
«l’amistat mateixa és apostolat;
l’amistat mateixa és un diàleg, en el
qual donem i rebem llum; en el qual
sorgeixen projectes, en una obertura
mútua d’horitzons; en el qual ens
alegrem de les coses bones i ens
donem suport en els moments
difícils; en el qual ens ho passem bé
perquè Déu vol que estiguem
contents».[37].

Quan una amistat és així, lleial i
sincera, no es pot instrumentalitzar:
senzillament un amic desitja
transmetre a l’altre el bé que
experimenta en la seva vida.
Habitualment ho farem sense
adonar-nos-en, mitjançant l’exemple,
l’alegria i un desig de servir que
s’expressa en mil petits gestos.



Tanmateix, «el valor del testimoni no
vol dir que s’hagi de callar la
paraula. Per què no parlar de Jesús,
per què no explicar als altres que Ell
ens dona forces per viure, que és bo
conversar amb Ell, que ens fa bé
meditar les seves paraules?»[38] Així,
l’amistat desemboca, naturalment, en
la confidència personal, plena de
delicadesa i respecte a la llibertat,
conseqüència precisament de
l’autenticitat d’aquesta amistat.

19. Naturalment, la relació d’amistat
porta a compartir molts moments:
conversar fent un tomb o entorn
d’una taula, practicar un esport,
gaudir qualsevol afició cultural
comuna, anar d’excursió, etc. En
resum, l’amistat requereix dedicar
temps per al tracte i la confidència;
sense confidència no hi ha amistat. 
Quan et parlo d’«apostolat
d’amistat», em refereixo a amistat
«personal», sacrificada, sincera:
de tu a tu, de cor a cor.[39] Quan



una amistat és veritable, quan la
preocupació per l’altra persona és
sincera i omple la nostra oració, no hi
ha temps compartits que no siguin
apostòlics: tot és amistat i tot és
apostolat, indistintament.

D’aquí, l’enorme importància, no
només humana sinó també divina,
de l’amistat. Us ho repeteixo una
vegada més, com ho porto fent des
del començament de la nostra
Obra: sigueu amics dels vostres
amics, amics sincers, i d’aquesta
manera dureu a terme un
apostolat i un diàleg fecunds.[40]
No es tracta de tenir amics per fer
apostolat, sinó que l’Amor de Déu
ompli les nostres relacions d’amistat
perquè siguin un autèntic apostolat.

20. El fet que neixi una amistat té
molt de do inesperat, i per això
també es requereix paciència. De
vegades, certes males experiències o
prejudicis poden fer que la relació



personal amb algú que tenim a prop
tardi un temps a arribar a convertir-
se en amistat. També ho poden fer
difícil el temor, els respectes humans
o una actitud de prevenció. És bo
intentar posar-se al lloc dels altres i
tenir paciència. Hem de ser com
Jesucrist, que està disposat a
parlar amb tothom, fins i tot amb
qui no vol conèixer la veritat, com
Pilat.[41]

Hi ha moltes maneres rectes
d’evangelitzar; a l’Obra, l’apostolat
principal és sempre el d’amistat. Així
ens ho va ensenyar el nostre Pare: Bé
es pot dir, fills de la meva ànima,
que el fruit més gran de la tasca de
l’Opus Dei és el que obtenen els
seus membres personalment, amb
l’apostolat de l’exemple i de
l’amistat lleial amb els seus
companys de professió: a la
universitat o a la fàbrica, a
l’oficina, a la mina o al camp.[42]
Sense descuidar les tasques que



tinguem entre mans, hem d’aprendre
a cuidar sempre els nostres amics.

21. A més, el nostre tracte d’amistat
sovint es complementarà amb
l’apostolat corporatiu, que es fa en
els nostres centres i labors
apostòliques: Aquesta amistat,
aquesta relació amb un de
vosaltres s’amplia després, d’una
part, amb l’afecte, amb la
simpatia i amb la freqüència amb
què aquesta persona va a la casa
de l’Opus Dei, a la qual va
començar a anar, i se li va
ensenyar que l’havia de
considerar com a pròpia, com a
casa seva; tot això, és clar, s’uneix
després a una amistat amb els que
coneix i tracta en aquesta llar
nostra.[43]

22. Dins d’aquest apostolat d’amistat,
també s’hi enquadra l’apostolat ad
fidem amb persones que no
comparteixen la nostra fe: Filles i



fills meus: fe, fe robusta, fe viva, fe
que operi amb caritat, veritatem
facientes in caritate (cf. Ef 4, 15).
Conserveu aquest esperit en el
vostre tracte amb els germans
separats i amb els no cristians.
Amb tots amor, amb tots caritat,
amb tots amistat. A cap de les
persones que han acudit a les
nostres obres corporatives no se
l’ha molestat mai per les seves
conviccions religioses; a cap
d’elles no se li parla de la nostra
fe, si ella no ho vol.[44]

* * *

23. Al llarg d’aquestes pàgines us he
volgut recordar com necessitem tots
l’amistat, aquest do de Déu que ens
transmet consol i alegria. Déu ha fet
l’home de tal manera que no pot
deixar de compartir amb d’altres
els sentiments del seu cor: si ha
rebut una alegria, nota una força
que el porta a cantar i a somriure,



a fer —de la manera que sigui—
que d’altres participin en la seva
felicitat; si és el dolor el que
envaeix la seva ànima, també
aspira que al seu voltant hi hagi
un ambient de silenci, que li
recordi que els altres el
comprenen i el respecten. L’home
necessita, necessitem tots, filles i
fills meus, donar-nos suport els
uns als altres, per recórrer així el
camí de la vida, convertir en
realitat les nostres il·lusions,
superar les dificultats, gaudir del
producte dels nostres afanys.
D’aquí l’enorme importància, no
només humana, sinó també
divina, de l’amistat.[45]

Els primers joves que es van apropar
a l’Obra, als anys trenta, van trobar
entorn del nostre Pare un autèntic
ambient d’amistat. Això va ser el
primer que els va atreure i els va
mantenir units en moments molt
difícils. L’amistat multiplica les



alegries i ofereix consol en les penes;
l’amistat del cristià desitja la felicitat
més gran —la relació amb Jesucrist—
per a les persones que té a la vora.
Demanem, com feia sant Josepmaria:
Dona’ns, Jesús, un cor a mida del teu!
[46] Aquest és el camí. Només
identificant-nos amb els sentiments
de Crist —Tingueu els mateixos
sentiments que tingué Jesucrist (Fil 2,
5)— podrem portar aquesta alegria
plena a casa nostra, a la nostra feina i
a tots els llocs en els quals ens
trobem, a través de la nostra amistat.

Amb tot l’afecte us beneeix

el vostre Pare

Roma, 1 de novembre del 2019

Solemnitat de Tots Sants.

[1] Carta pastoral, 14.II.2017, núm. 9.



[2] Sant Josepmaria, Carta 24.X.1965,
núm. 10.

[3] Benet XVI, Enc. Deus Caritas est,
25.XII.2005, núm. 17.

[4] Francesc, Ex. ap. Christus vivit,
25.III.2019, núm. 154.

[5] Sant Josepmaria, Carta 31.V.1943,
núm. 8.

[6] Sant Josepmaria, Carta 11.III.
1940, núm. 70.

[7] Cf. Sant Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 23, a.1, c.

[8] Sant Joan Pau II, Discurs, 18.II.
1981.

[9] Benet XVI, Al·locució, 15.IX.2010.

[10] Francesc, Ex. ap. Christus vivit,
25.III.2019, núm. 152.

[11] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 225.



[12] Sant Gregori Nazianzè, Sermó
43.

[13] Ibídem

[14] Sant Josepmaria, Forja, núm.
565.

[15] Sant Agustí, Confessions, 4, 7.

[16] Sant Joan Pau II, Carta ap. Novo
Millennio ineunte, 6.I.2001, núm. 43.

[17] Sant Josepmaria, Carta 9.I.1951,
núm. 30.

[18] Sant Josepmaria, Carta 24.X.
1965, núm. 10.

[19] Solc, núm. 746. Cf. Camí, núm.
463

[20] Sant Agustí, La catequesi a
principiants, 15, 23.

[21] Sant Josepmaria, Carta 8.VIII.
1956, núm. 38.



[22] Sant Josepmaria, Carta 24.X.
1965, núm. 2.

[23] Sant Josepmaria, Carta 31.V.
1954, núm. 23.

[24] Sant Josepmaria, Forja, núm.
943.

[25] Sant Josepmaria, Carta 11.III.
1940, núm. 71.

[26] Carta pastoral, 9.I.2018, núm. 14.

[27] Sant Tomàs d’Aquino, Suma Th.,
II-II, q. 23, a. 1, c.

[28] Carta pastoral, 9.I.2018, núm. 13.

[29] Beat Àlvar, «Presentació», a 
Amics de Déu.

[30] Sant Josepmaria, Carta 29.IX.
1957, núm. 76.

[31] Paraules de sant Josepmaria
citades per Beat Àlvar a Cartes de
família, núm 115.



[32] Sant Josepmaria, Notes d’una
reunió familiar, X.1972.

[33] Sant Josepmaria, Notes d'una
meditació, 29.II.1964.

[34] Sant Josepmaria, Forja, núm.
454.

[35] Sant Josepmaria, Carta 24.III.
1930, núm. 11.

[36] Sant Josepmaria, Carta 11.III.
1940, núm. 54.

[37] Carta pastoral, 9.I.2018, núm. 14.

[38] Francesc, Ex. ap. Christus vivit,
núm. 176.

[39] Sant Josepmaria, Solc, núm. 191.

[40] Sant Josepmaria, Carta 24.X.
1965, núm. 16.

[41] Ibídem, núm. 12.



[42] Sant Josepmaria, Carta 11.III.
1940, núm. 55.

[43] Sant Josepmaria, Carta 24.X.
1942, núm. 18.

[44] Sant Josepmaria, Carta 24.X.
1965, núm. 62.

[45] Ibídem, núm. 16.

[46] Cf. Sant Josepmaria, Solc, núm.
813.

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Prohibida tota divulgació pública,
total o parcial,

sense autorització expressa del
titular del copyright)

(Pro manuscripto)



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/carta-del-
prelat-amistat-1-de-novembre-de-2019/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/carta-del-prelat-amistat-1-de-novembre-de-2019/
https://opusdei.org/ca-es/article/carta-del-prelat-amistat-1-de-novembre-de-2019/
https://opusdei.org/ca-es/article/carta-del-prelat-amistat-1-de-novembre-de-2019/

	Carta del prelat (1 de novembre de 2019) | Amistat

