
opusdei.org

Carta de Mons.
Xavier Echevarría
sobre l'Any de la Fe

El prelat de l'Opus Dei ha escrit
una carta extensa amb motiu
de l'Any de la Fe. Assenyala la
necessitat de la nova
evangelització, així com
l'exigència de conèixer i
professar la pròpia fe, unint-se
a Crist per la pregària.

11/10/2012

CARTA PASTORAL AMB OCASIÓ DE
L’"ANY DE LA FE"



Mons. Xavier Echevarría, prelat de
l'Opus Dei Roma, 29 setembre 2012
SUMARI NECESSITAT DE LA NOVA
EVANGELITZACIÓ TORNAR A LES
ARRELS DE L'EVANGELI Exemple
dels primers cristians És qüestió de
fe Un ferm punt de suport ALGUNS
CAMPS PRIORITARIS La investigació i
l'ensenyament Harmonia entre fe i
raó La moralitat pública La institució
familiar CONÈIXER I PROFESSAR LA
FE Exemples de fe L'exemple de sant
Josepmaria Demanar la fe i
aprofundir en aquesta virtut
FORMACIÓ DOCTRINAL Formació en
la doctrina de l'Església Aprofundir
en la doctrina de la fe UNIÓ AMB
CRIST MITJANÇANT LA PREGÀRIA I
EL SACRIFICI Unió amb Crist a la
Creu Ficar-se en les ferides de Crist
Recórrer a l'Esperit Sant L'arma de la
pregària La sal de la mortificació LA
TASCA APOSTÒLICA Cadascú al seu
lloc Com el ferment dins la massa
Mar endins! Posar tots els mitjans A
MANERA DE CONCLUSIÓ Pietat



eucarística Veni, Sancte Spíritus! La
devoció mariana

***

Estimats, que Jesús us guardi,

1. Tots hem experimentat una gran
alegria amb la carta apostòlica Porta
fidei , en la qual el Papa ens
anunciava l'Any de la fe. Benet XVI
no s’ha estalviat esforços per
presentar els continguts fonamentals
de l'Evangeli, amb un llenguatge
accessible als homes del segle XXI. I
en aquesta línia, en ocasió del
cinquantè aniversari del
començament del concili Vaticà II, ha
convocat l’11 d'octubre de 2011 un
Any de la fe, que començarà el
proper 11 d'octubre, per concloure‘l
la solemnitat de Jesucrist, Rei de
l'univers, el 24 de novembre de 2013.
L'inici d'aquest any coincideix a més
amb el vintè aniversari de la
constitució apostòlica Fidei
depositum , amb la qual el beat Joan



Pau II va ordenar la publicació del
Catecisme de l'Església catòlica, un
text d'extraordinari valor per a la
formació personal i per a la
catequesi que hem de desenvolupar
sense treva en tots els ambients.

L'Any de la fe es presenta, doncs, com
una nova crida a cada un dels fills de
l'Església perquè prenguem
consciència viva de la fe, maldem per
conèixer-la millor i posar-la
fidelment en pràctica i, a la vegada,
ens afanyem a difondre-la,
comunicant-ne el contingut -amb el
testimoni de l'exemple i de la
paraula- a les innombrables persones
que no coneixen Jesucrist o que no el
tracten.

Es lamenta el Sant Pare que un gran
nombre de cristians -també entre els
qui es consideren catòlics- « es
preocupen molt per les
conseqüències socials, culturals i
polítiques del seu compromís, al



mateix temps que segueixen
considerant la fe com un
pressupost obvi de la vida comuna.
Mentre que en el passat era
possible reconèixer un teixit
cultural unitari, àmpliament
acceptat en la seva referència al
contingut de la fe i als valors
inspirats per ella, avui no sembla
que sigui ja així en molts sectors
de la societat, a causa d'una crisi
profunda de fe que afecta moltes
persones » [1] .

2. No resulten noves aquestes
consideracions. Per paradoxal que
pugui semblar, ja des de la conclusió
del concili Vaticà II s'entreveia el
perill que, en amplis sectors de
l'Església, l'entusiasme suscitat per
aquella assemblea pogués restar en
meres paraules, sense afectar en
profunditat la vida dels fidels, o que
fins i tot, en nom d’interpretacions i
aplicacions equivocades dels
ensenyaments conciliars, el genuí



esperit cristià acabés assimilat
equivocadament a l'esperit del món,
en lloc d'elevar el món a l'ordre
sobrenatural.

Els qui vam afrontar aquells temps,
recordem el dolor amb què Pau VI -
una vegada finalitzat el Concili- es
lamentava sovint davant la gran crisi
de fe, de disciplina, de litúrgia,
d'obediència, que planava sobre
aquests sectors de l'Església. Sant
Josepmaria es feia ressò d'aquesta
preocupació del Sant Pare i, en una
carta adreçada als seus fills, escrita
poc abans de la clausura del Concili,
ens manifestava: « Coneixeu l'amor
amb què he seguit durant aquests
anys la tasca del Concili,
cooperant amb la meva pregària i,
en més d'una ocasió, amb el meu
treball personal. Sabeu també el
meu desig de ser i que sigueu fidels
a les decisions de la jerarquia de
l'Església fins als menors detalls,
obrant no ja com a súbdits d'una



autoritat, sinó amb pietat de fills,
amb l'afecte dels qui se senten i
són membres del Cos de Crist. No
us he amagat tampoc el meu dolor
davant la conducta dels qui no
han viscut el Concili com un acte
solemne de la vida de l'Església i
una manifestació de l'obrar
sobrenatural de l'Esperit Sant,
sinó com una oportunitat
d'afirmació personal, per deixar
anar lliurement les pròpies
opinions o, pitjor encara, per fer
mal a l'Església. El Concili s’està
acabant: s'ha anunciat repetides
vegades que aquesta serà l'última
sessió. Quan la carta que ara us
escric arribi a les vostres mans,
s'haurà iniciat ja el període
postconciliar, i el meu cor tremola
en pensar que pugui ser ocasió per
a ferides noves en el cos de
l'Església. Els anys que segueixen a
un concili són sempre anys
importants, que exigeixen docilitat
per aplicar les decisions



adoptades, que exigeixen també
fermesa en la fe, esperit
sobrenatural, amor a Déu i a
l'Església de Déu, fidelitat al Romà
Pontífex » [2] .

No hi havia cap mena de pessimisme
en sant Josepmaria, en parlar així;
volia ressaltar que, llavors i en totes
les circumstàncies, calen dones i
homes de fe.

3. Malgrat els esforços del Magisteri
en el darrer mig segle, i del
testimoniatge fidel de gran nombre
de persones, entre les quals no han
mancat els sants, la desorientació ha
anat estenent-se arreu del món.
Escriu el Papa: « No podem deixar
que la sal perdi el gust i la llum
romangui oculta (cf. Mt 5, 13-16).
Com la samaritana, també l’home
actual pot sentir novament la
necessitat d’acostar-se al pou per
escoltar Jesús, que invita a creure
en ell i a extreure l’aigua viva que



brolla de la seva font (cf. Jn 4, 14).
Hem de descobrir novament el
gust d’alimentar-nos amb la
paraula de Déu, transmesa
fidelment per l’Església, i amb el
Pa de la vida, donat com a aliment
a tots els qui són els seus deixebles
(cf. Jn 6, 51). En efecte,
l’ensenyament de Jesús ressona
encara avui amb la mateixa força:
«No us heu d’afanyar tant per
l’aliment que es fa malbé, sinó pel
que dura i dóna vida eterna» ( Jn 6,
27). La pregunta plantejada pels
qui l’escoltaven és també avui la
mateixa per a nosaltres: «Com hem
d’actuar per a fer les obres de
Déu?» ( Jn 6, 28). Sabem la resposta
de Jesús: «L’obra que Déu vol és
aquesta: que cregueu en aquell que
ell ha enviat» ( Jn 6, 29). Creure en
Jesucrist és, per tant, el camí per a
poder arribar de manera
definitiva a la Salvació » [3] .



4. L'Any de la fe ens ofereix una
ocasió magnífica per aprofundir en
el tresor diví que hem rebut i, amb la
gràcia de Déu, difondre aquesta
virtut en ones concèntriques que
arribin molt lluny; se'ns presenta una
oportunitat immillorable per donar
un fort impuls a la nova
evangelització que necessita el món,
començant per la nostra millora
diària, amb fets, en el tracte amb les
tres Persones de la Trinitat,
emparant-nos precisament en la fe
que van tenir Maria i Josep, als qui
tant va contemplar i admirar sant
Josepmaria, per donar passos en la
identificació amb Crist, amb la
Voluntat divina. Si volem moure les
ànimes perquè s'apropin a Déu, els
hem de parlar, abans que res, amb la
nostra vida de cristians.

Sabem que el nostre Pare va girar els
ulls de manera incessant als
Apòstols, als primers cristians. En els
Dotze i en aquelles comunitats



primitives d'homes i dones que van
seguir Crist, lluïa amb força la
seguretat de la seva fe en Crist, en els
seus ensenyaments. Van saber i voler
escodrinyar el pas del Redemptor
pels camins de la humanitat. No és
exagerat pensar que retindrien, amb
molta força, les múltiples ocasions en
què Jesucrist reclamava amb
exigència, als malalts, als tolits, a ells
mateixos, que acudissin a Ell amb fe,
que preguessin o demanessin amb fe.
Com també és evident que
guardarien ben gravada a l'ànima
aquella reprensió paterna, clara,
sobre la seva manca de fe,
precisament abans de confiar que
anessin arreu per portar la bona
nova (cf. Mc 16, 14-15).

Ja es veu que els primers cristians
eren conscients que també a elles i a
ells -són meravellosos els molts
testimonis que ens han transmès
amb la seva conducta- els
corresponia creure fermament en la



gràcia del Cel, per donar compliment
al mandat d'estendre ensenyaments
del Mestre.

Els Dotze, i els germans i germanes,
van ser conscients que aquesta
virtut, tan exigida pel Fill de Déu,
obria el camí a l'esperança que el pla
redemptor es compliria. Alhora, el
seu amor i agraïment al Déu U i Tri
es va fer cada dia més fort, més
apostòlic, és a dir, capaç també
d'arrossegar vers la Veritat persones
de tots els ambients i professions.

5. Filles i fills meus, el mateix passa
ara, perquè els mitjans -com ens
repetia sant Josepmaria-són els
mateixos: l'Evangeli -viscut!- i el
crucifix.

Pregonem a tota hora que
redescobrir la joia i la seguretat de la
fe és obligació de l'Església universal,
de tota l'Església: per tant, no només
tasca dels pastors, sinó que és
competència de tots els fidels.



Lògicament, els pastors han d'anar
per davant, amb l’exemple i les seves
exhortacions, com escriu el Papa al 
motu proprio amb el qual ha
convocat aquest temps especial en
l'Església, però convida a més tots a
assumir aquesta exigència de
transmetre als altres el tresor de la
predicació de Jesucrist.

La Congregació per a la Doctrina de
la Fe, en una nota del passat 6 de
gener, aconsella als bisbes dedicar
una carta pastoral a aquest tema,
tenint en compte les circumstàncies
específiques de la porció de fidels
que se'ls ha confiat [4] . És el que
m'he proposat fer amb aquestes
línies, que no cerquen més finalitat
que transmetre un estímul més
perquè cada un, pel seu compte i
també en comunió amb els altres,
admiri de nou la bellesa d'aquesta fe
que ha rebut de Déu, la posi en
pràctica en l’existència diària i la
difongui sense respectes humans.



Aquest document afirma també que
«els sants i beats són els autèntics
testimonis de la fe» [5] , per aquest
motiu, recomana als pastors que
maldin per donar a conèixer la vida i
la doctrina dels sants. Res més
conseqüent, per tant, que en
aquestes pàgines m'inspiri
freqüentment en els ensenyaments
escrits i orals de sant Josepmaria, el
nostre Pare estimadíssim, un sant
que, pels fruits que ha produït, ens
mostra amb quina adhesió total va
confiar en Déu.

NECESSITAT DE LA NOVA
EVANGELITZACIÓ

6. La humanitat ha caminat i
caminarà sempre, també ara,
famolenca de la paraula i del
coneixement de Déu, encara que
moltes persones no siguin conscients
d'aquesta necessitat profunda de les
seves ànimes. I als qui el Senyor ens
ha concedit el do de la fe, ens



incumbeix el deure de despertar-nos
i de despertar els qui es troben
sumits en aquesta letargia de mort,
d'ineficàcia. L'Any de la fe, que
s'inaugura en el marc de l’assemblea
del Sínode dels Bisbes dedicada a la
nova evangelització, suposa un altre
esperó per a tots. Ha arribat el
moment d'apressar la marxa, com
fan els corredors quan s'aproximen a
la meta d'una carrera.

Conservo molt vivament la memòria
de com el venerable Servent de Déu
Álvaro del Portillo ens encoratjava a
participar personalment en la tasca
de la nova evangelització. Ja el Nadal
de 1985, va escriure una carta
pastoral amb suggeriments per
col·laborar més intensament en la
recristianització d'alguns països, en
els quals es manifestava un
debilitament progressiu de la vida
cristiana. Alertava contra el nou
paganisme procedent d'aquestes
nacions més desenvolupades



econòmicament, que -així ho
advertia- es caracteritzava, com ara,
«per la cerca del benestar material a
qualsevol preu, i pel corresponent
oblit -millor seria dir por, autèntic
pànic- de tot allò que pugui causar
patiment» [6] .

A aquesta ingent tasca apostòlica s’ha
afegit la necessitat d'atendre els
pobles i societats de l'Europa central
i oriental que, durant decennis, han
estat sotmesos al jou del
materialisme comunista, i que -amb
un martiri llarg i silenciós- ens han
sostingut els altres en la llibertat.

Cada dia hem de renovar el desig de
posar Crist al cim i en l'entranya de
les realitats humanes. Per això, cal
créixer en el tracte personal amb
Déu i en el lliurament als altres,
contribuint amb el nostre granet de
sorra -el lliurament diari total- a la
construcció d'un món renovat per la
gràcia i la sal de l'Evangeli, que el



Senyor ha encomanat als deixebles.
Si mai el pessimisme pugnés per
entrar a l'ànima, en no recollir de
seguida el fruit dels nostres afanys,
hauríem de llançar lluny aquesta
desesperança, perquè no som
nosaltres -tan poca cosa, tan plens de
defectes- els qui han de tirar
endavant els plans divins. Les
diferents perícopes de l'Escriptura,
en les múltiples al·lusions, ens
confirmen que inter médium
móntium pertransíbunt aquæ ( Sal
103/104, 10). Aquesta certesa s'oposa
fins a l’indici més petit de desànim,
encara que els obstacles puguin
arribar als mateixos cims; i aquest
camí és l'oportú perquè arribem al
Cel, segurs que les aigües divines
netegin i també impulsin totes les
nostres limitacions per arribar a ser
amb Déu.

7. Em vénen a la ment unes paraules
de sant Josepmaria, escrites poc
abans de la seva marxa a la casa del



cel. En contemplar la crisi de fe, de
virtuts i de valors que ja llavors -era
l'any 1973- s'havia desfermat en
molts ambients, manifestava ple de
sentit sobrenatural i de zel apostòlic:
« En els moments de crisis
profundes en la història de la
Església, no han estat mai molts
els que, romanent fidels, han
reunit a més de la preparació
espiritual i doctrinal suficient, els
ressorts morals i intel·lectuals,
per oposar una decidida
resistència als agents de la
maldat. Però aquests pocs han
omplert de llum, de nou, l'Església
i el món » [7] . Hem d'ocupar-nos que
moltes dones i molts homes acullin la
vida de la gràcia, i s'emparin i
s’enforteixin en aquest refugi.

La nova evangelització és
especialment urgent a Europa i en els
països més desenvolupats. En
l'exhortació apostòlica Ecclesia in
Europa , el beat Joan Pau II retratava



la situació religiosa de la societat en
el vell continent. Tot i que anava
destinada a recollir les conclusions
de l’assemblea especial del Sínode
dels Bisbes d'Europa, les seves
afirmacions podien aplicar-se en
gran mesura a molts llocs. En efecte,
després de vint segles, fins i tot a
països de gran tradició cristiana,
«creix el nombre de les persones no
batejades, sigui per la notable
presència d'emigrants d'altres
religions, o bé perquè els fills de
famílies de tradició cristiana no han
rebut el baptisme» [8] . La conclusió
del Papa recollia que, «de fet, Europa
ha passat a formar part d'aquells
llocs tradicionalment cristians en els
quals, a més d'una nova
evangelització, cal en alguns casos
una primera evangelització» [9] .
Primera evangelització i nova
evangelització: dues formes d'anunci
de l'Evangeli que avui ens exigeix la
situació de l'Església i del món.



8. La realitat del « missioner -amb
missió- i no dir-te missioner », a la
qual sant Josepmaria es refereix al
punt 848 de Camí, se situa en el
moment radical i originari de la
missió -com el meu Pare m'ha enviat
a mi, així us envio Jo a vosaltres ( Jn
20, 21)-, que configura les formes
històriques que la missió de Crist
prendrà en la vida de l'Església: des
de la cura de la vida de fe dels
catòlics (pastoral, fraternitat), a la
proclamació de Crist Salvador als
pagans (primer anunci,
evangelització); des del tracte fratern
amb els cristians no catòlics per
impulsar-los a la plena comunió
(ecumenisme), al nou anunci de Crist
i de la seva doctrina als batejats que
l'han abandonat i rebutgen la seva
doctrina (nova evangelització). Els
fidels de l'Opus Dei, des de la seva
plena secularitat, som cridats a
assumir aquestes diferents
dimensions de la "missió" única de
l'Església.



Sant Josepmaria ho repetia amb
insistència: « Som missioners, amb
missió, sense dir-nos missioners.
Missioners, el mateix als carrers
asfaltats de Roma, de Nova York,
de París, de Mèxic, de Tòquio, de
Buenos Aires, de Lisboa o de
Madrid, de Dublín o de Sidney, que
al cor de l'Àfrica » [10] . La
necessitat de comunicar el primer
anunci de la fe no es limita ja a
aquells països tradicionalment
coneguts com terres de missió, sinó
que, desgraciadament, afecta tot el
globus, i a aquesta magna tasca hem
de dedicar-nos.

Però aquesta responsabilitat no pot
quedar-se en meres consideracions,
cadascuna i cada un ha de pensar: jo,
com hi contribueixo? I encara abans,
hem de ponderar com influeix la fe
en el nostre actuar, i també si sabem
agrair cada dia aquest do i, com a
conseqüència, si cerquem transmetre
als altres tan gran tresor. Alcem la



nostra ànima al Senyor, implorant: 
adauge nobis fidem ( Lc 17, 5) per
pregar tots millor; adauge mihi fidem
per treballar santificant-me i
santificant els altres, per a donar a la
meva amistat un sentit cristià
continuat. No oblidem la dita que
l'exemple és el millor predicador,
seguint els passos de Jesucrist, que 
coepit facere et docere (cf. Ac 1, 1), va
fer i ensenyar.

Persuadim-nos que, als llocs més
diversos, «és necessari un nou
anunci fins i tot als batejats. Molts
(...) contemporanis creuen saber què
és el cristianisme, però realment no
el coneixen. Sovint n’ignoren ja fins
els elements i les nocions
fonamentals de la fe» [11] , i hem
d'afrontar aquest repte amb la nostra
vida i la nostra formació doctrinal.
Sense pessimisme, considerem que la
missió apostòlica, a la qual el Senyor
urgeix els cristians, els quals ens
sabem fills de Déu, adquireix en el



nostre temps tonalitats diverses,
segons les circumstàncies de
l'ambient, del lloc, de les persones
que cadascuna o cada un troba. En
qualsevol cas, hem de posar, als qui
ens envolten o tractem, en contacte
amb Crist, fent-los conèixer o
reconèixer la cara del nostre
Redemptor, i ajudar-los a caminar en
el seu seguiment, encara que hagin
de marxar contra corrent.

9. Quina gran tasca tenim al davant!
Amb humilitat, amb afany personal
de santedat, cal que arribem a la
gent, sobretot, amb el nostre
exemple. Siguem conscients que
l'esforç per comportar-nos com a
cristians totals -malgrat les nostres
personals misèries- forma part de la
llum que el Senyor desitja encendre
al món. No tinguem por a xocar amb
l'ambient, en els punts incompatibles
amb la fe catòlica, encara que
aquesta actitud pugui implicar-nos
fins i tot perjudicis materials o



socials: « Convenceu-vos, i susciteu
en els altres el convenciment, que
els cristians hem de navegar
contra corrent. No us deixeu
portar per falses il·lusions.
Penseu-ho bé: contracorrent va
caminar Jesús, contracorrent
anaren Pere i els altres primers, i
tots -al llarg dels segles- han
volgut ser constants deixebles del
Mestre. Tingueu, doncs, la ferma
persuasió que no és la doctrina de
Jesús que s'ha d'adaptar als
temps, sinó que són els temps els
que han d'obrir-se a la llum del
Salvador » [12] .

Per això, tornant els ulls al
Redemptor, demanant-li que ens
concedeixi la seva pau i la capacitat
de perdonar i estimar els qui
promouen aquestes incomprensions,
preguem amb tenacitat pels qui
obstinadament pretenen posar
l’Església, la jerarquia, els catòlics a
la picota. Conscients de la nostra



debilitat personal, cerquem sense
defallir tornar bé per mal, i, com a
conseqüència de la unió amb Déu,
estimem els qui intenten perseguir o
reduir la religió a la sagristia, a
l'exclusiu àmbit privat.

D'altra banda, si els respectes
humans no han de frenar l'afany
apostòlic, menys encara ho detindrà
el pensament real de la debilitat
personal o de la manca de mitjans,
perquè no confiem en les nostres
forces, sinó en la gràcia del Cel: 
ómnia possum in eo, qui me confórtat
( Fl 4, 13). A aquest propòsit, el nostre
Pare comentava: « Romandre tots
units en la pregària: aquest és (...)
l'origen de la nostra alegria, de la
nostra pau, de la nostra serenitat
i, per tant, de la nostra eficàcia
sobrenatural » [13] . I, en un altre
moment, afegia: «I quins altres
consells us suggeriré? Doncs els
procediments que han utilitzat
sempre els cristians que pretenien



seguir Crist de veritat, els
mateixos que empraven aquells
primers que van percebre
l’encoratjament de Jesús: el tracte
assidu amb el Senyor en
l’Eucaristia, la invocació filial a la
Verge Santíssima, la humilitat, la
temprança, la mortificació dels
sentits (...)i la penitència » [14] ;
una fe sòlida, ben assentada en el
Senyor omnipotent. Difícil d'explicar
resulta l'optimisme i la fermesa de
sant Josepmaria, a qui entre molts
textos, estimularen sempre les
paraules del Salm : in lúmine tuo
vidébimus lumen ( Sal 35/36, 10),
perquè -amb Ell- totes les tenebres es
dissipen.

TORNAR A LES ARRELS DE
L'EVANGELI

10. Moltes vegades, en el passat,
Europa ha hagut d'afrontar difícils
períodes de transformació i de crisi,
però «sempre els ha superat, traient



saba nova de la inesgotable reserva
d'energia vital de l'Evangeli» [15] .
Aquestes paraules del beat Joan Pau
II, pronunciades el 1995, ens
confirmen en el camí que cal seguir.
No n’hi ha un altre: anar a les arrels
de la nostra fe per amarar-nos de la
saba vivificant que ens transmeten (a
això va la formació doctrinal que ens
dóna l'Obra) i, des d'aquí, posar per
tot arreu homes i dones en contacte
vital amb Crist.

Sant Josepmaria afirmava que « 
viure la fe és també transmetre-la
als altres ». Per aconseguir-ho, cal
caminar amb ells. I en el camí cal
escoltar les dificultats que tenen
davant el missatge cristià, entendre-
les i manifestar-los que els entenem,
de manera que se sentin compresos i
il·lustrats amb la nostra conversa
orientadora; i així, caminant amb
elles o amb ells, comunicar amb
afecte i amabilitat l'Evangeli, la
paraula viva del Senyor, és a dir,



mostrar-los la meravella de l'esperit
cristià, que harmonitza raó i fe i
ofereix resposta a tots els
interrogants i aquieta les inquietuds
dels cors humans. I d'aquesta
manera els anem preparant per
desitjar els sagraments i disposar-se
a rebre'ls.

En molts casos, la gràcia divina ha de
construir en les ànimes l'edifici
sobrenatural des dels mateixos
fonaments. Prenguem ocasió
d'aquests afanys de fer el bé i de
solidaritat, que s'adverteixen en les
noves generacions -i no només en
aquestes-, perquè descobreixin el
Salvador, anunciant la doctrina amb
do de llengües i posant les bases -a
poc a poc, per un pla inclinat- fins
que adquireixin una ferma vida
cristiana.

Exemple dels primers cristians

11. Us insisteixo que, sovint, ens
convé tornar a considerar la



conducta dels Apòstols i dels nostres
primers germans en la fe. Eren pocs,
no tenien mitjans humans, no
comptaven entre les seves files -així
va succeir, si més no, durant molt de
temps- amb grans pensadors o gent
de relleu públic. Es desenvolupaven
en un ambient social
d’indiferentisme, de manca de
valors, semblant, en molts aspectes,
al que ens toca ara afrontar.
Tanmateix, no es van acovardir. « 
Van tenir una conversa
meravellosa amb totes les
persones a les quals van trobar, a
les quals van cercar, en els seus
viatges i pelegrinatges. No hi
hauria Església, si els Apòstols no
haguessin mantingut aquest
diàleg sobrenatural amb totes
aquelles ànimes » [16] . Dones i
homes, els seus contemporanis, van
experimentar una transformació
profunda en ser tocats per la gràcia
divina. No es van adherir
simplement a una religió nova, més



perfecta que les que ja coneixien,
sinó que, per la fe, van descobrir
Jesucrist i se’n van enamorar d'ell,
del Déu-Home que s'havia lliurat en
sacrifici per ells i havia ressuscitat
per obrir les portes del Cel. Aquest
fet inaudit va penetrar amb enorme
força en les ànimes d'aquells
primers, conferint-los una fortalesa a
prova de qualsevol trencament.
«Ningú no ha cregut Sòcrates fins a
morir per la seva doctrina -anotava
senzillament sant Justí a mitjans del
segle II-, però, per Crist, fins els
artesans i els ignorants han
menyspreat, no només la opinió del
món, sinó també la por de la mort» 
[17] .

En un món que anhelava ardentment
la salvació, sense saber on trobar-la,
la doctrina cristiana es va obrir pas
com una llum encesa enmig de la
foscor. Aquells primers van saber,
amb el seu comportament, fer brillar
davant els conciutadans aquesta



claredat salvadora i esdevingueren
missatgers de Crist -senzillament,
amb naturalitat, sense ostentacions
cridaneres- amb la coherència entre
la seva fe i les seves obres. «Nosaltres
no diem coses grans, però les fem» 
[18] , va escriure un d’ells. I van
canviar el món pagà.

A la Carta apostòlica que va adreçar
a tota l'Església, en preparació del
gran jubileu de l'any 2000, el beat
Joan Pau II explicava que «en Crist la
religió ja no és un cercar Déu a les
palpentes (cf. Ac 17, 27 ), sinó una
resposta de fe a Déu que es revela:
resposta en la qual l'home parla a
Déu com el seu creador i Pare;
resposta feta possible per aquell
Home únic que és al mateix temps el
Verb consubstancial al Pare, en qui
Déu parla a cada home i cada home
és capacitat per respondre a Déu» 
[19] .

És qüestió de fe



12. Veig en aquestes paraules una
altra consideració que voldria
proposar, amb vista a la necessitat de
insistir sense treva en la tasca de la
nova evangelització de la societat.
Primer de tot necessitem fe i
esperança fermament assumides, o
sigui, caminar en cada moment
íntimament convençuts -amb un
convenciment que brolla del tracte
amb la Trinitat- que és possible
canviar el rumb d'aquest món nostre,
redreçar totes les activitats humanes
a la glòria del Senyor i la conversió
de les ànimes. Certament no hi
mancaran la lluita, els sofriments,
però sempre avançarem in laetitia ,
amb joia i confiança, perquè ens
assisteix la promesa divina: Demana-
m'ho, i et daré els pobles per herència,
posseiràs el món d'un cap a l'altre. ( 
Sal 2 , 8).

Impressiona -torno a repetir-
contemplar com els Apòstols, sense
més mitjans que la fe en Crist i



encoratjats per una esperança segura
i alegre, es van dispersar pel món
llavors conegut i van difondre la
doctrina cristiana arreu. ¡Sant
Josepmaria gaudia en celebrar les
seves festes, i les d'aquelles santes
dones que van acompanyar Jesús
durant els seus passos terrenals! Les
figures dels Apòstols, de Maria
Magdalena, de Llàtzer, de Marta i
Maria, germanes de Llàtzer,
l'entusiasmaven. De cada un, de
cadascuna, podem aprendre a creure
més, del tot, en Jesucrist i a estimar-
lo amb la intensitat amb què el van
estimar els qui el van tractar. Com
nosaltres, també ells es veurien amb
misèries i, malgrat l'escàs nombre en
comparació amb la població de les
nacions conegudes, van estendre la
llavor divina amb el seu exemple
quotidià i amb la seva paraula
confortadora.

Recordo la força amb què el nostre
Pare, en parlar de l'apostolat en un



ambient difícil, assegurava: « És
qüestió de fe!» Sí, és qüestió de fe!
Aquesta fe que, com assenyala el
Senyor en l'Evangeli, té la
capacitat de remoure les
muntanyes del seu lloc (cf. Mt 17,
20) i de superar qualsevol
obstacle, que és com els rius, que
obren llera fins al mar des les
penyes altes (cf. Sal 103/104, 10).
Per això us demano i em demano:
amb quina fe ens movem a l'hora
de l'apostolat, sabent que és
sempre hora? Estem veritablement
convençuts que, com escriu sant
Joan, aquesta és la victòria que ha
vençut el món, la nostra fe (1 Jn 5,
4)? Actuem en conseqüència?
Afrontem els obstacles que
sorgeixin amb esperit optimista,
amb moral de victòria? I per això,
donem suport cada activitat
apostòlica concreta amb l'oració i
amb el sacrifici? Donem testimoni
de la nostra fe, sense deixar-nos
atemorir per les dificultats de



l'ambient? Repetim més
freqüentment al Senyor: crec,
Senyor; ajuda la meva
incredulitat! (Mc 9, 24). Molt
profundament commovia a sant
Josepmaria aquesta petició del
pare d'aquell fill llunàtic. No ens
conformem amb les nostres
maneres d'implorar les virtuts
teologals al Senyor. Sant
Josepmaria, conscient que la fe és
un do sobrenatural que només Déu
pot infondre i intensificar en
l'ànima, manifestava en una
ocasió: «Cada dia, no una vegada
sinó moltes, l'hi repeteixo jo (...). Li
diré una cosa que li demanaven
els apòstols (...): adáuge nobis
fidem! (Lc 17, 5), Augmenta'ns la
fe. I afegeixo: spem, caritátem;
Augmenta'ns la fe, l'esperança i la
caritat » [20] .

Un ferm punt de suport



13. El Sant Pare Benet XVI, en
diverses ocasions, ha fet notar les
contradiccions del temps en què
vivim. « En nombroses parts del
món existeix avui un estrany oblit
de Déu. Sembla que tot marxi
igualment sense Ell però a la
vegada hi ha també un sentiment
de frustració, d'insatisfacció de tot
i de tots. Donen ganes d'exclamar:
no és possible que la vida sigui
així! Veritablement no. I d'aquesta
manera, al costat de l’oblit de Déu
existeix com un "boom" de les
religions. No vull desacreditar tot
allò que se situa en aquest context.
Pot donar-se també l'alegria
sincera del descobriment. Però,
sovint, la religió esdevé gairebé un
producte de consum. S'escull allò
que agrada, i alguns saben també
treure'n profit. Però la religió
cercada a la "mesura de cadascú"
fet i fet no ens ajuda. És còmoda,
però en el moment de crisi ens
abandona a la nostra sort » [21] . I



el papa conclou amb la següent
invitació: « Ajudeu els homes a
descobrir la veritable estrella que
ens indica el camí: Jesucrist» [22] .

Malgrat el clima de relativisme i
permissivitat dominant en estrats
amplis de la societat, moltes persones
es troben assedegades d'eternitat,
potser després d'haver tractat
inútilment de saciar la set en les
coses peribles. Quina gran veritat
s’amaga en aquelles conegudes
paraules de sant Agustí!: «Ens heu
fet, Senyor, per a vós i el nostre cor
està inquiet fins que descansa en
vós» [23] . Només Déu, en efecte,
satisfà completament els anhels de
l'esperit humà. Per això, som dones i
homes de forta pietat, que acudeixen
a les diverses maneres de resar -
l'autèntic lleva-penes- amb sincers
desitjos de ser més pregadors.
Apropem-nos a la santa missa amb fe
profunda, persuadits que es fa
sacramentalment present el sacrifici



del Calvari, el sacrifici que ens va
portar la salvació i ens revitalitza per
a la lluita de cada dia vers la
santedat.

14. Causava una impressió profunda
la fe, la pietat, el recolliment amb
què sant Josepmaria es ficava -cos i
ànima- en el moment de la
consagració eucarística. Es
meravellava cada dia, amb renovat
agraïment i nova devoció davant el
misteri de la transsubstanciació,
davant aquest lliurament del Fill de
Déu al Pare, amb l'Esperit Sant, per
les ànimes. Penso que no exagero en
afirmar que, en saber-se en aquests
instants ipse Christus , n'extreia tota
la força de la seva eficàcia i de la
seva extensa actuació apostòlica.
Amb idèntica fe ardent se’l veia
mentre repetia, abans de donar la
sagrada comunió, les paraules del
Baptista: ecce agnus Dei! Va exhortar
tots els catòlics, i ho repetia a les
seves filles i fills, als sacerdots, que



cal identificar-se amb Crist, perquè
així ens ha convidat Ell i perquè així
atraurem les ànimes cap a l’amor de
Déu. Actualitzar la nostra fe, com el
nostre Pare, precisament en el
moment de la transsubstanciació, és
una ajuda poderosa per fer de cada
dia una missa.

Aquesta certesa que Déu vol comptar
amb nosaltres pot i ha de constituir
un punt de suport ferm per renovar
diàriament el nostre afany apostòlic,
ha de ser un impuls que ens empenyi
-plens d'esperança i optimisme
sobrenatural- al servei de les
persones que passen al nostre costat:
« Ens hem d'encendre en el desig i
en la realitat de portar la llum de
Crist, l'afany de Crist, els dolors i
la salvació de Crist, a tantes
ànimes de col·legues, d'amics, de
parents, de coneguts, de
desconeguts -siguin qualsevulles
les seves opinions en coses de la
terra-, per donar-los a tots una



bona abraçada fraterna. Llavors
serem robí encès, i deixarem de
ser aquest no res, aquest carbó
pobre i miserable, per ser veu de
Déu, llum de Déu, foc de
Pentecosta! » [24] .

ALGUNS CAMPS PRIORITARIS

15. Arreu del món i sempre, cal fer
un apostolat profund de la
intel·ligència. "Comunicar" sobre la
veritat per "comunicar" la Veritat.
Aquesta és la síntesi de tota la tasca
apostòlica. No hi ha cansament en la
petició a Déu -amb humilitat, amb
insistència, amb confiança- que obri
a la seva llum les intel·ligències i els
cors. Força gent repeteixen, com els
Reis: hem vist sortir la seva estrella i
venim a adorar-lo ( Mt 2, 2). Ens ho
manifestaran si els que creiem en
Crist ens atansem a tots amb sincera
amistat, amarada de caritat i
comprensió, de simpatia també
humana, avalada per la vida de



pietat, i també amb agraïment pel bé
que no pocs realitzen en tantes àrees.

Meravella en l'actitud dels Reis -
comenta Benet XVI-, « es que es
prosternaren en adoració davant
un simple nen en braços de la seva
mare, no en el marc d'un palau
reial, sinó en la pobresa d'una
cabana a Betlem (cf. Mt 2, 11). Com
va ser possible? Què va convèncer
els Mags que aquell nen era "el rei
dels jueus" i el rei dels pobles?
Certament els va persuadir el
senyal de l'estrella, que havien vist
"en sortir", i que s'havia aturat
precisament sobre d'on hi havia el
Nen (cf. Mt 2, 9). Però tampoc
hauria estat suficient l'estrella, si
els Mags no haguessin estat
persones íntimament obertes a la
veritat. A diferència del rei
Herodes, obsessionat pels desitjos
de poder i riquesa, els Mags es van
posar en camí cap a la meta de la
seva recerca, i quan la van trobar,



encara que eren homes cultes, es
van comportar com els pastors de
Betlem: reconèixer el senyal i
adorar el Nen, oferint els dons
preciosos i simbòlics que havien
portat amb si » [25] .

No oblidem que « Nostre Senyor
s’adreça a tots els homes, perquè
vagin al seu encontre, perquè
siguin sants. No crida solament els
Reis Mags, que eren savis i
poderosos; abans ja havia enviat
als pastors de Betlem, no un estel,
sinó un dels seus àngels(cf. Lc 2, 9).
Però, pobres o rics, savis o no tan
savis, han de fomentar en l’ànima
la disposició humil que permet
d’escoltar la veu de Déu » [26] .

16. Aquesta tasca no està reservada a
persones que treballin en camps
especialment qualificats. De gran
eficàcia serà sempre l'apostolat
personal de cada cristià, en l'àmbit
en què habitualment es desenvolupa



la seva existència quotidiana. Per
això, us suggereixo que ens aturem,
en un examen personalíssim, sobre
com procurem ajudar les ànimes
perquè s’acostin a Déu: quina oració,
quins sacrificis, quantes hores de
feina ben acabada hem ofert; quines
converses hem mantingut -oralment,
per escrit- amb amics, parents,
companys, coneguts. Encomanem
aquesta santa preocupació als qui
amb nosaltres conviuen, perquè la fe
en l'eficàcia dels ensenyaments de
Crist ens ha d'estimular a servir i
estimar més els nostres germans i
germanes: ningú no ens pot deixar
indiferents.

L’apostolat de la intel·ligència, com
dic, és tasca de tots. Però, sense
perdre de vista els nombrosos camps
en què resulta urgent una nova
evangelització, avui és prioritari
amarar de la doctrina de Crist alguns
àmbits particulars. Només cal
considerar les tasques dels



governants, dels científics i
investigadors, dels professionals de
l'opinió pública, etc. Sense oblidar
que tots els homes i dones
experimenten -experimentem- la
necessitat d'escoltar la veu del
Senyor i seguir-la.

«La lluita per l'ànima del món
contemporani és enorme allà on
l'esperit d'aquest món sembla més
poderós», escrivia el beat Joan Pau II,
a causa de l'existència «de "moderns
areòpags", és a dir, de noves trones.
Aquests areòpags són avui el món de
la ciència, de la cultura, els mitjans
de comunicació; són els ambients on
es creen les elits intel·lectuals, els
ambients dels escriptors i els
artistes» [27] .

La investigació i l'ensenyament

17. Tot i que hem d'estar sempre
oberts a tots, queda clar que donar a
conèixer l'Evangeli a les persones
que es mouen en ambients



intel·lectuals té una gran
importància. Concretament, els qui
treballen en institucions
universitàries han de recordar unes
paraules del Senyor, adreçades a tots,
i cal considerar que especialment a
ells: vos estis lux mundi ( Mt 5, 14),
heu de ser llum del món. En efecte, la
seva tasca professional els col·loca a
l'avantguarda de la nova
evangelització. Sant Josepmaria, que
tant va impulsar -fins i tot abans de
1928- l'apostolat amb intel·lectuals,
escrivia: « La Universitat té com la
seva missió més alta el servei als
homes, l'ésser ferment de la
societat on viu » [28] .

Paraules que expressen molt bé
quina ha de ser la direcció apostòlica
que han de seguir els que actuen en
aquests ambients: ser ferment, donar
llum i calor -la llum i la calor de
l'Evangeli-perquè els seus amics i
col·legues, els seus alumnes, amarin
la seva ànima i la seva actuació amb



la bona nova de Crist, en plena
fidelitat al Magisteri de l'Església.
D'aquesta manera contribuiran a
l'evangelització de la cultura. De
perenne actualitat es demostra
aquell punt de Camí: « Has de donar
Amor de Déu i zel per les ànimes a
uns altres perquè aquests, al seu
torn, n’encenguin molts més que
són en un tercer pla, i cadascun
d’aquests últims, els seus
companys de professió. Quantes
calories espirituals necessites! —I,
¡quina responsabilitat tan gran si
et refredes!, i —no vull ni pensar-
hi—, ¡quin crim tan esgarrifós si
donessis mal exemple! » [29] .

No permetem que caigui en el buit el
sa repte de fomentar que moltes
persones i institucions, a tot el món,
promoguin -empentats per l'exemple
dels primers cristians- una nova
cultura, una nova legislació, una
nova moda, coherents amb la
dignitat de la persona humana i el



seu destí a la glòria dels fills de Déu
en Jesucrist (cf. 2 Cor 3, 18). Si tots
hem de pregar i col·laborar amb tota
generositat per assolir-ho, els
professors d'universitat i els
investigadors tenen l'obligació d'un
esforç profund i perseverant, per tal
d'aprofitar cadascuna de les ocasions
que els proporciona l'exercici de la
professió. La fe es configura, en
aquest context, com el suport per
avançar vers la veritat i alhora
maldem, per la mateixa força de la
virtut, a portar-la a tots els àmbits, i
ajudar a que la rebin o l’augmentin
aquells que ens envolten.

18. La investigació ocupa un lloc
destacat en la feina dels professors
universitaris i d'altres intel·lectuals.
En aquesta tasca, el cristià entestat a
la recerca i difusió de la veritat,
animat pel recte afany de col·laborar
en la configuració d'un saber que
superi la fragmentació i el
relativisme, descobreix constants



oportunitats per desenvolupar un
apostolat doctrinal profund. Cap
tema d'investigació, cap part de
l'ampli camp de l'ensenyament és
neutra des del punt de vista de la fe.
Tot el nostre quefer, fins unes lliçons
de ciències químiques -per posar un
exemple ben gràfic- poden cooperar
o no a l'extensió del regne de Crist. « 
La necessària objectivitat
científica rebutja justament tota
neutralitat ideològica, tota
ambigüitat, tot conformisme, tota
covardia: l'amor a la veritat
compromet la vida i la feina
sencera del científic » [30] . Si al
professor, a l'investigador, el mou
principalment el desig de donar
glòria a Déu i de servir les ànimes,
llavors la coherència cristiana del
seu exemple, la disponibilitat que
mostra cap a alumnes i
col·laboradors, la rectitud amb què
enfoca la seva tasca, l’interès per
formar els seus deixebles i
transmetre el seu saber,



contribueixen indubtablement a què
les persones que l'escolten o que
reben el ressò de la seva feina,
descobreixin o palpin l'empremta
dels seguidors de Crist.

D'altra banda, aquests treballs
científics faciliten les relacions
professionals amb investigadors
prestigiosos del mateix país o d'altres
països; menen a establir amistats
sinceres, que són l'ambient natural
de l'apostolat personal, que facilita
aconseguir que els col·legues, en la
seva tasca investigadora, respectin
almenys els principis morals
fonamentals.

Els catòlics responsables que
intervenen en aquests llocs crucials
per a la nova evangelització, haurien
de demanar-se com arribar, en la
mesura de les seves possibilitats,
també als mitjans de comunicació i
als fòrums d'opinió, per transmetre
bona i sòlida doctrina en matèries de



la seva especialitat: col·laborant en la
premsa, intervenint en programes de
ràdio i de televisió o a través
d'Internet, participant en activitats
culturals, oferint una opinió
científica autoritzada sobre temes
que sorgeixen en el debat públic, etc.
I, al seu torn, els catòlics que
promouen empreses de comunicació
i opinió pública, o treballen
professionalment en aquests mitjans,
han esforçar-se perquè les seves
pàgines o les seves càmeres
presentin, amb alçada i rigor tot allò
net i recte que es realitza en aquests
espais.

M'interessa que quedi ben clar que
els qui intervenen en aquestes àrees
han de sentir la responsabilitat de
treure partit als seus talents, sense
oblidar que moltes persones, amb
treballs materials o aparentment de
poc relleu, s'esforcen a convertir la
seva ocupació en pregària a Déu,
perquè els homes i dones que



compten en les àrees que dirigeixen
la societat sàpiguen ser enterament
responsables, conscients que Déu els
demanarà comptes del seu
rendiment, i han de mostrar-se molt
agraïts als qui treballen, per així dir-
ho, en la penombra. Ve molt al cas
allò que comentava sant Josepmaria:
qui té més importància, el rector
d’una universitat o l'última persona
que atén la manutenció de l'edifici? I
es contestava sense dubtar: aquell
que fa la seva tasca amb més fe, amb
més afany de santedat.

Harmonia entre fe i raó

19. Els que ens sabem fills de Déu
hem de propagar que no hi ha
«motiu de competitivitat alguna
entre la raó i la fe: una està dins de
l'altra, i cadascuna té el seu propi
espai de realització (...). Déu i l'home,
cada un en el seu respectiu món, es
troben així en una relació única. En
Déu hi ha l'origen de cada cosa, en Ell



es troba la plenitud del misteri, i
aquesta és la seva glòria; a l'home li
correspon la missió d'investigar amb
la seva raó la veritat, i en això
consisteix la seva grandesa» [31] .

Manté plena actualitat l'horitzó que
descrivia sant Josepmaria: « Sobre la
base ferma d'un saber científic
profund, hem de mostrar que no hi
ha cap oposició entre la fe i la raó
» [32] , sinó que, al contrari, ha
d'haver una plena sintonia, perquè
els dos àmbits de coneixement
procedeixen de Déu, del Logos
creador que, a més, s'ha fet home.

A la Carta apostòlica Novo millennio
ineunte , Joan Pau II va escriure: «Per
l'eficàcia del testimoni cristià,
especialment en aquests camps
delicats i controvertits, és important
fer un gran esforç per tal d'explicar
adequadament els motius de les
posicions de l'Església, subratllant,
sobretot, que no es tracta d'imposar



als no creients una perspectiva de fe,
sinó d'interpretar i defensar els
valors radicats en la naturalesa
mateixa de l'ésser humà. Llavors la
caritat esdevindrà necessàriament en
servei a la cultura, a la política, a
l'economia, a la família, perquè a tot
arreu es respectin els principis
fonamentals, dels quals depèn el
destí de l'ésser humà i el futur de la
civilització» [33] . Per aquesta tasca,
cal do de llengües, que s'aconsegueix
quan s'invoca amb fe l'Esperit Sant i
es posen els mitjans humans.

De tots és coneguda la plena llibertat
que, dins de la doctrina catòlica,
l'Església reconeix als seus fills en la
pròpia actuació professional i en tant
que ciutadans, com els altres
ciutadans. La sensibilitat cap als
problemes humans, el sentit
sobrenatural per judicar-los i
resoldre'ls cristianament, a la llum
de consciència ben formada, ha
d'esperonar la responsabilitat



apostòlica personal, per aportar al
debat científic una visió més humana
i sempre cristiana. Per això, convé
abordar amb rectitud seriosa aquells
treballs que presenten especial
rellevància doctrinal i ètica, en les
àrees científiques i humanistes
pròpies de cada un. La crisi moral
per la qual travessa la societat, i la
necessitat perenne d'evangelitzar,
fan encara més urgent que els
investigadors cristians no s’aturin en
aquesta tasca i desenvolupin amb
constància i profunditat aquests
temes, per contribuir a resoldre
correctament els problemes actuals.

La moralitat pública

20. Un altre repte prioritari
d'evangelització és el de la moralitat
pública. Un dels obstacles que amb
major virulència s'oposa al regnat de
Crist, en les ànimes i en tota la
societat, s'alça amb l'onada de
sensualitat que envaeix els costums,



les lleis, les modes, els mitjans de
comunicació, les expressions
artístiques. Per frenar aquest atac
virulent, a més de pregar i de
convidar a pregar, de reparar i de
moure a la reparació, moguts per
una responsabilitat cristiana i també
humana, hem de mobilitzar moltes
persones -catòlics o no, però homes i
dones de bona voluntat- instant-los
que sentin la urgència de fer
quelcom. Sobren els laments estèrils,
i molt més qualsevol actitud
d'indiferència, de conformar-se amb
no causar personalment el mal. Per
contra, a tota hora es presenta el
moment propici de llançar-se amb
més empenta a un apostolat capil·lar,
a una mudança radical, començant
per la mateixa vida, la mateixa llar,
el mateix ambient professional.

Escoltem l'Apòstol dels gentils, que
ens exhorta: a no deixar perdre la
gràcia que heu rebut de Déu. Perquè
diu: " T'he escoltat a l'hora favorable,



t'he ajudat el dia de la salvació ". Ara
és l'hora favorable, ara és el dia de la
salvació (2 Cor 6, 1-2). Hem de
procedir els cristians amb la
seguretat de la fe, precisament per
guarir tot allò que al nostre voltant
desentona amb la llei de Déu, sense
respectes humans, sense por que es
noti la nostra condició de persones
convençudes de la nostra fe. Hi ha
valors que no són negociables, com
repetides vegades ha manifestat
Benet XVI: « La protecció de la vida
en totes les seves etapes, des del
moment de la concepció fins a la
mort natural, el reconeixement i
promoció de l'estructura natural
de la família, com unió entre un
home i una dona basada en el
matrimoni, i la seva defensa
contra els intents d'equiparar
jurídicament a formes radicalment
diferents d'unió que, en realitat, la
perjudiquen i contribueixen a la
seva desestabilització, enfosquint
el seu caràcter particular i el seu



irreemplaçable paper social; la
protecció del dret dels pares a
educar els fills » [34] .

El papa aclaria que « aquests
principis no són veritats de fe,
encara que rebin de la fe una llum
i confirmació nova. Estan inscrits
en la mateixa naturalesa humana
i, per tant, són comuns a tota la
humanitat. L'acció de l'Església en
la seva promoció no és, doncs, de
caràcter confessional, sinó que
s'adreça a totes les persones,
prescindint de la seva afiliació
religiosa. Aquesta acció és tant
més necessària com més es neguen
o tergiversen aquests principis,
perquè això constitueix una ofensa
contra la veritat de la persona
humana, una ferida greu causada a
la justícia mateixa » [35] .

21. Idèntic raonament, amb igual
motiu, cal sostenir sobre punts
essencials de la doctrina cristiana



que pateixen, en els nostres dies, un
assetjament intolerant per part de
grups de persones cegament
obstinades a eliminar el sentit
religiós de la societat civil.
Desgraciadament n’abunden els
exemples; des d’atacs basts a
Jesucrist, a qui miren de posar en
ridícul, fins acusacions calumnioses
contra l'Església, els ministres, les
institucions.

La tasca del cristià, que vol ser
coherent amb la seva vocació, és
mostrar el Crist als altres, saber-se
altaveu -primer amb l'exemple, però
també amb la paraula oportuna- dels
ensenyaments de l'Església,
especialment en els temes més
debatuts a l'opinió pública. Ve a la
memòria allò que tan clarament va
exposar Mons. Álvaro: «Així com cal
escombrar primer la pròpia casa (...),
cada un ha d'examinar com es
preocupa d'aquesta comesa
eminentment cristiana» [36] .



Paraules que sonen com un ressò de
la predicació de l'Apòstol als primers
fidels : Aquesta és la voluntat de Déu:
que visqueu santament (...) que
cadascú sàpiga dominar el seu propi
cos amb santedat i amb respecte,
sense deixar-se endur per la passió
com fan els pagans que no reconeixen
Déu. Que ningú no perjudiqui els
altres germans (...) En efecte, Déu ens
ha cridat a viure santament i no de
manera impura (1 Ts 4, 3-7).

La recomanació de sant Pau
adquireix singular relleu en les
circumstàncies presents. Resulta
impossible, en efecte, lluitar
eficaçment contra aquesta onada
llefiscosa i bruta que pugna per
embolicar-ho tot, si en el nostre
interior s'admet alguna complicitat -
encara que sembli petita-amb
aquestes « coses perverses, que
pugen i pugen, bullint dintre teu,
fins a voler ofegar amb la seva
fragant podridura els grans



ideals, els manaments sublims que
el mateix Crist t’ha posat dins el
cor » [37] .

Amb el mateix relleu, el text de sant
Gregori Nazianzè destaca allò que el
beat Joan Pau II citava en la seva
exhortació apostòlica sobre la missió
dels bisbes. Així s'expressava aquest
pare i doctor de l'Església: «Primer
purificar-se i després purificar,
primer deixar-se instruir per la
saviesa i després instruir, primer
esdevenir llum i després il·luminar,
primer acostar-se a Déu i després
portar els altres a Ell; primer ser
sants i després santificar» [38] .

Perquè no ens considerem millors
que els altres -i no ens equivoquem
en aquesta apreciació-, ens convé
tornar una vegada i una altra a
tractar d'adequar el més
perfectament possible la nostra
situació personal a la doctrina de
Jesucrist. Hem de persuadir-nos que,



primer, hem de lluitar en el nostre
interior, decidits de veritat a
conformar amb el voler de Déu els
nostres pensaments, projectes,
paraules i obres, fins els més petits: " 
La lluita té un front dins de
nosaltres mateixos, el front de les
nostres passions. Vigila qui lluita
interiorment, per apartar-se
decididament de l'ocasió de pecat,
d’allò que pot debilitar la fe,
esvair l'esperança o desmillorar
l’amor » [39] .

22. Aquí se centra -se centrarà
sempre- un punt d'examen diari per
als mesos propers. Com és la nostra
lluita per la santedat? ¿Descendim a
detalls concrets, en sintonia amb allò
que ens suggereixen a la direcció
espiritual personal? ¿Acudim sovint
al Senyor, implorant una fina
delicadesa de consciència -que en res
coincideix amb els escrúpols-, per
descobrir les petites clivelles en els
murs de l'ànima, per les quals



intenta introduir-se l'enemic restant
eficàcia també a la nostra tasca
apostòlica? ¿Ens omple d’alegria la
possibilitat de trobar nous punts de
lluita, per afrontar-los decididament,
esportivament, sostinguts per la
gràcia de Déu?

Non enim vocávit nos Deus in
immundítiam sed in sanctificatiónem
(1 Ts 4, 7). Ens ha cridat Déu, no a la
immundícia, sinó a la santedat. Tot i
que pretenguin inculcar una altra
cosa alguns mitjans de comunicació o
desviacions de qualsevol tipus -amb
la complicitat, en primer terme, de
les nostres tendències desordenades-,
la lluita per la netedat de conducta es
mostra sempre atractiva, sempre
possible; per tant, en qualsevol
circumstància pot i ha de proposar-se
aquest ideal a cada persona, per
aparentment lluny que es trobi
d'aquesta meta. No hi ha criatura
humana que no cerqui un agafador
on agafar-se, en aquest mar d'onades



i tempestes que travessa la nostra
època, i que realment no és una
situació nova. Els cristians tenim la
immensa fortuna i capacitat de
transmetre aquesta seguretat, que
molts anhelen potser sense adonar-
se'n. Seguim endavant, lluitant amb
alegria les batalles del Senyor (cf. 1 
Mac 3, 2), in hoc pulchérrimo caritatis
bello , en aquesta bellíssima lluita de
caritat de la qual el desenllaç feliç es
troba plenament assegurat, amb la
victòria del Senyor, per als qui es
mantenen fidels al seu amor.

23. Benet XVI ha subratllat
recentment la importància de
recórrer habitualment al sagrament
de la penitència. Parlant a sacerdots i
candidats al sacerdoci, en el context
de l'Any de la fe, afirmava que « la
celebració del sagrament de la
reconciliació és per si mateixa
anunci i per això camí que cal
recórrer per a l'obra de la nova
evangelització. En quin sentit la



confessió sacramental és "camí
"per a la nova evangelització? En
primer lloc perquè la nova
evangelització treu limfa vital de
la santedat dels fills de l'Església,
del camí quotidià de conversió
personal i comunitària per
conformar-se cada vegada més
profundament a Crist. I hi ha un
vincle estret entre santedat i
sagrament de la reconciliació,
testimoniat per tots els sants de la
història. La conversió real del cor,
que és obrir-se a l'acció
transformadora i renovadora de
Déu, és el "motor" de tota reforma
i es tradueix en una veritable força
evangelitzadora. A la confessió el
pecador penedit, per l'acció
gratuïta de la misericòrdia divina,
és justificat, perdonat i santificat;
abandona l'home vell per revestir-
se de l'home nou. Només qui s'ha
deixat renovar profundament per
la gràcia divina pot portar en si



mateix, i per tant anunciar, la
novetat de l'Evangeli » [40] .

La institució familiar

24. A l'Obra, hem de desenvolupar-
nos sempre amb l'optimisme i amb la
visió sobrenatural que van annexos a
la filiació divina, però no podem
ignorar que, a hores d'ara, un dels
àmbits més amenaçat per l'onada de
l'hedonisme és la família. Entre els
seriosos perjudicis que aquesta
situació produeix, salta als ulls
l'augment de les infidelitats
matrimonials i la creixent dificultat
perquè la gent jove es trobi en
condicions d'escoltar i de seguir la
crida de Déu, sobretot al celibat
apostòlic. Per això, avui es revela
especialment urgent i necessària una
«croada de virilitat i de puresa » 
[41] , en els diferents nivells de la
societat.

En aquesta lluita de netedat, com en
totes les altres virtuts, adquireix gran



importància la delicadesa per
practicar personalment aquesta
afirmació joiosa que és la santa
puresa, dins l'estat de cada un, i
també per no descuidar la influència
que hom pot exercir mitjançant
l’apostolat d'amistat i de confidència.
A més, sempre són útils els estudis
interdisciplinaris sobre com
promoure que moltes persones i
institucions, arreu del món, fomentin
-seguint l'exemple dels primers
cristians- una nova cultura, una nova
legislació, una nova moda, a les quals
em referia abans.

Caldrà pregar amb perseverança,
caldrà treballar molt, per assolir un
objectiu tan ambiciós. Però així, els
cristians es forgen les metes:
magnànimes en els desitjos i
adaptades a la realitat d’allò que
individualment s'està en condicions
d'assolir. Hem de convèncer-nos que
cadascun està capacitat per arribar a
més, a força més del que pensem, a



força de coses petites -afirmacions,
exemples, santa intransigència- en el
propi ambient. Em ve a la memòria
una imatge que feia servir sant
Josepmaria a propòsit del problema
ecològic. La faig present aquí, perquè
em sembla molt il·lustrativa del que
vaig comentant.

« Recentment els deia als vostres
germans grans, recordant que
hem xerrat tantes vegades de
barques i de xarxes, que ara es
parla i s'escriu molt en tots els
llocs d'ecologia. I es dediquen, en
els rius i en els llacs, i en tots els
mars, a prendre mostres d'aigua,
a analitzar-les... Gairebé sempre
el resultat és que allò està en
males condicions: els peixos no
disposen d'un ambient sa,
habitable. Quan hem parlat de
barques i de xarxes, vosaltres i jo
ens referíem sempre a les xarxes
de Crist, a la barca de Pere, i a les
ànimes. Per alguna cosa va dir el



Senyor: veniu amb mi, que jo us
faré pescadors d'homes (Mt 4, 19).
Doncs, pot passar que algun
d'aquests peixos, d'aquests homes,
veient què està succeint a tot el
món i dins l'Església de Déu,
davant aquest mar que sembla
cobert d'immundícia, i davant
aquests rius plens com de baves
repugnants, on no troben aliment
ni oxigen, si aquests peixos
pensessin -i estem parlant d'uns
peixos que pensen, perquè tenen
ànima-, se’ls podria ocórrer de
dir: prou, jo dono un salt, i ¡fora!
No paga la pena viure així. Me'n
vaig a refugiar-me a la riba, i allí
donaré unes alenades, i respiraré
una miqueta d'oxigen. Prou! No,
fills meus, nosaltres hem de seguir
enmig d'aquest món podrit, enmig
d'aquest mar d'aigües tèrboles,
enmig d'aquests rius que passen
per les grans ciutats i pels
llogarets, i que no tenen en les
seves aigües la virtut d'enfortir el



cos, d'apagar la set, perquè
enverinen. Fills meus, enmig del
carrer, enmig del món hem de ser
sempre, mirant de crear al nostre
voltant un recer d'aigües netes,
perquè vinguin altres peixos, i
entre tots anem ampliant el recer,
purificant el riu, tornant la seva
qualitat a les aigües del mar » 
[42] .

25. Enmig de conjuntures socials i
morals semblants o pitjors que les
que travessem ara, va començar
l'Església amb l'afany de canviar
l'atmosfera del decadent Imperi
Romà, i així hem de treballar els
cristians sempre, cercant amb decisió
portar l'ambient de Crist a la
humanitat.

En aquesta comesa juguen un paper
insubstituïble els pares i les mares de
família: el seu afany per imprimir un
to profundament cristià a casa i en
l'educació dels fills, farà d'aquestes



famílies focus de conducta cristiana,
recers d'aigües netes que influiran en
molts matrimonis, facilitant d'altra
banda que brollin vocacions de
lliurament a Déu al sacerdoci i en les
realitats eclesials més diverses, tant
en l'àmbit civil com en la vida
consagrada, i noves « llars
lluminoses i alegres », com
comentava sant Josepmaria.

Als pares i mares de família els
correspon per dret propi -insisteixo-
una gamma àmplia d'apostolat
personal amb diverses
manifestacions. I res més lògic que
lliurement s'associïn a moltes
persones que experimenten
problemàtiques similars, per
afrontar aquesta situació de clara
transcendència: l'ús del temps lliure,
l'esbarjo i la diversió, els viatges, la
promoció de llocs adequats perquè
les filles i els fills vagin madurant
humanament i espiritualment, etc.
Als matrimonis amb fills en edat



escolar, els competeix -com a part
molt important de la seva
responsabilitat educativa- l'elecció i
fins i tot la promoció d'escoles i clubs
juvenils; i a més és evident la gran
importància de la seva intervenció
activa en la marxa dels centres
escolars que freqüenten els nois o
noies, utilitzant tots els instruments
que la llei posa a les seves mans, per
orientar-los adequadament.

En aquests últims temps, després de
molts anys de propaganda a favor de
la coeducació, s'està obrint camí la
idea que l'educació separada de nens
i nenes, en els nivells primari i mitjà,
resulta beneficiosa per a la formació
de les noves generacions. Convé no
desentendre’s d'aquesta tasca, i
afavorir la tasca d'investigació i de
divulgació -en els aspectes jurídic,
pedagògic i d'opinió pública- per
mostrar la legitimitat i avantatges
d'aquesta manera de procedir, que
comporta un gran respecte cap a les



nenes i els nens, cap a les noies i els
nois adolescents, i una comprovada
eficàcia educativa, i també de
formació humana.

26. Igualment, en aquest context, cal
un recte concepte de la llibertat, ja
que sovint s'identifica
equivocadament aquest do amb la
simple capacitat de triar allò que més
ve de gust en cada moment, el que
satisfà el caprici o la comoditat, sense
considerar el seu íntim lligam amb la
veritat. La llibertat, un gran bé
natural, restà debilitada pel pecat,
però Crist la va sanar amb la gràcia i
la va elevar a la categoria de la nova
i veritable llibertat sobrenatural: la
dels fills de Déu (cf. Rm 8, 18-19. 21).
Sant Josepmaria, precisament perquè
se sabia i se sentia molt fill de Déu
Pare -filiació que comporta la veritat
més íntima de l'home i de la dona-,
va arribar a assolir una comprensió
especialment fonda de la llibertat
cristiana, i va posar en guàrdia



contra « l’engany dels qui es
conformen amb una trista
cridòria: llibertat, llibertat! Molts
cops -advertia-, dins aquest mateix
clam, s’hi amaga una tràgica
servitud: perquè l’elecció que
s’estima més l’error, no allibera;
és Crist l’únic que allibera (cf. Ga
4, 31), ja que només Ell és el Camí,
la Veritat i la Vida. (cf. Jn 14, 6) » 
[43] . I afegia: « La llibertat
adquireix el seu autèntic sentit
quan s’exercita en servei de la
veritat que rescata, quan
s’esmerça cercant l’amor infinit de
Déu, que ens deslliga de tota
servitud » [44] .

Com a ciutadans responsables, els
cristians hem de fer tot el possible
per defensar i promoure la llibertat
pròpia i la dels altres, i -alhora-
ajudar a tots a descobrir aquesta
nova llibertat: hac libertáte nos
Christus liberávit ( Gal 5, 1 ), amb la
qual Crist ens ha alliberat. Es tracta



d'una de les tasques més urgents de
la nova evangelització. Ja he recordat
que les persones que han de
santificar-se en l'estat matrimonial
juguen un paper insubstituïble en
aquesta comesa, però desitjo recalcar
que l'obligació de difondre la recta
doctrina sobre el matrimoni i la
família incumbeix la responsabilitat
de cadascuna i de cadascun.

CONÈIXER I PROFESSAR LA FE

27. Tots els esforços per dur a terme
la nova evangelització -sigui en
l'apostolat de la intel·ligència, sigui
en els camps prioritaris que acabo
d'assenyalar- han de sustentar-se en
el sòlid fonament de la fe. Sense fe,
en efecte, és impossible agradar a
Déu ( He 11, 6), diu la Sagrada
Escriptura.

Aquesta virtut teologal, porta de la
vida cristiana, demana l'adhesió
lliure de l'intel·lecte, i condueix a la
fidelitat plena a la Voluntat de Déu,



actualitzada amb les veritats que ens
ha revelat, transmetent la seguretat
que han de ser acceptades per la
mateixa autoritat del Creador que,
com narren els passatges expressos
del Gènesi, només ha volgut el bé de
tota la creació. Per això, la fe
seriosament assumida i practicada,
estimula una continuada confiança,
plena, en Déu, que ens assegura –a
l’exercitar-nos en aquest abandó
lliure i responsable- la participació
en la seva mateixa vida divina, que
se'ns ha comunicat amb aquestes
veritats com a camí per assolir la
unió amb el mateix Déu.

« En aquesta perspectiva, l’Any de
la fe és una invitació a una
autèntica i renovada conversió al
Senyor, únic Salvador del món.
Déu, en el misteri de la seva mort i
resurrecció, ha revelat en plenitud
l’amor que salva i crida els homes
a la conversió de vida mitjançant
la remissió dels pecats (cf. Ac 5,31).



Per a l’apòstol Pau, aquest amor
porta l’home a una nova vida: «Pel
baptisme hem estat sepultats amb
ell i hem participat de la seva
mort, perquè, així com Crist, per
l’acció de la glòria del Pare, va
ressuscitar d’entre els morts,
també nosaltres emprenguem una
vida nova» ( Rm 6,4). Gràcies a la
fe, aquesta vida nova plasma tota
l’existència humana en la novetat
radical de la resurrecció » [45] .

Exemples de fe

28. L’epístola als Hebreus posa
davant els nostres ulls una successió
d'homes i dones fidels que, al llarg de
la història de la salvació, des del just
Abel, van creure en Déu i es van
adherir a Ell amb totes les energies
de la seva intel·ligència i de seva
voluntat, esmerçant joiosament
l’existència en el seu servei (cf. He 11,
4-40). Hi destaca la figura d'Abraham,
el nostre pare en la fe [46] , de qui



hem d'aprendre també la fortalesa
de la seva esperança en Déu, perquè
tots hem de créixer en vida teologal
al llarg dels pròxims mesos, fiant-nos
més i més dels mitjans que ens
menen al Cel, i demanant amb
fermesa a la Trinitat que ens
augmenti la fe, l'esperança, la caritat.

Quan es trobava a la ciutat d'Ur, a
Caldea, «Abraham va sentir la
paraula del Senyor que l’arrencava
de la seva terra, del seu poble, i en
certa manera de si mateix, per fer-ne
un instrument del designi de salvació
que abastava el futur del poble de
l'aliança i, fins i tot, de tots els
pobles» [47] . Immediatament, sense
una vacil·lació, el patriarca es va
posar en camí.

Gràcies a la fe, Abraham, cridat per
Déu, va obeir i se n'anà cap al país que
havia de rebre en herència. Abraham
sortí sense saber on anava. Gràcies a
la fe, va residir com a estranger a la



terra promesa, vivint en tendes amb
Isaac i Jacob, hereus com ell de la
mateixa promesa. És que esperava
aquella ciutat ben fonamentada que té
Déu mateix com a arquitecte i
constructor. Gràcies a la fe, també
Sara, que era estèril, va obtenir la
capacitat de fundar un llinatge, tot i
que li havia passat l'edat; és que va
posar la confiança en aquell que li
havia fet la promesa. Per això, d'un
sol home, Abraham, que ja era a les
portes de la mort, en nasqué una
descendència tan nombrosa com les
estrelles del cel i com els grans de
sorra de la platja ( He 11, 8-12).

La mateixa epopeia de creure
fermament continua i es
desenvolupa -amb una intensitat i
extensió major- en el Nou Testament.
Mestra inigualable se'ns mostra la
Verge santíssima, que " per la fe, va
acollir la paraula de l’àngel i va
creure en l’anunci que seria la
Mare de Déu en obediència del seu



lliurament (cf. Lc 1, 38). En la visita
a Elisabet va entonar el seu càntic
de lloança a l’Omnipotent per les
meravelles que fa en els qui
s’encomanen a Ell (cf. Lc 1, 46-55).
Amb goig i tremolor va infantar el
fill únic, mantenint intacta la
virginitat (cf. Lc 2, 6-7). Confiada
en el seu espòs Josep, va portar
Jesús a Egipte per salvar-lo de la
persecució d’Herodes (cf. Mt 2,
13-15). Amb la mateixa fe va seguir
el Senyor en la predicació i va
romandre amb ell fins al Calvari
(cf. Jn 19,25-27). Amb fe, Maria va
assaborir els fruits de la
resurrecció de Jesús i, guardant
tots els records en el cor (cf. Lc 2,
19.51), els va transmetre als Dotze,
reunits amb ella al Cenacle per a
rebre l’Esperit Sant (cf. Ac 1, 14; 2,
1-4) » [48] .

Per això, meditar i endinsar-se en la
fe de Maria ens porta i ajuda a sentir
la dependència total que tenim de



Déu; dependència que ens fa
entendre que, agafats fermament a la
seva mà, ens tornem capaços de
complir meravelles, amb un relleu
extraordinari per la nostra mateixa
existència, per l'Església, per a la
corredempció que ens ha estat
confiada, un relleu extraordinari que
baixa lògicament als quefers i
petiteses, aparentment més
indiferents, ja que amb Déu 
possumus! , ho podem tot, i sense Ell, 
nihil, res.

Per la fe, els Apòstols ho van deixar
tot per seguir el Mestre . De la
mateixa manera van actuar els
deixebles de la primera hora, i els
màrtirs que van lliurar la vida per
testimoniar l'Evangeli, i
innombrables cristians de tots els
temps, també recents. « Per la fe,
homes i dones de tota edat, els
noms dels quals estan escrits en el
llibre de la vida (cf. Ap 7, 9; 13, 8),
han confessat al llarg dels segles la



bellesa de seguir el Senyor Jesús
allí on se’ls cridava a donar
testimoniatge del seu ser cristians:
a la família, a la feina, en la vida
pública i en l’exercici dels
carismes i ministeris que s’els
confiaven » [49] .

L'exemple de sant Josepmaria

29. Fixem els nostres ulls en la
història de l'Església, en la qual mai
no han faltat homes i dones que han
estat instruments en les mans de Déu
per donar nou impuls i vitalitat a la
fe del poble cristià en moments de
dificultat. Jo penso en l'exemple del
nostre fundador. Sant Josepmaria va
meditar molt sobre la figura i la
resposta d'aquells predecessors
nostres en la fe. Per això, com el
patriarca Abraham, el nostre Pare va
abandonar els seus projectes nobles
i, obedient a la veu divina, es va fer
pelegrí per tots els camins del món,
per ensenyar als germans i germanes



una doctrina « vella com l'Evangeli
i com l'Evangeli nova » [50] : que
Déu ens convoca a tots a ser sants en
la feina i en les circumstàncies de la
vida quotidiana, enmig de les
realitats temporals. Va ser un home,
un sacerdot, de fe i d'esperança:
virtuts que, juntament amb la caritat,
el Senyor va infondre
progressivament en la seva ànima.
Per conrear aquesta fe gegant i
aquesta gran esperança, va
aconseguir la capacitat de dur a
terme la missió que havia rebut, i
avui són innombrables -com les
estrelles del cel, com les sorres de la
platja ( Gn 22, 17)- les persones de
diferent edat, raça i condició que es
nodreixen d'aquest esperit i cerquen
així la glòria de Déu.

L'existència de sant Josepmaria
manifesta que cada jornada nostra
pot i ha de ser temps de fe,
d'esperança, d'amor, sense
concessions a l'egoisme. Convé,



doncs, que ens preguntem com es
manifesten les virtuts teologals en el
nostre capteniment diari: si sabem
reconèixer la mà provident del
nostre Pare Déu en totes les
circumstàncies, tant en les que es
presenten amb un aspecte favorable
com en aquelles que semblen
adverses; és a dir, si estem
fermament convençuts que ó mnia
possibília credénti ( Mc 9, 23), que tot
és possible al qui creu, encara que no
tingui mèrits personals i mitjans
humans; si som optimistes en
l'apostolat, amb un optimisme
sobrenatural basat en la convicció
que -com afirma l'Apòstol- ómnia
possum in eo, qui me confórtat ( Fl 4,
13), tot ho podem en Crist, que és la
nostra fortalesa.

Potser hàgim de concloure que
encara no ens exercitem amb
suficient intensitat en aquestes
virtuts. Cal, llavors, aplicar les
consideracions de sant Josepmaria: « 



Ens falta fe. El dia que visquem
aquesta virtut —tot confiant en
Déu i en la seva Mare—, serem
valents i lleials. Déu, que és el Déu
de sempre, obrarà miracles per
mitjà de les nostres mans. —
¡Dóna’m, oh Jesús, aquesta fe, que
de debò desitjo! Mare meva i
Senyora meva, Maria Santíssima,
fes que jo cregui! » [51] .

El nostre Pare va implorar moltes
vegades, per a si mateix, per als seus
nombrosos fills i filles, i per a tots els
cristians, el creixement en les virtuts
teologals: adáuge nobis fidem, spem,
caritátem! , augmenta'ns la fe,
l'esperança i l'amor, deia cada dia,
demanant també -sense paraules,
amb el cor- mentre alçava l’Hòstia o
el calze a la santa missa. El movia
l'única finalitat de ser millor servent
-i que fóssim millors servents- de Déu
i de les ànimes en qualsevulla hora i
situació. En això rau, insisteixo, el
pressupost necessari perquè el



caminar de l'Església s'ompli de nous
fruits, ara i sempre. Com escriu el
papa, « desitgem que aquest Any
susciti en tot creient l’aspiració a
confessar la fe amb plenitud i
convicció renovada, amb confiança
i esperança » [52] .

« Reflexionar sobre el mateix acte
amb què es creu -afegeix el Papa-, és
un compromís que tot creient ha
de fer seu, sobretot en aquest Any .
No és casualitat que els cristians,
en els primers segles, estiguessin
obligats a aprendre de memòria el
Credo. Això els servia com a oració
quotidiana per a no oblidar el
compromís assumit amb el
baptisme » [53] .

Demanar la fe i aprofundir en
aquesta virtut

30. Al llarg d'aquests mesos -tant de
bo aconseguim crear aquest ànim
per sempre-, en resar el Credo en la
missa i en altres moments, maldem



per professar la fe de l'Església amb
més consciència, amb una atenció
més immediata a les paraules i al seu
significat. També suposarà una gran
ajuda l'estudi i la freqüent meditació
dels diversos articles que componen
el Símbol. Entre els mitjans que
Benet XVI suggereix per donar relleu
i veritable eficàcia a aquest temps,
un de primordial importància es
concreta en l'estudi del Catecisme de
l'Església catòlica -o també del seu
Compendi-, preciosa herència del
concili Vaticà II, on es recullen de
manera completa, orgànica i
ordenada totes les veritats de la
doctrina catòlica.

« Hi ha una unitat profunda entre
l’acte amb què es creu i els
continguts als quals donem el
nostre assentiment » [54] . El
coneixement dels continguts de la fe
és essencial per poder donar-los el
propi assentiment, per adherir-se
plenament amb la intel·ligència i la



voluntat a allò que proposa l'Església;
aquesta acceptació implica, per tant,
que, quan es creu, s'acull lliurement
tot el misteri de la fe, ja que Déu
mateix garanteix la seva veritat en
revelar i oferir a la nostra raó el seu
misteri d'amor.

« Per altra part -continua el papa-, 
no podem oblidar que algunes
persones del nostre context
cultural, tot i que no reconeixen en
ells el do de la fe, cerquen amb
sinceritat el sentit últim i la veritat
definitiva de la seva existència i
del món. Aquesta recerca és un
autèntic «preàmbul» de la fe,
perquè porta les persones pel camí
que mena al misteri de Déu » [55] .

No defallim en el magnífic intent de
descobrir les inquietuds espirituals
que habiten en totes les ànimes, per
oferir-los la formació oportuna que
sadolli la seva set de la Veritat.
Especialment en els temps actuals,



adquireix seriosa importància
ensenyar o recordar, als qui tractem
per un motiu o un altre, que la vida
terrenal és una etapa transitòria de
l'existència humana. Déu ens ha
creat per a la vida eterna, ens ha
destinat a participar de la seva
mateixa Vida divina, arribant així a
un goig complet i inacabable. Aquest
do de la Trinitat Santíssima només
s'aconsegueix en plenitud després de
la mort corporal, però comença ja
aquí baix. Aquesta és la vida eterna:
que us coneguin a vós, l'únic Déu
veritable, i Jesucrist, a qui Vós heu
enviat (Jn 17, 3). Qui menja la meva
carn i beu la meva sang té vida eterna
i Jo el ressuscitaré el darrer dia (Jn 6,
54).

31. En els propers mesos se'ns
presenta una nova oportunitat de
meditar amb profunditat el misteri
de Jesucrist. Amb les seves obres i les
seves paraules, Jesús ens ha
manifestat el Pare i ens ha mostrat el



camí que a Ell condueix; ens ha
facilitat el necessari per assolir
l'objectiu: l'Església, amb els seus
sagraments i institucions, i, més
encara, ens ha enviat l'Esperit Sant
que, habitant per la gràcia en les
ànimes, impulsa constantment els
homes cap a la casa del Pare. Tot
brolla com a fruit de la benevolència
divina, perquè en això consisteix
l'amor: no som nosaltres qui ens hem
avançat a estimar Déu; ell ens ha
estimat i ha enviat el seu Fill com a
víctima propiciatòria pels nostres
pecats (1 Jn 4, 10).

Convencem-nos del paper
fonamental de meditar i de convidar
els altres a meditar aquesta veritat
essencial: « Déu ens estima!:
l’Omnipotent, el Totpoderós, el qui
ha fet el cel i la terra » [56] .
Meravellem-nos i agraïm aquest
impressionant anunci, que hem de
difondre arreu mitjançant una
catequesi universal. Precisament



aquesta paraula, catequesi, en la seva
etimologia grega més literal, significa
"fer sentir a les orelles" un missatge;
per als cristians, el mètode
d'ensenyament utilitzat per l'Església
i en els primers moments, des que va
començar a transmetre a la
humanitat la margarida
preciosíssima i el tresor de la
salvació, com explicava el Mestre.
Així, escoltant, van acollir la bona
nova els primers deixebles del
Senyor, i la van transmetre a altres
de manera que comprometia
l’estimar i l'obrar dels qui la sentien i
la incorporaven a la seva conducta.

I de la mateixa manera hem de
captenir-nos ara, després de vint
segles de cristianisme: fer ressonar la
Veritat portada per Jesucrist al cor de
les persones amb qui coincidim en el
nostre camí per la terra, i també -
mitjançant la pregària- en els qui no
tractem personalment. A cada un, a
cadascuna, de la manera oportuna,



hem de manifestar-li: Déu ha pensat
en tu des de tota l'eternitat! Déu
t'estima! Déu ha preparat per a tu un
lloc inefable, el Cel, on Ell mateix, se’t
lliurarà en possessió i gaudi eterns,
saciarà amb escreix les ànsies de
felicitat que nien en el teu cor!

32. No cal donar per suposades
aquestes veritats fonamentals.
Moltes persones no coneixen Déu o
s'han format una idea equivocada
d'Ell. Uns s'imaginen un Déu gelós
del compliment de la llei, sempre
prompte al càstig, o un Déu a qui
s'acudeix només en cas de necessitat;
altres pensen en un Déu tancat en la
seva mateixa felicitat, molt lluny de
les penes i angoixes dels homes... No
deixem de preguntar-nos si, per la
nostra alegria i la nostra pau, els que
ens veuen poden tocar la bondat del
Senyor amb els seus fills.

Tots necessitem reforçar
constantment « aquesta base



d'idees clares sobre els temes
fonamentals, per estar en
condicions d'il·luminar tantes
intel·ligències i de defensar
l'Església dels atacs, que de
vegades rep de totes bandes: idees
clares sobre les veritats
dogmàtiques i morals ; sobre les
exigències de la família i de
l'ensenyament cristià, sobre els
drets a la feina, al descans, a la
propietat privada, etc. sobre les
llibertats fonamentals
d'associació, d'expressió, etc.
D'aquesta manera podreu
experimentar joiosament la
veritat d'aquelles paraules:
veritas liberabit vos (Jn 8, 32),
perquè la veritat us donarà
alegria, pau i eficàcia » [57] .

Demanem fermament a l'Esperit Sant
que ens assisteixi, perquè sapiguem
presentar un testimoni convincent, i
exposar -segons la ciència i la
formació de cadascú- els arguments



racionals que ajudin cada criatura a
obrir la ment a la Veritat. Preguem
amb confiança perseverant. Aquest
punt s'alça com el més important, i
recordem la promesa del Senyor: us
asseguro que si dos de vosaltres es
posen d'acord en la terra sobre
qualsevol cosa que vulguin demanar,
el meu Pare del cel la concedirà ( Mt
18, 19). Si romanem ben units en la
pregària, fent pinya com un exèrcit
en ordre de batalla ( Ct 6, 4), una
lluita de pau i d'alegria,
aconseguirem del Cel allò que
demanem a Déu.

Comentant el verset de l'Evangeli,
que acabo de transcriure, Benet XVI
assenyala que « el verb que usa
l'evangelista per dir "es posen
d'acord"(...) fa referència a una
"simfonia "de cors. Això influeix
en el cor de Déu. L'acord en la
pregària resulta important perquè
l'aculli el Pare celestial » [58] .
Mantinguem-nos sempre molt units



al Papa i les seves intencions, ja que
d'aquesta manera ens atansarem
més a Crist i, amb Ell, per l'Esperit
Sant, la nostra pregària arribarà
eficaçment a Déu Pare.

FORMACIÓ DOCTRINAL

33. El nostre Pare enumerava cinc
aspectes fonamentals de la formació:
humana, doctrinal-religiosa,
espiritual, apostòlica i professional.
L'Any de la fe ens ofereix, de manera
molt destacada, una invitació a
reflexionar de nou sobre la nostra
formació doctrinal. I això, per la
senzilla raó que tota aquesta
formació s’adreça, des de diverses
perspectives, a fer-nos aprofundir
personalment en els continguts de la
fe i en el sentit de la fe mateixa; i
d'aquesta manera, per la mediació
d'aquest renovat intellectus fidei ,
puguem anunciar i proposar de
manera adequada, a col·legues i



amics, el misteri de l’amor de Déu en
Jesucrist.

Formació en la doctrina de
l'Església

34. Per això, el nostre fundador va
sintetitzar, amb frase gràfica,
l'activitat fonamental de l'Obra: « 
donar doctrina ». D'aquí el constant
esforç gustós per assegurar als fidels
de la Prelatura l'aliment de la
formació, especialment en l’aspecte
doctrinal-religiós. Penso en el goig
del nostre Pare, en contemplar des
del Cel com ininterrompudament
s'organitzen aquestes classes, d'acord
amb els plans i les necessitats de
cada lloc. A tots us recordo el que ens
repetia insistentment, perquè se'ns
gravés a fons: « Poseu molt interès
a assimilar la doctrina que se us
dóna, de manera que no
s’estanqui, i sentiu la necessitat i
el deure gustós de dur a altres
ments la formació que rebeu,



perquè qualli en bones obres,
plenes de rectitud, també en els
cors d'altres » [59] .

Per servir, servir , comentava molt
freqüentment sant Josepmaria,
utilitzant els diversos significats
d'aquest verb servir : ser útil als
altres i tenir capacitat real per
afrontar les diferents circumstàncies.
Resumia en aquesta frase la
importància de preparar-se bé, en
tots els terrenys, desitjosos de prestar
una efectiva col·laboració als plans
de Déu i a l'Església. « Per poder
servir les ànimes, en primer lloc,
hem de servir nosaltres, és a dir,
formar-nos. Si no, no serem bons
instruments, no servim » [60] .
Aplicat a la nostra finalitat
apostòlica: només serveix qui té i
conrea una fe viva i il·lustrada,
perquè només des d'aquesta fe pot 
servir a l'apostolat de l'Obra i a la
formació doctrinal dels altres.



Convençut d'aquesta perenne
necessitat, sant Josepmaria va fixar
les pautes per a la formació
doctrinal-religiosa dels fidels de
l'Obra i les va desenvolupar
gradualment. Repassem el nostre
tracte amb el Senyor el que sense
interrupció ens exposava. « Els fins
que ens proposem
corporativament són la santedat i
l'apostolat. I per assolir aquests
fins necessitem, per sobre de tot,
una formació. Per a la nostra
santedat, doctrina, i per
l'apostolat, doctrina. I per la
doctrina, temps, en lloc oportú,
amb els mitjans oportuns. No
esperem unes il·luminacions
extraordinàries de Déu, que no té
per què concedir-nos, quan ens
dóna uns mitjans humans
concrets: l'estudi, el treball. Cal
formar-se, cal estudiar » [61] .

El Paràclit, aposentat en les ànimes
en gràcia, amb el Pare i amb el Fill, és



veritablement -per als qui escolten la
seva veu i es mostren dòcils a les
seves inspiracions- qui fa «penetrar
en l'esperit i en el cor dels homes
l’ensenyament de Jesús» [62] .
Jesucrist mateix el va anomenar
Esperit de veritat, i ens va assegurar:
quan vingui Aquell, l'Esperit de
veritat, us guiarà cap a la veritat
plena, ja que no parlarà pel seu
compte, sinó que us dirà tot el que
senti (...). Ell em glorificarà perquè
rebrà del que és meu i us ho
anunciarà ( Jn 16, 13-14). I el sant
pare Joan Pau II, comentant aquests
textos evangèlics, ensenyava: «Si
Jesús ha dit de si mateix: "Jo sóc la
Veritat"( Jn 14, 6), és aquesta veritat
de Crist la que l'Esperit Sant fa
conèixer i difon (...). L'Esperit és
Llum de l'ànima: Lumen córdium ,
com l'invoquem en la seqüència de
Pentecosta» [63] .

Els cristians podem saber-nos més
lliures que ningú, si no permetem



que ens arrosseguin les tendències
caduques del moment. L'Església
encoratja els seus fills per què es
comportin com « ciutadans catòlics
responsables i conseqüents, de
manera que el cervell i el cor de
cada un de nosaltres no vagin
desparellats, cada un pel seu
costat, sinó concordes i ferms, per
fer en tot moment allò que es veu
amb claredat que cal fer, sense
deixar-se arrossegar -per manca
de personalitat i de lleialtat a la
consciència- per tendències o
modes passatgeres: perquè no
siguem nens que fluctuen i es
deixen portar de qualsevol vent de
doctrina per la falsedat dels
homes, que per enganyar, fan
servir astutament els artificis de
l'error (Ef 4, 14) » [64] .

Aprofundir en la doctrina de la fe

35. Si anhelem conèixer i estimar
Déu, si volem que els altres el



coneguin i l'estimin, és
imprescindible que la doctrina
catòlica informi cada vegada més el
nostre enteniment i mogui la nostra
voluntat. Ara, a més, davant d'una
cultura dominant que tendeix a
apartar-se de Déu, aquest deure es
torna especialment urgent.

D'aquí la importància decisiva que
adquireix la urgència de preparar-
nos doctrinalment, sense solució de
continuïtat. No abandoneu mai
l'estudi i, més concretament, el
dedicat a la teologia, cadascú segons
les seves possibilitats, per adquirir
aquest intellectus fidei de què us
parlava. Hem de sentir, puixant i
joiosa, l'íntima tensió de la « fides
quaerens intellectum » [65] : la de la
intel·ligència informada per la fe,
que impulsa a conèixer cada vegada
més profundament allò que es creu.
L'estudi de la teologia, no rutinari ni
simplement memorístic, sinó vital,
ajuda en gran mesura perquè arribin



a ser plenament connaturals a la
intel·ligència les veritats de la nostra
fe i a aprendre a pensar en la fe i des
de la fe. Només així s'està en
condicions de valorar les múltiples
qüestions, de vegades complexes,
que susciten les ocupacions
professionals i el desenvolupament
de la societat en conjunt.
Precisament perquè sou lliures, filles
i fills meus, perquè cada un decideix
i actua amb plena i total autonomia,
esforceu-vos amb particular atenció
a la necessitat de formar bé la vostra
intel·ligència i la vostra consciència,
per comptar amb un patrimoni de
coneixements, no només de les
ciències humanes, sinó també de la
ciència teològica, que us permetin
pensar, jutjar i actuar com correspon
a un cristià.

Hem d'enriquir-nos intel·lectualment
per afrontar amb solvència aquells
temes de la doctrina catòlica que
guarden particular importància en



l'àmbit de la pròpia professió, o que
gaudeixen d'especial actualitat al
país. Seran diversos d'un lloc a un
altre, però n’hi ha alguns que -en els
moments actuals- tenen vigència
arreu: els relacionats amb el
matrimoni i la família, l'educació, la
bioètica, etc.

36. En aquesta línia, us he insistit que
es segueixi impulsant la millora i
l'especialització de professors en els
diversos Studia Generália de la
Prelatura, que es fomentin línies de
recerca d'alt nivell en les universitats
on l'Opus Dei presta una assistència
espiritual, que es promoguin grups
interdisciplinaris -per exemple, de
metges, biòlegs, juristes, filòsofs,
sociòlegs- que es dediquin amb sentit
apostòlic a aquesta tasca.

No pocs fidels de la Prelatura podran
realitzar una tasca anàloga,
juntament amb altres persones, en
els centres acadèmics, públics o



privats, on treballen. I molts més,
encara que no es dediquin
professionalment a aquests camps
específics, són en condicions
d'aportar el seu granet de sorra,
contribuint a crear una opinió
pública sana, respectuosa de la llei
natural i informada pel missatge
cristià, utilitzant oportunament els
mitjans de comunicació social. M'heu
sentit comentar que una senzilla
carta o un correu electrònic a un
diari, explicant amb simpatia i
claredat -amb do de llengües- un
punt de la doctrina catòlica, de
vegades resulta més eficaç que un
volum molt pesat. Quan l'opinió
pública d'un país ofereix una visió
deformada de l'Església, i fins i tot
quan s'organitzen obertes
campanyes denigrants, els catòlics no
poden romandre passius: hem de
reaccionar -per justícia amb Déu i
amb la societat- contra aquests
abusos, desemmascarar els atacs més
o menys dissimulats i exigir el



respecte que mereix l'Església,
prescindint de les faltes d'alguns dels
seus membres.

Per això, insisteixo, assimilem la
urgència imprescindible d'avançar
constantment en la nostra formació
teològica, d'aprofundir -en la mesura
de les necessitats i de les
circumstàncies individuals- en les
qüestions presents en l'opinió
pública relacionades amb aspectes
fonamentals de la Revelació.
Aprofitem seriosament les classes i
conferències sobre filosofia, teologia,
dret canònic, assistint a aquests
temps de formació amb il·lusió, amb
puntualitat i desitjos de treure molt
de fruit, perquè, a més, aquestes
activitats ofereixen l'ocasió de
facilitar a altres persones la
catequesi doctrinal i espiritual a la
qual aspiren.

37. Analitzant els ensenyaments dels
pares de l’Església, Benet XVI s'atura



en un punt d'especial relleu en els
moments actuals. Afirma que el gran
error de les antigues religions
paganes va consistir a no atenir-se
als camins traçats en el fons de les
ànimes per la Saviesa divina. « Per
això, l'ocàs de la religió pagana
resultava inevitable: era la
conseqüència lògica de
l'allunyament de la religió de la
veritat de l'ésser, en reduir a un
conjunt artificial de cerimònies,
convencions i costums » [66] . I
afegeix el Papa que els antics Pares i
escriptors cristians, en canvi, van
optar « per la veritat de l'ésser
contra el mite del costum » [67] .
Tertulià, com esmenta el Pontífex, va
escriure: « Dóminus noster
Christus veritátem se, non
consuetúdinem, cognominávit .
Crist va afirmar que Ell era la
Veritat, no el costum » [68] . I el
successor de Pere ens assenyala que,
« a això, convé observar que el
terme consuetudo , que utilitza



Tertulià per referir-se a la religió
pagana, en els idiomes moderns
hom pot traduir amb les
expressions "moda cultural",
“moda del moment"» [69] .

No ho dubtem: tot i l'aparent victòria
del relativisme en alguns llocs,
aquesta manera de pensar i de
desorientar tanta gent acabarà
esfondrant-se com un castell de
cartes, per no estar ancorat en la
veritat de Déu creador i provident,
que dirigeix les vies de la història.
Alhora, la realitat que veiem al
nostre voltant ha d'animar-nos a no
abandonar-nos i a no abandonar les
persones que es mouen en una
situació de desencís i de manca de
contingut.

UNIÓ AMB CRIST MITJANÇANT LA
PREGÀRIA I EL SACRIFICI

38. Em consta que sant Josepmaria
va repetir i va meditar amb
freqüència les paraules de sant



Ignasi d'Antioquia, quan de camí a
Roma, on patiria martiri,
considerava que era «blat de Déu» i
que havia de ser mòlt per les dents
de les feres «per tal de ser presentat
com net pa de Crist» [70] . També els
cristians ens sabem blat de Déu,
perquè tenim la gustosa obligació de
facilitar aliment espiritual als qui,
per un motiu o un altre, passen pel
nostre costat.

Convencem-nos profundament que
Déu vol que siguem pa de Crist, per
calmar la fam de les ànimes. I per
assolir-ho, cal deixar-se moldre sense
resistències, com els grans de les
espigues, i decidir-se a aprofitar a
fons, no a mitges, les maneres de les
quals el Senyor se serveix per polir-
nos, per llimar les arestes del nostre
caràcter, per arrencar de la nostra
conducta externa i interna -per
amor, encara que costi- aquest jo que
cadascú té en grau superlatiu.
Aquesta tasca de purificació -no ens



falta la pròpia experiència personal-
es requereix per aconseguir els fruits
sobrenaturals oportuns. Ens ho va
explicar de manera gràfica el Mestre:
si el gra de blat, quan cau a la terra,
no mor, queda ell tot sol, però si mor,
dóna molt de fruit ( Jn 12, 24).

Unió amb Crist a la Creu

39. Jesucrist vol que tots els homes se
salvin i arribin al coneixement de la
veritat (1 Tm 2, 4). I aquesta santa
ambició ha d'informar la nostra
actuació: hem de donar una decidida
càrrega apostòlica a tot allò que fem,
en les situacions i en els moments
més diversos. Així, cada fidel a
l'Obra, fins i tot qui no estigui en
condicions de realitzar un apostolat
immediat -per trobar-se malalt, per
trobar-se en un lloc nou o
desconèixer la llengua, etc.-,
desenvoluparà una tasca apostòlica
directíssima molt fecunda. Ho
aconseguirem tots, si ens apliquem



en el tracte amb Déu mitjançant les
normes de pietat, esmerçant-nos en
la realització d’una feina ben
acabada, presentant-la a Déu cada
dia a la santa missa. El Senyor espera
que oferim aquest aprofitament i
cerca de les petites mortificacions o
exigències amb un ritme constant, « 
com els batecs del cor » [71] .

La unió amb Crist en la creu és
d'importància cabdal per a dur a
terme aquest programa apostòlic. No
hi ha possibilitat de seguir Jesús
sense negar-nos a nosaltres mateixos,
sense conrear l'esperit de
mortificació, sense practicar obres
concretes de penitència. El sant pare
assenyala que « tot cristià està
cridat a comprendre, viure i
testimoniar amb la seva existència
la glòria del Crucificat. La creu -el
lliurament de si mateix del Fill de
Déu- és, en definitiva, el "signe"
per excel·lència que se'ns ha donat
per comprendre la veritat de



l'home i la veritat de Déu: tots hem
estat creats i redimits per un Déu
que per amor va immolar el seu
Fill únic. Per això, com vaig
escriure en l'encíclica Deus caritas
est, a la creu "es realitza aquest
posar-se Déu contra si mateix, en
lliurar-se per donar nova vida a
l'home i salvar-lo: això és amor en
la seva forma més radical" (n. 12) »
[72] .

Ficar-se en les ferides de Crist

40. Hem sentit no poques vegades
una comparació a la qual recorria
sant Josepmaria. Comentava que els
cristians que anhelen caminar prop
del Mestre han de ser, « a les mans
ferides de Crist, la llavor que el
sembrador diví llança al solc. I
com el sembrador fica el puny al
sac, el treu quallat de grans
daurats, i els llença a tot vent, així
ens hem de donar vosaltres i jo,
sense esperar res a la terra, ni



inventar-nos penes que no
existeixen. Però cal, com afirma
l'Evangeli, que el gra s'enterri i
mori en aparença, per tal de ser
fecund (cf. Jn 12, 24). Només així
serem una bona llavor, en la
sembra que el Senyor vulgui fer
per obrir camins divins a la terra
» [73] .

A la llum d'aquestes consideracions,
examinem si maldem seriosament
per ser ànimes piadoses i penitents,
fermament convençuts que «l’acció
res no val sense l’oració: l’oració
acreix el seu valor amb el sacrifici
» [74] . Preguem el Senyor que ens
concedeixi fams diàries de més
lliurament, desitjos eficaços
d’esmerçar-nos gustosament pel bé
de les ànimes. I això només
s'aconsegueix si tractem d'actualitzar
cada dia, a la santa missa, l'afany de
ser víctimes vivents en unió amb
Crist.



Ningú no nega la grandesa i la
importància d’allò que se'ns proposa:
ser hòstia amb Crist. Fomentem
aquests anhels sants en les nostres
estones de tracte personal més
detingut amb Ell. Invoquem Jesús, a
través de la seva Mare santíssima –
mestra de fe-, que ens concedeixi la
gràcia de renovar quotidianament
l'afany apostòlic, i plasmem aquests
propòsits en obres concretes, d'acord
també amb els consells que ens
suggereixin en la direcció espiritual.

Llavors, sí: Jesucrist ens prendrà en
la seva mà ferida i després de
amarar-nos -com insistia sant
Josepmaria- en la seva Sang preciosa,
sense abandonar el lloc on a
cadascun i a cadascuna ens ha posat,
ens llançarà lluny, molt lluny:
tornarà fecund el nostre lliurament
en llocs propers i remots, se servirà
de la nostra feina i del nostre
descans, de les nostres alegries i dels
nostres dolors, de les nostres



paraules i dels nostres silencis, per
llançar la seva llavor divina en
miríades de cors. Serem
veritablement « pa per a l'altar i pa
per a la taula: divins i humans » 
[75] . I Jesús realitzarà nous miracles
portentosos, com abans els va operar
en les ànimes i en els cossos dels qui
el cercaven, quan la multitud
l’intentava tocar perquè sortia d'Ell
una força que guaria tothom ( Lc 6,
19).

Recórrer a l'Esperit Sant

41. De la mateixa manera que
Jesucrist va predicar la Bona Nova a
impulsos de l'Esperit Sant (cf. Lc 4,
14), així els cristians hem d'acudir
plens de confiança al Paràclit, com
recomanava el beat Joan Pau II quan
s'acostava el jubileu de l'any 2000 .
«Entre els objectius prioritaris (...) -
va escriure en una carta apostòlica-
s'inclou, per tant, el redescobriment
de la presència i de l'acció de



l'Esperit, que actua en l'Església tant
sacramentalment, sobretot per la
confirmació, com a través dels
diversos carismes, tasques i
ministeris que ell ha suscitat pel seu
bé» [76] .

Res més lògic, per tant, que en
l'apostolat personal i en qualsevol
tasca apostòlica comptem sobretot
amb la consoladora realitat que
l'Esperit Sant actua sense aturar-se,
amb vista a la santificació de les
ànimes, encara que ordinàriament
dugui a terme la seva acció en el
silenci. Ell és, «també per a la nostra
època, l'agent principal de la nova
evangelització (...), Aquell que
construeix el regne de Déu en el curs
de la història i en prepara la plena
manifestació en Jesucrist, animant
els homes en el seu cor i fent
germinar dins del viure humà les
llavors de la salvació definitiva que
es donarà al final dels temps» [77] .
No ho dubtem: si recorrem amb fe al



Consolador, Ell posarà a les nostres
boques la paraula encertada, el
suggeriment oportú, la correcció
amable i humil davant conductes
equivocades, que ajudaran que
aquestes persones reaccionin.

Conreem seriosament, per tant, el
tracte amb l'Esperit Sant, perquè,
com també ensenyava sant
Josepmaria, parlant de l'actuació del
Senyor en els fills fidels, « no només
passa Déu, sinó que roman en
nosaltres. Per dir-ho així, és al
centre de la nostra ànima en
gràcia, donant sentit sobrenatural
a les nostres accions, mentre no
ens hi oposem i el foragitem pel
pecat. Déu és amagat en vosaltres
i en mi, en cadascun » [78] .

L'arma de la pregària

42. Rellegim unes paraules del beat
Joan Pau II, el dia de la canonització
del fundador de l'Opus Dei. «Per dur
a terme una missió tan



comprometedora cal un incessant
creixement interior alimentat per la
pregària. Sant Josepmaria va ser un
mestre en la pràctica de l'oració, que
considerava una "arma"
extraordinària per redimir el món.
Aconsellava sempre: "Primer, oració,
després, expiació, en tercer lloc, molt
'en tercer lloc', acció" ( Camí, n. 82 ).
No és una paradoxa -prosseguia el
Papa-, sinó una veritat perenne: la
fecunditat de l'apostolat rau sobretot
en la pregària i en una vida
sacramental intensa i constant.
Aquest és, en el fons, el secret de la
santedat i del veritable èxit dels
sants» [79] .

Es tracta d'una actitud espiritual que
aquest sant sacerdot -el nostre Pare-
va posar en pràctica des que el
Senyor va passar per la seva ànima, i
es reflecteix de manera diàfana en
els primers anys de l'Opus Dei, quan
tot era per fer. En el 1930 -l'Opus Dei
era llavors com una criatura acabada



de néixer-, sant Josepmaria escrivia a
Isidoro Zorzano, l'únic fidel de l'Obra
en aquells moments, unes paraules
que conserven validesa perenne. « Si
hem de ser allò que el Senyor i
nosaltres desitgem -anotava-, hem
de fonamentar-nos bé, primer de
tot en l'oració i en l'expiació
(sacrifici). Pregar: mai, repeteixo,
deixis la meditació en llevar-te, i
ofereix cada dia, com a expiació,
totes les molèsties i sacrificis de la
jornada » [80] .

Seguim aquesta pauta de
capteniment, imprescindible per
augmentar la nostra vida de fe i
donar compliment a la missió
sobrenatural que el Mestre confia als
cristians. Per això, en primer terme
hem de créixer quotidianament en el
tracte personal amb Jesucrist. Tant
enmig de la tasca professional més
exigent, com en la quietud d'un
oratori o d'una església, o en el tràfec
dels carrers, també en les estones



d'esbarjo o descans, i naturalment en
les ocupacions familiars, en la
malaltia i a les contrarietats, ¡en tot
moment!, hem de parlar a Déu amb
l'ànima, amb el cor, amb els sentits,
amb els llavis, esforçant-nos per
convertir tot allò que fem en
pregària grata a Déu, moltes vegades
sense paraules. Però, insisteixo, la
pregària és fruit de la vida de fe. Cal
una fe gran per demanar de veritat,
amb convenciment, com va fer sant
Josepmaria: « Jesús, digues-me
alguna cosa; digues-me alguna
cosa, Jesús ».

No oblidem que la persona que resa
de debò avança en la virtut de la
humilitat, té l'alegria de la filiació
divina; sent la urgència de l'apostolat
diari, actua sempre amb amabilitat i
cordialitat, sap servir, cerca
desaparèixer i és dòcil a la direcció
espiritual.

La sal de la mortificació



43. Inseparablement del tracte amb
el Senyor, necessitem de la
mortificació, que s'eleva a Déu com
«l'oració dels sentits». Hi ha gent a
qui espanta la paraula "expiació",
imaginant qui sap quines penes
insuportables. Res més contrari a la
realitat. Ordinàriament Déu ens
reclama un esperit de penitència que
es manifesta en el compliment ben
acabat dels propis deures d'estat i
circumstàncies de cada un; dut a
terme perseverantment amb alegria -
encara que costi-, sense solucions de
continuïtat, amb fidelitat heroica en
les coses petites.

Sant Josepmaria, que tan generós va
ser en les grans penitències a què el
convidava el Senyor -ja que
formaven part de la seva missió
fundacional-, donava també
extraordinària importància a
l'expiació menuda però plena
d'amor. Així ho exposa en uns apunts
breus del 1930, sobre la manera de



fer l'examen de consciència. « 
Expiació: Com he rebut, en aquest
dia, les contradiccions vingudes de
la mà de Déu?, ¿les que m’han
proporcionat, amb el seu caràcter,
els meus companys?, ¿les de la
meva mateixa misèria? ¿He sabut
oferir al Senyor, com a expiació, el
mateix dolor, que sento, d'haver-lo
ofès tantes vegades!?, ¿li he ofert
la vergonya dels meus
enrogiments i humiliacions
interiors, en considerar el poc que
avenço en el camí de les virtuts? » 
[81] .

El món té avui especial necessitat -i
la tindrà sempre- d'ànimes que
estimin el sacrifici voluntàriament
abraçat per amor a Déu. En
qualsevol moment, s'alça també com
a arma capaç de vèncer en la lluita
contra l'hedonisme, que tantes
víctimes causa entre els cristians i
entre els no cristians: contra
l'excessiu regal del cos i dels sentits.



Considerem que -per trepitjar
l'afecció desordenada al propi jo- el
remei es concreta en l'oferiment
rendit, veritable holocaust, dels
nostres sentits interns i externs, de
les nostres potències, de la nostra
ànima i del nostre cos, acomplert en
estreta unió amb Jesucrist.

Hem d’« oferir la nostra vida, la
nostra dedicació sense reserves i
sense regatejos, com expiació pels
nostres pecats, pels pecats de tots
els homes, germans nostres, pels
pecats comesos en tots els temps, i
pels que es cometran fins a la fi
dels segles: en primer lloc, pels
catòlics, pels elegits de Déu que no
saben correspondre, que fan
traïció a l'amor de predilecció que
el Senyor els ha tingut » [82] ;
afegint una faceta de la qual el nostre
Pare va tenir cura sempre: guanyar
aquesta lluita amb esperançat
optimisme, amb la seguretat que el
Senyor ens farà vencedors, per la fe,



la confiança en Ell, i per la caritat
amb Déu i amb les ànimes.

44. Aquestes paraules de sant
Josepmaria ens ajuden a afrontar
amb generositat les mortificacions
habituals. Tots necessitem purificar-
nos sense vacil·lacions: només així
esterem en condicions de sanejar,
amb el goig propi dels fills de Déu,
l'ambient on ens movem. « Expiar, i,
per damunt de l’expiació, l’Amor.
—Un amor que sigui cauteri que
abrasi la ronya de la nostra
ànima, i foc, que encengui amb
flames divines la misèria del
nostre cor » [83] . Us suggereixo
també que si, en algun moment, ens
sentim covards, contemplem Jesús en
les hores de la seva Passió per amor
nostre. « Després... ¿seràs capaç de
tenir por a l'expiació? » [84] .

Mitjançant aquestes coordenades de
la conducta cristiana, fomentem en
els altres la urgència d'una acció



apostòlica concreta i constant amb
els joves i la gent gran, amb els sans i
els malalts, o amb aquells als quals
ens acostem ordinàriament per
motius de treball professional o per
les relacions d'amistat, parentiu,
aficions, etc., que componen
l'entramat de la nostra participació
en l'ambient en què habitualment
ens movem. Demanem a la Mare de
Déu que ens augmenti l'afany
apostòlic en els pròxims mesos, per
tal de ser propagadors del goig de la
fe en Déu, i que actuem sempre així;
demanem-li a més que enviï
abundants gràcies del seu Fill,
perquè molts homes i dones obrin els
cors a la gràcia de Déu sense
hermetismes, i es decideixin a
caminar amb Crist pel camí que
mena a la felicitat plena, que Ell
mateix ha preparat per a cada un,
des de tota l'eternitat.

LA TASCA APOSTÒLICA



45. La "missió", la tasca apostòlica,
que el Senyor ens ha confiat només
és possible des d'aquesta "vida de fe"
que hem anat descrivint: ha de ser
com l’«epifania» de la fe. És la fe -
doctrina i vida- allò que dóna
solidesa i eficàcia a l'existència
cristiana i la fa summament
atractiva, com ho prova la realitat
que moltes persones que no tenen fe,
desitgen -potser sense portar a la
pràctica aquests desitjos- assolir la
felicitat i la seguretat, la pau, que
veuen en els qui creuen en Déu.

Ocupem-nos de l'apostolat, des de la
virtut de la fe, com us acabo
d'assenyalar. No ha de minvar, per
tant, el nostre fiar-nos cada dia del
Senyor. Cal reparar molt per les
ofenses a Déu i pel dany que es causa
a les ànimes. Filles i fills meus, ens
adonarem de la urgència i
continuïtat d'aquest desgreuge,
precisament per l'apostolat personal
que realitzem: aquesta reparació és



com el paper de tornassol que indica,
sens dubte, la profunditat dels
sentiments de la nostra ànima
cristiana, l’autenticitat del nostre
dolor davant la situació de la
societat. Procedim així sabent-nos,
com ens deia el nostre Pare, capaços
de cometre els errors i els horrors de
la criatura més pecadora, si ens
deixem anar de la mà de Déu.
Rebutgem tota possibilitat de
romandre inactius. Cada un
personalment, cadascuna, en unió de
mires apostòliques, encomanem al
Senyor les persones que
comparteixen d'una manera o altra
els mateixos ideals; anem sense por a
aquesta sembra de pau, utilitzant tots
els ressorts lícits perquè arribin les
batallades del gaudium cum pace fins
a l'últim racó de la terra.

Cadascú al seu lloc

46. En enfortir, amb fe ferma i
perseverant, els fonaments del nostre



diàleg amb la Trinitat, seran eficaces
les accions apostòliques concretes:
tinguem cura de totes les
oportunitats de servir les ànimes que
se'ns presentin, i caminem amb el
gran al·licient de crear-ne de noves.
Cerquem acabar els nostres treballs -
els que siguin- amb total rectitud
d'intenció, vigilant sobre nosaltres
mateixos, perquè no s'infiltri en
aquestes tasques res de vanaglòria.
La rectitud d'intenció no ha d'esvair
o d'estar absent en la nostra tasca
diària. D'aquesta manera, qualsevol
activitat, ben acabada i oferta al Cel,
esdevindrà identificació amb
Jesucrist, i contribuirà poderosament
a la pròpia unitat de vida.

Al cor de la nova evangelització de la
societat, cada persona té assignat per
la Providència un lloc precís. Però no
hem de comportar-nos passivament
ni conformar-nos amb l'esforç per
ser fidels nosaltres: sortim a trobar
les ànimes, a servir-les, allà on són -



en els mil nusos de l'organització
social, a la universitat i a les escoles,
en els ambients laborals i de descans,
a les famílies-, per oferir-los la
formació cristiana que necessitin.
Sentim el constrenyiment sant de
contribuir a la tasca de l'Església en
el món, imitant els primers cristians.
De vegades apareixeran davant els
nostres ulls, amb evident cruesa, els
obstacles; i llavors arriba l'hora
d'aplicar-nos els paràgrafs d'una
carta de sant Josepmaria, adreçats a
tots sense excepció:

« És lògic, fills meus, que -algunes
vegades-(...) sentiu la vostra
petitesa i penseu: amb mi, tota
aquesta tasca?, Amb mi, que sóc
tan poca cosa?, Amb mi, tan ple de
misèries i errors ? Jo us dic que
obriu, en aquests moments,
l'Evangeli de sant Joan i mediteu a
poc a poc aquell passatge en què es
narra la guarició del cec de
naixement. Vegeu com Jesús fa



fang, amb pols de la terra i saliva,
i aplica aquest fang als ulls del cec
per donar-li la llum (cf. Jn 9, 6). El
Senyor fa servir com a col·liri una
mica de fang (...). Amb el
coneixement propi de la nostra
feblesa, del nostre nul valor, però
amb la gràcia del Senyor i la bona
voluntat, som medicina, per donar
llum; som -experimentant la
nostra petitesa humana- fortalesa
divina, per als altres » [85] .

Algunes i alguns sereu en condicions
de col·laborar de manera més
immediata a la instauració d'aquesta
nova cultura, aquesta nova legislació,
aquesta nova moda -a les quals m'he
referit ja diverses vegades-, que,
informades per l'esperit evangèlic,
cal promoure sense desmais. Però a
tots, insisteixo, se'ns assigna un lloc
concret en aquesta « guerra d'amor
i de pau ». Cada una, cada un, en
l'avantguarda o a la rereguarda, som
en condicions de dur a terme un



apostolat directíssim que, en
comunió amb tota l'Església, incidirà
eficaçment en la consecució
d'aquests objectius.

Com el ferment dins la massa

47. Quan, en alguna ocasió, percebeu
amb especial força el pes de
l'ambient advers- al lloc de treball,
entre els mateixos parents, en el
cercle d'amics i coneguts-, penseu
amb profunda responsabilitat que el
Senyor crida els cristians a ser
ferment enmig de la massa. Amb el
regne del cel passa com amb el llevat
que una dona va posar dins tres
mesures de farina, fins que tota la
pasta va fermentar ( Mt 13, 33). I
explica sant Joan Crisòstom: «Com el
llevat transfon la seva mateixa virtut
en una gran massa, així vosaltres heu
de transformar el món sencer» [86] .

Així ha actuat i actua Déu en la
història del món. A les seves mans hi
ha la possibilitat que tots caiguin



rendits als seus peus, perquè cap
criatura es pot resistir al seu poder;
però llavors no respectaria la
llibertat que Ell mateix ens ha
concedit. Déu no vol vèncer per la
força, sinó convèncer per l'amor,
comptant amb la col·laboració lliure i
entusiasta d'altres criatures, sense
passar per alt que al Mestre li
interessen les multituds, les
persones, els desorientats com
ovelles sense amo. No vol imposar
despòticament la seva veritat, però
tampoc resta indiferent davant la
ignorància de les persones o les
desviacions morals, i per això, de la
boca del bon pare de família que
convida al banquet, brolla la
indicació: surt als camins i als
tancats, i obliga a entrar, perquè
s'ompli la meva casa ( Lc 14, 23): 
compelle intrare!

«Tot i que romanent en el mateix lloc
hagués pogut Crist atraure la gent a
si, perquè sentissin la seva



predicació, no ho va fer d'aquesta
manera, donant-nos exemple, perquè
recorrem també nosaltres els camins,
cercant els qui es perden com el
pastor cerca l'ovella esgarriada, com
el metge va al malalt» [87] .

Per aquest camí de treball constant
s'han produït innombrables
conversions en obrir-se pas l'Església
pel món. Rarament han sorgit com a
fruit de l'acció d'una personalitat
excepcional, o com a resultat d'una
estratègia pensada fins al més mínim
detall. Han brollat com a efecte del
bon exemple d'homes i de dones, de
famílies senceres, que amb ajuda de
la gràcia han practicat la seva fe amb
naturalitat i han sabut amb
continuïtat donar raó de l'esperança
que habitava en ells (cf. 1 Pe 3, 15).

Que gran s'alça la responsabilitat
dels cristians, de cada un! Del nostre
capteniment, de l'afany d'ànimes,
depenen tasques grans, summament



eficaces i atractives. «Si els altres es
tornen insípids, vosaltres els podeu
tornar el seu sabor, però si això us
passés a vosaltres, amb la vostra
pèrdua arrossegaríeu també els
altres. Per això, necessiteu més
fervor i zel, com més encàrrecs us
ocupen» [88] .

Mar endins!

48. Des dels començaments de l'Opus
Dei, l'apostolat dels fidels de la
Prelatura, dels cooperadors i amics,
ha sorgit en el si de l'Església com un
instrument en mans del Senyor, per
a prestar grans serveis al món
sencer, tot i la nostra personal
petitesa. Gratias tibi, Deus!, hem
d'exclamar constantment. I, al
mateix temps, hem de fer més. Duc in
altum! ( Lc 5, 4), mar endins, anem
més lluny sense pors ni vacil·lacions,
sempre amb el suport i el fonament
ferm del mandat del Mestre, plens de
fe segura en Ell. Quins panorames



apostòlics ens obre l'Any de la fe! A
cada un correspon l'afany
d'aprofitar-los, i aquesta tasca
d'ànimes cal fer-la en qualsevol
situació on ens trobem: tenint cura,
sobretot, de la petició a Déu per
persones i intencions concretes.

Aturem-nos en els camps prioritaris
de la nova evangelització que he
esmentat més amunt, i, de cara a
l'Any de la fe, revisem com actuem
individualment per transmetre més
sabor cristià a casa, a l'ambient
professional on ens movem, al cercle
cultural, social o recreatiu que
freqüentem. Aturem-nos amb
valentia en aquest examen, i traguem
conseqüències per a la situació
personal, sense cedir a inquietuds
vanes, però -quan calgui- amb dolor
d'amor. Llavors la suma serà -de
vegades- el convenciment que ens
hem quedat curts, que podíem haver
pregat amb més intensitat, confiança
i perseverança, o que potser ens ha



mancat més generositat en
l'oferiment de sacrificis, o que hem
d'actuar amb més exigència en les
converses apostòliques en servei als
altres, o que estem descuidant la
formació doctrinal. En altres
ocasions, donarem gràcies perquè el
Senyor ha volgut servir-se de
nosaltres per a la seva collita
d'ànimes.

Admetre aquesta realitat, lluny
d'impulsar al desànim, ha
d’esdevenir un nou esperó per
demanar al Cel una fe més viva i
recomençar. Nunc cœpi!, repetia sant
Josepmaria amb paraules del salm:
ara començo; aquesta mudança és
efecte de la dreta del Altíssim (cf. Sal
76, 11, Vg). Així hem de reaccionar
nosaltres, quan toquem que els
resultats són més curts que els
desitjos, i fins i tot quan salti amb
evidència la realitat de la nostra
petitesa personal o l'aparent
ineficàcia dels nostres afanys.



Llavors, amb més urgència, la solució
consisteix a començar de nou: eúntes
docéte! ( Mt 28, 19), fiats en la
paraula del Senyor, com en
l'expansió a la qual va enviar
Jesucrist els deixebles.

49. Aquesta era la invitació que el
beat Joan Pau II va adreçar als
catòlics en acabar l'any 2000. «Al
començament del nou mil·lenni,
mentre (...) s'obre per a l'Església una
nova etapa del seu camí, ressonen en
el nostre cor les paraules amb què un
dia Jesús, després d'haver parlat a la
multitud des de la barca de Simó , va
convidar l’apòstol a "remar mar
endins" per pescar: " Duc in altum " ( 
Lc 5, 4). Pere i els primers companys
van confiar en la paraula de Crist i
van calar les xarxes. "I havent-ho fet,
van recollir una quantitat enorme de
peixos" ( Lc 5, 6)» [89] .

Aquesta escena, que el nostre Pare va
considerar i va predicar sovint al



llarg de la seva vida, la contemplem
de manera molt immediata en la
lectura evangèlica de la missa en la
festa de sant Josepmaria. Us convido
a meditar una vegada més amb
deteniment cada verset, perquè
també ara, com en temps de Jesús, la
multitud pateix fam d'escoltar la
paraula de Déu.

El Senyor ha pujat a la barca de Pere
perquè la seva paraula arribi a la
gent, i demana després la
col·laboració material de Simó i dels
altres deixebles, llavors per remar
mar endins, i en tantes ocasions
perquè el seu missatge s'estengui
més i més. Es concreta, d'una banda,
aquesta primera manera de
participar en la missió
evangelitzadora: facilitar a l'Església
-com Pere la seva pobra barca- els
mitjans materials oportuns per
treballar amb major eficàcia en bé de
les ànimes. Però no n'hi ha prou amb
aquest afany. El Senyor ens reclama



a més que contribuïm personalment
en l'apostolat, cadascú segons la
pròpia situació personal, traient
partit de les seves possibilitats amb
tota generositat. Hi ha una gran
urgència de dones i d'homes
seriosament afanyats en la fascinant
tasca de portar les ànimes als peus
de Crist, com els primers deixebles.

La pesca miraculosa se'ns mostra
com a signe de l'eficàcia apostòlica
arran de l'obediència a la paraula del
Mestre. Després d'haver adoctrinat la
massa de gent, Jesús s’adreça a Pere i
als altres, dient-los: vés mar endins, i
caleu les xarxes per a la pesca ( Lc 5,
4). Simó s'ajusta a l'ordre del Senyor,
malgrat la seva recent experiència
negativa d'aconseguir resultats, i
llavors -per aquesta docilitat- s'opera
el miracle: recollir tant de peix ( Lc 5,
6).

« Duc in altum! Aquesta paraula
ressona també avui per a nosaltres i



ens convida a recordar amb gratitud
el passat, a viure amb passió el
present i a obrir-nos amb confiança
al futur: "Jesucrist és el mateix, ahir,
avui i sempre" ( He 13, 8)» [90] .

Porto a la vostra ment, per la seva
actualitat, allò que predicava Benet
XVI el dia de l'inici solemne del seu
servei pastoral a la seu de Pere:

« També avui es diu a l'Església i
als successors dels Apòstols que
s'endinsin al mar de la història i
calin les xarxes, per conquistar els
homes per a l'Evangeli, per a Déu,
per a Crist, per a la vida veritable
(...). Els homes vivim alienats, en
les aigües salades del sofriment i
de la mort, en un mar de foscor,
sense llum. La xarxa de l'Evangeli
ens rescata de les aigües de la mort
i ens porta a la resplendor de la
llum de Déu, en la vida veritable.
Així és, efectivament: en la missió
de pescador d'homes, seguint al



Crist, cal treure els homes de la
mar salada per totes les
alienacions i portar-los a la terra
de la vida, a la llum de Déu. Així
és, en veritat: nosaltres existim per
ensenyar Déu als homes. I
únicament on es veu Déu, comença
realment la vida. Només quan
trobem en Crist el Déu viu,
coneixem el que és la vida » [91] .

Posar tots els mitjans

50. La condició indispensable i
primària per recollir fruits apostòlics
és -insisteixo- conrear la vida de fe,
que es tradueix en recórrer als
mitjans sobrenaturals. Si freqüentem
l'amistat amb Jesús en la pregària
personal, si acudim als sagraments
de la confessió i de l’eucaristia, si
tractem la Mare de Déu, els àngels i
els sants, els nostres intercessors
davant Déu, contribuirem com
col·laboradors eficaços en aquesta
pesca divina, en la qual el Senyor



Jesús vol ficar-nos. Per això, seguint
l'exemple del Mestre, hem d'estimar
sincerament els amics, els companys,
totes les ànimes, donant curs al 
mandátum novum , al manament nou
pel qual el Salvador anuncia que
coneixeran la gent que som els seus
deixebles (cf. Jn 13, 34-35).

D'altra banda, el Senyor vol que
també posem al seu servei els
mitjans materials al nostre abast. Ho
podem deduir de l'ensenyament de la
primera lectura de la missa de sant
Josepmaria. Després d'haver creat el
món amb la seva omnipotència, i
amb particular amor el primer home
i la primera dona, el Senyor Déu va
plantar un jardí a Edèn, a l'orient, i
va posar-hi l'home que havia format
(...), perquè el treballés i el guardés ( 
Gn 2, 8-15).

Aquest passatge de la Sagrada
Escriptura havia quedat molt arrelat
en la ment del nostre Pare. Des del



moment en què el Senyor li va fer
veure la seva Voluntat, va entendre
que en aquestes paraules del llibre
del Gènesi es trobava una de les
claus per complir l'obligació de
santificar el treball i de santificar-se
mitjançant el treball. Decisiu se'ns
mostra l'exemple de Jesús, que
durant trenta anys es va ocupar
d'una tasca professional al taller de
Natzaret, evidenciant el deure
d'utilitzar també els mitjans humans
per a la instauració del regne de Déu.

En qualsevol activitat apostòlica es
requereix que confiem, sobretot, en
l'ajuda de Déu i, al mateix temps, que
utilitzem per a aquesta finalitat
mitjans materials. Les iniciatives de
l'Opus Dei, per exemple, necessiten
de les pregàries i de l'ajuda de moltes
persones. I així, amb la gràcia de Déu
i l'aportació generosa d'aquesta
pietat, de sacrifici, d'almoina, de
tantes persones de condició social
molt diferent, es tira endavant, al



servei de l'Església a tot el món, una
tasca evangelitzadora cada vegada
més àmplia.

Sant Josepmaria ens suggeria que ens
demanéssim cada dia: què he fet avui
per acostar alguns coneguts a Nostre
Senyor? En diferents ocasions,
aquesta urgència l’actualitzarem
amb una conversa orientadora, amb
una invitació a acostar-se al
sagrament de la penitència, amb un
consell que ajuda a comprendre
millor algun aspecte de la vida
cristiana. Sant Ambròs, comentant la
recuperació de la parla per part de
Zacaries, pare de Joan Baptista (cf. Lc
1, 64), escriu: «Amb raó es va deixar
anar de seguida la seva llengua,
perquè la fe va desencadenar allò
que havia lligat la incredulitat» [92] .
La fe, si és viva, ens deslliga la
llengua per donar testimoni de Crist
amb l'apostolat d'amistat i
confidència. I sempre cal l'oferiment
generós de la pregària i de la



penitència personals, de la feina ben
acabada, aquí se'ns presenten els
instruments més importants que
hem d'emprar, per assolir els
objectius apostòlics.

A MANERA DE CONCLUSIÓ

51. Abans de concloure, us
suggereixo tres metes per potenciar
en els propers mesos la vostra "vida
de fe": pietat eucarística, tracte amb
l'Esperit Sant, devoció a la santíssima
Mare de Déu. Cada un, cada una,
amb l'ajuda de la direcció espiritual,
podrà adaptar-les a les seves
circumstàncies personals.

Pietat eucarística

52. Benet XVI, en la carta apostòlica 
Porta fidei , exposa el seu desig que
l'Any de la fe « susciti en tot creient
l’aspiració a confessar la fe amb
plenitud i convicció renovada, amb
confiança i esperança ». I
puntualitza: « Serà també una

https://opusdei.org/article/la-porta-de-la-fe-carta-apostolica-de-benet-xvi/
https://opusdei.org/article/la-porta-de-la-fe-carta-apostolica-de-benet-xvi/


ocasió propícia per a intensificar
la celebració de la fe en la litúrgia,
i de manera particular en
l’eucaristia, que és «el cim al qual
tendeix l’actuació de l’Església i
alhora la font d’on brolla tota la
seva força » "( Sacrosánctum
Concilium , 10). Al mateix temps,
esperem que el testimoniatge de
vida dels creients sigui cada
vegada més creïble. Redescobrir
els continguts de la fe professada,
celebrada, viscuda i resada i
reflexionar sobre el mateix acte
amb què es creu, és un compromís
que tot creient ha de fer seu,
sobretot en aquest Any » [93] .

Durant el 2012 s'han complert o es
compliran alguns aniversaris
particularment significatius de la
història de l'Opus Dei. Penso en el
centenari de la Primera Comunió de
sant Josepmaria, el 23 d'abril, en el
vintè aniversari de la seva
beatificació (17 de maig) i el desè de



la seva canonització (6 d'octubre), en
el trentè de l'erecció pontifícia de la
Prelatura (28 de novembre)...
Aquests i altres moments de la nostra
història, en el marc de la preparació i
del desenvolupament de l'Any de la
fe, han d’esdevenir ocasions ben
aprofitades per renovar la nostra
gratitud i la nostra lloança a la
Trinitat Beatíssima. I quina millor
manera d'aconseguir-ho sinó
mitjançant el sacrifici de Crist,
sacramentalment present en la santa
missa?

Al llarg de l'Any de la fe, per tant,
hem de donar un nou impuls a les
manifestacions de pietat forta, ferma,
a la sagrada eucaristia, misteri « que
lliga a si mateix tots els misteris
del cristianisme » [94] . Mirem
d'afinar més a fons, amb consciència
personal, en els dons que se'ns han
lliurat amb la nostra participació en
l'únic sacerdoci de Crist: tots hem
rebut en el baptisme el sacerdoci



comú dels fidels i altres, a més, en ser
ordenats sacerdots, el sacerdoci
ministerial. Us convido a donar més
relleu a l'exercici de l'ànima
sacerdotal quan assistiu a la santa
missa o la celebreu, presenteu cada
dia sobre l'altar el vostre treball, les
vostres il·lusions, les vostres
dificultats, les vostres penes i les
vostres alegries. Jesucrist les unirà al
seu sacrifici i ho oferirà tot al Pare,
convertint en una oblació grata a
Déu els moments i circumstàncies del
nostre camí terrenal, de manera que
sigui un veritable sacrifici de lloança,
d'acció de gràcies, de reparació pels
pecats. Es farà realitat l'aspiració que
sant Josepmaria encoratjava en el
fons del seu cor: que tota la nostra
existència, les vint-i-quatre hores de
la jornada, esdevinguin una missa,
per la seva estreta unió amb el
sacrifici de l’altar.

53. Us convido que en aquests mesos
es multipliquin els vostres actes de fe



en la presència real de Jesucrist en
l’eucaristia. Amb quin amor i amb
quina profunditat es referia el nostre
Pare al Santíssim Sagrament! Cada
vegada que, en el curs dels seus
viatges de catequesi, parlava
d'aquest tresor de l'Església,
aprofitava per fer un profund acte de
fe. « El Senyor no és només a
l'altar. Quan el sacerdot guarda
les espècies sacramentals del pa al
sagrari, allà queda Jesucrist, el
Fill de la Verge Maria, Mare de
Déu, aquell que va néixer de les
seves entranyes, el que va
treballar a Natzaret calladament,
després de néixer a Betlem, el que
va predicar, el que va patir la
Passió i la Mort a la creu, el que va
ressuscitar i va pujar al Cel » [95] .

Us he animat, al començament de
l'any 2012, a repetir la professió de fe
de l'apòstol Tomàs: Dominus meus et
Deus meus! ( Jn 20, 28). Us suggereixo
també que, en contemplar el Senyor



ocult a la sagrada eucaristia, li
adrecem aquestes o altres paraules,
com sant Josepmaria: « Senyor, crec
que vós sou Jesús, el Fill de Déu i
de Maria Mare de Déu, que sou
realment present: amb el vostre
cos, amb la vostra sang, amb la
vostra ànima i la vostra divinitat.
Us adoro. Vull ser el vostre amic,
perquè vós sou qui m'ha redimit.
Vull ser l'amor per a vós, perquè
vós ho sou per a mi » [96] .

Filles i fills meus, és de bona criança
assemblar-se a tan bon pare, a sant
Josepmaria, amb l'esforç de recórrer
acuradament el camí que ens ha
traçat. Esmercem-nos a conrear
l'afany sant de ser cada jornada més
delicats en la pietat eucarística.
Dediquem tota l'atenció d'amistat
quan saludem Jesús Sagramentat, en
entrar i sortir de les esglésies o dels
oratoris dels nostres centres. No
seria lògic que li manifestéssim
sovint paraules d'afecte, amb el cor?



Així hem d'actuar, des del lloc de
treball, assaborint jaculatòries i
comunions espirituals. I
desagreugem quan veiem o sentim
quelcom que suposi una ofensa o
descuit. Considerem si les nostres
genuflexions són veritable adoració.

Són pinzellades –n’hi ha moltes més-
d'aquest amor eucarístic propi dels
que volen ser Opus Dei i fer l'Opus
Dei.

Veni, Sancte Spíritus!

54. Invoquem amb fe i esperança el
Paràclit, perquè es renovin, a
l'Església dels nostres dies, els
prodigis de la primera Pentecosta.
Penso que sempre ens quedem
admirats del canvi profund obrat per
l'Esperit Sant en els Dotze. Després
de llançar lluny els seus temors, es
van llançar al carrer, amb audàcia
segura, per parlar de Crist a tots els
qui trobaven. Quan van sorgir més
dificultats, van recórrer a l'oració,



fermament recolzats en les paraules
del Senyor, que havia promès una
especial assistència del Consolador
en aquests moments (cf. Jo 14, 15-18; 
Lc 21, 12-15). I així, el llibre dels Fets
narra que , quan van acabar la
pregària, va tremolar el lloc on eren
reunits; tots foren omplerts de
l'Esperit Sant i proclamaven amb
valentia la paraula de Déu ( Ac 4, 31).

El Mestre va anunciar als Apòstols: 
quan vingui l'Esperit de la veritat, us
conduirà cap a la veritat sencera. ( Jn
16, 13). El Paràclit va inspirar als
apòstols fins que, amb la mort de
l'últim d'ells, va quedar completada
la Revelació operada per Jesucrist. A
més, aquestes paraules de Jesús ens
parlen que a l'Església de tots els
temps no li ha faltat ni li faltarà
l'assistència de l'Esperit de veritat, de
manera especial al Magisteri
autèntic, i el mateix Consolador
condueix cadascun de nosaltres, si a
Ell acudim, a un coneixement cada



vegada més profund del misteri del
Salvador. Un coneixement que és
també amor, ja que la caritat es difon
en els nostres cors pel mateix Esperit
Sant (cf. Rm 5, 5).

55. El Senyor va prometre també que
l'Esperit convenceria el món del
pecat de no creure en Crist (cf. Jn 16,
8-9). Nosaltres necessitem igualment
aquesta persuasió, és a dir, que
encara hem de creure més en el
Senyor, fiar-nos més plenament d'Ell,
posar en Ell la nostra seguretat, la
nostra alegria, i no en nosaltres
mateixos, en les nostres capacitats, ni
en els nostres mitjans.

Demanem al Santificador que ens
faci entendre aquesta necessitat,
evitant el risc de caure en el pecat de
no creure del tot en Jesús, i preguem
el Paràclit a més que, amb la seva
llum i el seu foc, ens vagi deslliurant
d'aquesta limitació, de manera que la
nostra fe i el nostre amor a Crist



creixin més i més. Potser podem
meditar i assaborir sovint -diria que
cada dia- aquelles paraules que els
anys 30 del segle passat va
compondre com a pregària el nostre
Pare: « Veniu, oh Sant Esperit!:
Il·lumineu el meu enteniment, per
conèixer els vostres manaments;
enfortiu el meu cor contra les
insídies de l'enemic; inflameu la
meva voluntat ... He sentit la
vostra veu, i no vull endurir-me i
resistir, dient: després ..., demà.
Nunc cœpi! Ara!, No fos cas que el
demà em falti. Oh, Esperit de
veritat i de saviesa, Esperit
d'enteniment i de consell, Esperit
de goig i de pau!: Vull el que
vulgueu, vull perquè voleu, vull
com vulgueu, vull quan vulgueu ...
» [97] .

Si aprofundim en aquestes peticions,
ens enriquirem més i més amb
l'amistat íntima amb el Defensor, i
tindrem, com va escriure sant



Josepmaria, necessitat de tractar
cada Persona de la Trinitat,
distingint-les [98] .

Preguem també el Santificador que
posi en les nostres paraules i les
nostres accions aquest foc seu, capaç
de canviar les ànimes. Desitgem
seriosament que ens encengui amb
la seva flama, per actuar l'apostolat
arreu. Preguem amb la fe de sant
Josepmaria: « Ure igne Sancti
Spiritus! »; Cremeu, Senyor, amb el
foc de l'Esperit Sant.

La devoció mariana

56. Totes les grans figures de la
Sagrada Escriptura tenen el seu
cimal en la Verge Santíssima. Maria
ressalta com l'exemple emblemàtic
que, per estimar Déu i identificar-se
amb Ell, cal abandonar-se lliurement
a la seva Voluntat, i creure sempre
amb més profunditat. L'Església ens
la proposa especialment en l'Any de
la fe: «Durant aquest any serà útil



convidar els fidels a adreçar-se amb
particular devoció a Maria, imatge de
l'Església, que "reuneix en si i
reflecteix en certa manera les
supremes veritats de la fe"( Lumen
gentium 65). Per tant, s'hauria de
fomentar tota iniciativa que ajudi els
fidels a reconèixer el paper especial
de Maria en el misteri de la salvació,
a estimar filialment i imitar la seva fe
i virtut. Per això serà molt
convenient organitzar
peregrinacions, celebracions i
reunions en els principals santuaris» 
[99] .

En primer lloc procurem, amb
profund interès durant aquest temps,
gaudir més i més a la celebració de
les memòries litúrgiques de la Mare
de Déu, que jalonen el calendari; us
prego que les visquem veritablement
com a festes familiars, en les quals
els fills s'omplen a vessar de goig
amb els aniversaris de la seva Mare i
l’honoren amb delicat afecte.



Presentem a santa Maria, amb
especial cura, el nostre jo, i el dels
altres i de les altres, en les visites a
santuaris o ermites marianes, quan
anem en companyia dels nostres
parents, amics o col·legues, ben units
al sant pare i als seus col·laboradors,
i també a tots els altres pastors de
l'Església, perquè es compleixin les
intencions que han mogut Benet XVI
a convocar aquest Any de la fe.
Quina millor manera de manifestar
aquests desitjos a Déu, sinó recorrent
a la intercessió de la Mare de Déu,
íntimament associada a Crist en la
Redempció?

Confiats en la seva mediació
poderosa, la instarem que ens
aconsegueixi de la Trinitat
Santíssima la gràcia del retorn a Déu
del món i de la societat. Us recordo
que, també a aquest propòsit, el
nostre Pare va insistir sempre en la
urgència de conrear la contrició,
convençut que aquesta manera de



pregar s'acomoda a les limitacions i
faltes de generositat de les ànimes,
en primer lloc les nostres. Reparem
per les personals ofenses i omissions,
per les del poble cristià, per les de la
humanitat sencera.

57. Comentant el càntic de la Mare de
Déu, el Magnificat, Benet XVI
afirmava que « Maria desitja que
Déu sigui gran en el món, que sigui
gran en la seva vida, que sigui
present en tots nosaltres. No té por
que Déu sigui un "competidor" en
la nostra vida, que amb la seva
grandesa pugui prendre'ns una
mica de la nostra llibertat, del
nostre espai vital. Ella sap que, si
Déu és gran, també nosaltres som
grans. No oprimeix la nostra vida,
sinó que l'eleva i la fa gran:
precisament llavors es fa gran amb
l'esplendor de Déu » [100] .

En recórrer a la intercessió segura de
l'Omnipotència Suplicant, insistim



amb perseverança al Senyor perquè
faci eficaços els nostres esforços, i els
de tots els catòlics, en la nova
evangelització de la societat. A això
ha de portar aquest any, beáta María
intercedénte , amb la intercessió de la
Mare de Déu: a despertar a moltes
persones de la seva fe adormida o
deteriorada, i a suscitar en altres la
fe inexistent. No deixem d'aprofitar
totes les ocasions per donar a
conèixer el Crist i la seva doctrina, i
per estendre, en servei de l'Església,
l'esperit de l'Opus Dei mitjançant un
apostolat d'amistat i confidència més
decidit, de manera que molts més
homes i dones, de totes les
condicions, s'incorporin a la tasca
apostòlica.

58. Examinem fins a quin punt ens
hem compromès, cadascuna,
cadascun, cada dia, per convertir en
realitat aquests desitjos. Siguem
sincers amb nosaltres mateixos per
ponderar com traiem partit de les



diverses circumstàncies en l'àmbit
habitual de relacions socials -també
els caps de setmana, la temporada de
vacances, els necessaris moments de
descans- per arribar més lluny, per
conèixer i servir més persones, en
poques paraules: com omplim els
carrers, i altres llocs, d'oració
apostòlica, proselitista.

La Verge santíssima és mestra de fe.
«Com el patriarca del poble de Déu,
així també Maria, a través del camí
del seu fiat filial i maternal,
"esperant contra tota esperança, va
creure". De manera especial, al llarg
d'algunes etapes d'aquest camí, la
benedicció concedida a "aquella que
ha cregut" es revelarà amb particular
evidència» [101] . Aquesta època de
la història de l'Església, que estem
recorrent, ha de caracteritzar-se
profundament per la marcada
presència maternal de la Mare de
Déu. «El seu excepcional
pelegrinatge de la fe representa un



punt de referència constant per a
l'Església, per als individus i
comunitats, per als pobles i nacions i,
en certa manera, per a tota la
humanitat» [102] .

59. Després de l’ascensió de Jesucrist
al Cel, els primers deixebles van
esperar la vinguda de l'Esperit Sant,
al Cenacle de Jerusalem, aplegats al
voltant de Maria. Pregar amb la
Mare de Déu i per mitjà de la Mare
de Déu ens ofereix la garantia més
ferma que promptament serem
escoltats. Per això hem de recórrer a
la Mare de Déu i Mare nostra en totes
les tasques apostòliques. El renovem
ara amb paraules de sant
Josepmaria:

« Santa Maria, Regína
apostolórum, reina de tots els qui
sospiren per donar a conèixer
l’amor del vostre Fill: vós, que tan
bé enteneu les nostres misèries,
demaneu perdó per la nostra vida:



per allò que en nosaltres hauria
pogut ser foc i ha estat cendra; per
la llum que va deixar d’il·luminar,
per la sal que es tornà insípida.
Mare de Déu, omnipotència
suplicant: porteu-nos, amb el
perdó, la força de viure de debò
d’esperança i d’amor per poder
dur als altres la fe de Crist » [103] .

Amb tot afecte, us beneeix

el vostre Pare

+ Xavier

.................................................................

[1] Benet XVI, Carta apost. Porta
fidei , 11-X-2011, n. 2.

[2] Sant Josepmaria, Carta 24-X-1965,
n. 4.

[3] Benet XVI, Carta apost. Porta
fidei , 11-X-2011, n. 3.



[4] Cf Congregació per a la Doctrina
de la Fe, Nota pastoral, 6-I-2012, III, 3.

[5] Ibíd., II, 5.

[6] Venerable Álvaro del Portillo,
Carta, 25-XII-1985, n. 4.

[7] Sant Josepmaria, Carta 28-
III-1973, n. 18.

[8] Beat Joan Pau II, Exhort. apost. 
Ecclesia in Europa , 28-VI-2003, n. 46.

[9] Ibíd.

[10] Sant Josepmaria, Instrucció ,
maig-1935/14-IX-1950, nota 231.

[11] Beat Joan Pau II, Exhort. apost. 
Ecclesia in Europa , 28-VI-2003, n. 47.

[12] Sant Josepmaria, Carta 28-
III-1973, n. 4.

[13] Sant Josepmaria, Carta 19-
III-1954, n. 27.



[14] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
n. 186.

[15] Beat Joan Pau II, Discurs, 9-
IX-1995.

[16] Sant Josepmaria, Carta 24-
X-1965, n. 13.

[17] Sant Justí, Apologia 2, 10 (PG 6,
462).

[18] Minunci Félix, Octavi , núm. 38
(PL 3, 357).

[19] Beat Joan Pau II, Carta apost. 
Tertio Millennio Adveniente , 10-
XI-1994, n. 6.

[20] Sant Josepmaria, Notes d'una
reunió familiar, 7-IV-1974.

[21] Benet XVI, Homilia, 21-VIII-2005.

[22] Ibídem.

[23] Sant Agustí, Confessions , I, 1, 3
(CCL 27, 1).



[24] Sant Josepmaria, Notes d'una
reunió familiar, 2-VI-1974.

[25] Benet XVI, Homilia en la
solemnitat de l'Epifania, 6-I-2007.

[26] Sant Josepmaria, És Crist que
passa , n. 33.

[27] Beat Joan Pau II, Creuant el
llindar de l'Esperança , p. 125.

[28] Sant Josepmaria, Discurs en
l'acte d'investidura de doctors
"honoris causa" per la Universitat de
Navarra, 7-X-1967.

[29] Sant Josepmaria, Camí , n. 944.

[30] Sant Josepmaria, Discurs en
l'acte d'investidura de doctors
"honoris causa" per la Universitat de
Navarra, 9-V-1974.

[31] Beat Joan Pau II, Carta enc. Fides
et ratio , 14-IX-1998, n. 17.



[32] Sant Josepmaria, Carta 9-I-1951,
n. 12.

[33] Beat Joan Pau II, Carta apost. 
Novo millennio ineunte , 6-I-2001, n.
51.

[34] Benet XVI, Discurs a un grup de
parlamentaris de la Unió Europea,
30-III-2006.

[35] Ibídem.

[36] Venerable Álvaro del Portillo, 
Carta , 1-I-1994.

[37] Sant Josepmaria, Camí , n. 493.

[38] Sant Gregori Nazianzè, Oració
II , 71 (PG 35, 479); cit. en beat Joan
Pau II, Exhort. apost. Pastóres gregis ,
16-X-2003, n. 12.

[39] Sant Josepmaria, Carta 28-
III-1973, n. 10.



[40] Benet XVI, Discurs als
participants en un curs sobre el fur
intern, 9-III-2012.

[41] Sant Josepmaria, Camí , n. 121.

[42] Sant Josepmaria, Notes d'una
reunió familiar, 20-V-1973.

[43] Sant Josepmaria, Amics de Déu ,
n. 26.

[44] Ibid., Núm. 27.

[45] Benet XVI, Carta apost. Porta
fidei , 11-X-2011, n. 6.

[46] Missal Romà, Pregària
Eucarística I.

[47] Beat Joan Pau II, Carta sobre el
pelegrinatge als llocs vinculats amb
la història de la salvació, 29-VI-1999,
n. 5.

[48] Benet XVI, Carta apost. Porta
fidei , 11-X-2011, n. 13.



[49] Ibid.

[50] Sant Josepmaria, Instrucció, 19-
III-1934, n. 45.

[51] Sant Josepmaria, Forja , n. 235.

[52] Benet XVI, Carta apost. Porta
fidei , 11-X-2011, n. 9.

[53] Ibid.

[54] Ibid., Núm. 10.

[55] Ibid.

[56] Sant Josepmaria, És Crist que
passa , n. 144.

[57] Sant Josepmaria, Carta 9-I-1959,
n. 34.

[58] Benet XVI, Homilia en les
Vespres de la festa de la Conversió de
Sant Pau, 25-I-2006.

[59] Sant Josepmaria, Carta 9-I-1959,
n. 34.



[60] Sant Josepmaria, Notes d'una
reunió familiar, 6-V-1968.

[61] Sant Josepmaria, Notes d'una
meditació, 21-XI-1954.

[62] Beat Joan Pau II, Discurs en
l'audiència general, 24-IV-1991.

[63] Ibid.

[64] Sant Josepmaria, Carta 6-V-1945,
n. 35.

[65] Sant Anselm, Proslógium ,
prœm. (PL 158, 225).

[66] Benet XVI, Discurs en l'audiència
general, 21-III-2007.

[67] Ibid.

[68] Ibid. La cita de Tertulià es troba
en Sobre el vel de les verges , I, 1 (PL
2, 889).

[69] Ibid.



[70] Sant Ignasi d'Antioquia, Carta als
Romans IV , 1 (Funk I, 216).

[71] Sant Josepmaria, Forja , n. 518.

[72] Benet XVI, Homilia, 26-III-2006.

[73] Sant Josepmaria, Notes d'una
meditació , 28-V-1964.

[74] Sant Josepmaria, Camí , n. 81.

[75] Sant Josepmaria, Carta 31-
V-1954 , n. 29.

[76] Beat Joan Pau II, Carta apost .
Tertio Millennio Adveniente , 10-
XI-1994, n. 45.

[77] Ibid.

[78] Sant Josepmaria, Notes d'una
reunió familiar , 8-XII-1971.

[79] Beat Joan Pau II, Homilia en la
Missa de canonització de sant
Josepmaria , 6-X-2002.



[80] Sant Josepmaria, Carta a Isidoro
Zorzano , 23-XI-1930.

[81] Sant Josepmaria, 28-VII-1930, en 
Apunts íntims , núm. 75.

[82] Sant Josepmaria, Carta 9-I-1932 ,
n. 83.

[83] Sant Josepmaria, Sant Rosari , IV
misteri de goig.

[84] Ibid., II misteri de dolor.

[85] Sant Josepmaria, Carta 29-
IX-1957 , n. 16.

[86] Sant Joan Crisòstom, Homilies
sobre l'evangeli de sant Mateu , 46, 2
(PG 58, 478).

[87] Sant Joan Crisòstom, cit. per sant
Tomàs d'Aquino, Summa Teològica ,
III, q. 40, a. 1 ad 2.

[88] Sant Joan Crisòstom, Homilies
sobre l'evangeli de sant Mateu , 15, 7
(PG 57, 231).



[89] Beat Joan Pau II, Carta apost.
Novo millennio ineunte , 6-I-2001, n.
1.

[90] Ibid.

[91] Benet XVI, Homilia en el
començament del Pontificat , 24-
IV-2005.

[92] Sant Ambròs, Exposició de
l'evangeli segons sant Lluc , II, 32
(CCL 14, 45).

[93] Benet XVI, Carta apost. Porta
fidei , 11-X-2011, n. 9.

[94] Sant Josepmaria, Converses , n.
113.

[95] Sant Josepmaria, Notes d'una
reunió familiar , 11-XI-1972.

[96] Sant Josepmaria, Notes d'una
reunió familiar , 22-XI-1972.

[97] Sant Josepmaria, Oració
manuscrita , any 1934.



[98] Cf. Sant Josepmaria, Amics d
Déu, núm. 306.

[99] Congregació per a la Doctrina de
la Fe, Nota pastoral , 6-I-2012, I, 3.

[100] Benet XVI, Homilia en la
solemnitat de l'Assumpció , 15-
VIII-2005.

[101] Beat Joan Pau II, Carta enc.
Redemptoris Mater , 25-III-1987, n.
14.

[102] Ibid., Núm. 6.

[103] Sant Josepmaria, És Crist que
passa , n. 175.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/carta-de-mons-
xavier-echevarria-sobre-lany-de-la-fe/

(07/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/carta-de-mons-xavier-echevarria-sobre-lany-de-la-fe/
https://opusdei.org/ca-es/article/carta-de-mons-xavier-echevarria-sobre-lany-de-la-fe/
https://opusdei.org/ca-es/article/carta-de-mons-xavier-echevarria-sobre-lany-de-la-fe/

	Carta de Mons. Xavier Echevarría sobre l'Any de la Fe

