
opusdei.org

Cap a la llibertat

"Paradoxalment, la llibertat
assoleix la plenitud quan tria
servir", es diu en aquest text
sobre la llibertat a la vida del
cristià, una llibertat que
madura en l'amor a Déu.

11/08/2013

“No hi ha res més bo que
reconèixer-se esclaus de Déu per
Amor. Perquè en aquest moment
perdem la situació d’esclaus, per a
convertir-nos en amics, en fills. I
es aquí on es manifesta la
diferència: afrontem les honestes



ocupacions del món amb la
mateixa passió, amb el mateix
afany que els altres, però amb la
pau en el fons de l’ànima; amb
alegria i serenitat, també en les
contradiccions: perquè no
dipositem la confiança en allò que
passa, sinó en allò que roman per
sempre, no som fills de l’esclava,
sinó de la lliure

(Ga 4, 31) [1].

Paradoxalment, la llibertat assoleix
la plenitud quan tria servir. Per
contra, la pretensió d'una llibertat
absoluta, independitzada de Déu i
dels altres, sense res que la limiti,
desemboca en un jo postrat davant
els diners, el poder, l'èxit o altres
ídols, més o menys brillants, però
caducs i sense valor.

«La llibertat d'un ésser humà és la
llibertat d'un ésser limitat i, per tant,
ella mateixa és limitada. Només
podem posseir-la com llibertat



compartida, en la comunió de les
llibertats: la llibertat només pot
desenvolupar-se si vivim, com cal,
uns amb altres i uns per als altres
»[2].

Necessitem els altres, no només per
allò que rebem d'ells, sinó també
perquè som creats per donar. No hi
ha creixement personal amb
independència de les necessitats dels
qui ens envolten: el marit es realitza
servint la dona i els fills, i el mateix
passa amb l'esposa; l'advocat
exerceix la professió per servir el
client i al bé comú dels ciutadans; el
malalt es posa en mans del metge i
aquest s'ha d'acomodar al pacient; 
¿qui és més important, el qui seu a
taula o el qui serveix? ¿No ho és el qui
seu a taula? Doncs jo, enmig de
vosaltres, sóc com el qui serveix . [3]

El servei que Crist demana als
deixebles no consisteix només a
donar quelcom, sinó en donar-se un



mateix, en posar la llibertat
radicalment en joc. Com ha escrit el
papa Benet XVI en la seva primera
carta encíclica: «L'íntima participació
personal en les necessitats i en els
sofriments de l'altre es converteix
així en un donar-me a mi mateix:
perquè el do no humiliï l'altre, no
solament he de donar-li una mica
meu, sinó a mi mateix; he de ser part
del do com a persona» [4].

Donar-me per complet, lliurar-me del
tot, és senzillament lliurar la meva
llibertat: lliurar-la per amor. Lliurant
la llibertat per amor ens fem més
capaços d'amor i de lliurament i, per
tant, més lliures, aquest és el joc de la
donació personal: donar sense
perdre; més encara: guanyar donant.

Quan la llibertat es diposita sencera
en Déu, sense més garanties que
cercar i fer la seva voluntat, el guany
és la identificació amb Crist, i la
llibertat es recupera a un nivell més



profund: com a íntima llibertat filial
que cap circumstància ni cap poder
poden sotmetre. Per ell m'he avingut
a perdre-ho tot i a considerar-ho
escòria, a canvi de guanyar-lo a ell
[5].

Cercar Crist

«A cada home se li confia la tasca de
ser artífex de la pròpia vida» [6]
Cadascun pot fer de la seva vida una
obra mestra de amor, amb encerts,
errors, debilitats: no passa res.
L'important és no perdre de vista el
far, el sentit, Aquell en qui s'alegra el
cor [7], l'únic que pot omplir la
capacitat d'estimar, a qui
radicalment volem orientar la
llibertat.

Les eleccions particulars -emprendre
i desenvolupar una professió,
establir un horari, adquirir qualsevol
compromís, gran o petit- apunten, en
darrer terme, a un bé estimat en si
mateix, no en funció d'un altre.



Aquest bé que estimem de manera
absoluta ens caracteritza més que
qualsevol altra cosa.

Aquest fi dóna sentit últim a les
petites accions de cada dia, guia el
capteniment concret, és el criteri que
indica, en el dubte, allò que convé o
no convé fer.

En definitiva, com diu sant Tomàs
comentant sant Agustí, només hi ha
dos béns que poden presentar-se al
home com absoluts i, per tant, guiar
la resta de les accions: la glòria de
Déu o la pròpia estima. «Com en
l'amor a Déu, el mateix Déu és l'últim
vers el qual s'ordenen totes les coses
que s'estimen rectament, així en
l'amor de la pròpia excel·lència es
troba un altre últim fi al qual
s'ordenen també totes les coses; ja
que qui cerca aprofundir en les
riqueses, en ciència, o en els honors,
o qualssevol altres béns, per tot això
busca la seva pròpia excel·lència »[8].



Només Déu pot donar autèntica
unitat de sentit als nostres afanys i
quefers: «ens has fet per a tu i el
nostre cor està inquiet fins que no
descansi en tu» [9] Aquesta frase de
sant Agustí mostra l'origen i la fi de
la llibertat creada, que és al mateix
temps do i tasca. Déu ens ha donat la
llibertat per a assolir la plenitud, i la
plenitud és el resultat d'escollir
l'Amor de Déu, cercant-ne la voluntat
en les grans decisions i en el petit de
cada dia.

Un dels llocs on l'Evangeli mostra
l'orientació de l'existència com a fruit
de les eleccions personals és l'episodi
del jove ric. La inquietud del cor
d'aquest home l'empeny a cercar el
camí de la felicitat autèntica.

No volent conformar-se amb menys,
va a qui té les respostes definitives, a
Jesús: Mestre bo, què haig de fer per a
posseir la vida eterna? [10] La
resposta del Senyor no és menys



radical que la pregunta. Primer
assenyala els camins incompatibles
amb el que busca: no cometis
adulteri, no robis, no acusis ningú
falsament ... [11]

Després li indica la direcció que
porta a la pau i l'alegria veritables: si
vols ser perfecte, vés, ven tot el que
tens i dóna-ho als pobres, i tindràs un
tresor al cel. Després vine i segueix-
me. [12].

Aquestes paraules relativitzen la
importància de tot allò que fins
llavors centrava l'interès del jove. La
llibertat ensopega amb una
alternativa no prevista, una crida a
eixamplar l'horitzó de la seva vida.

No és que visqués malament, al
contrari, tenia un prestigi social i
moral que segurament
proporcionava satisfacció als seus
pares i educadors. Però això li
semblava insuficient, aspirava a
més ..., i per això s’adreçà al Mestre.



No obstant això, davant el nou
panorama que Jesús li obre, calla; sap
que el Mestre bo té raó, més encara
després d'escoltar les misterioses
paraules que revelen d'alguna
manera la seva divinitat: Per què em
dius bo?, Ningú és bo sinó un de sol,
Déu.

Malgrat tot, no compleix les
característiques per posar-se a
disposició del Senyor. La prudència
humana, la por a perdre quelcom
valuós i potser l'afany de seguretat, el
porten a conformar-se amb allò que
ja té, amb l’esperança vana que,
sense aspirar a tant com Jesús li
proposa, sense arriscar la seva
posició, la seva fama , els seus diners
i en definitiva el seu propi jo, potser
podrà estar bé.

Quan es busca fer el bé amb poc
amor, difícilment es troba el camí. En
paraules de sant Joan de la Creu, «qui
a Déu cerca volent continuar amb els



seus gustos, el busca de nit i, de nit,
no el trobarà» [13], aleshores la raó
es complica en raons i excuses
fàcils [14] i el bé deixa de fer-se o es
retarda.

Si l'amor és molt feble, la lluita es fa
maldestra, embullada per l'embolic
de molts petits lligams, indecisa:
quan les raons d'amor no són
suficients per fer el que Déu vol, es
cerquen altres desraons per no fer-
ho.

El cor del jove no va quedar satisfet:
a ningú satisfà una resposta a mitges,
cap cor humà es conforma amb
mitjanies, per això se n'anà tot trist
[15].

Tornar a Crist

Perseverar en l'amor no consisteix en
una lluita tensa per no fallar mai.
D'ordinari cap veler arriba a port en
línia recta, sinó que mira d'aprofitar
els vents que troba i corregeix



constantment les desviacions que
detecten els instruments de
navegació.

L'important és saber on es vol
arribar i romandre vigilants. Cal
tornar a lliurar la llibertat moltes
vegades, sobretot si ens adonem que
hem començat a servir altres senyors
[16].

Per no perdre'ns, hem d'examinar
l'actuació concreta a la llum de la
vocació; aquesta és com el far diví
que orienta la llibertat. És
indispensable per això, estar
disposats a recomençar, a
retrobar —en les noves situacions
de la nostra vida— la llum,
l’impuls de la primera conversió. I
aquesta és la raó per la qual hem
de preparar—nos amb un examen
profund, demanant ajut al Senyor,
per tal que puguem conèixer—lo
millor i conèixer—nos millor a
nosaltres mateixos. No hi ha cap



més camí, si ens hem de convertir,
altra vegada. [17].

La manca d'alegria és un d'aquests
indicadors que permeten descobrir
quan la voluntat està perdent
l'orientació a Déu. Amb la llum de
l'Esperit Sant podrem veure on està
posat el cor, per rectificar tot allò que
calgui.

La paràbola del fill pròdig és la guia
autèntica en l'itinerari vers la
conversió. El punt de partida és el
moment en què el fill adverteix la
seva indigència material, i sobretot
espiritual -la manca d'alegria-; hi
pren consciència d'haver abusat de
la llibertat filial.

Comença llavors a examinar la seva
situació amb objectivitat. Mira dins
de si, in se autem reversus [18], sense
por a reconèixer la dura veritat dels
fets. El panorama és de gana, solitud,
tristesa, manca d'afecte ... Com he
arribat a aquesta situació?, es



demana. Podria haver donat la culpa
a la mala fortuna o al període de
carestia que travessava la regió.
Tanmateix, s'atreveix a assumir les
seves decisions anteriors sense
esquivar-ne la responsabilitat.

Ha estat ell mateix, lliurement, qui
ha canviat la fidelitat al pare pel
miratge d'una felicitat irreal. Va ser
madurant en ell la idea que els béns
que li corresponien, en aquest cas
l'herència paterna, tindrien la
capacitat de saciar les ànsies de
benestar, de realització personal. La
voluntat s'havia anat replegant cap al
seu petit tresor: les seves ambicions,
la seva diversió, el seu temps, la seva
sensualitat, la seva mandra.

Va ser la viva percepció de la seva
penúria que el va fer reaccionar i
adonar-se del poc que valia per si sol,
de les cruels servituds a què s'havia
vist abocat sense el pare: quants
jornalers del meu pare tenen pa de



sobres i jo aquí m'estic morint de fam!
[19]

La casa del Pare: l'Església santa de
Déu, aquesta petita part de l'Església
que és l'Obra ... Ha perdut la por a
dir les coses pel seu nom, i el
contacte amb la veritat sobre si
mateix l'encamina cap a la llibertat: 
la veritat us farà lliures [20] Davant la
realitat de les coses pren cos la
nostàlgia de l'amor del Pare, és el
viatge de retorn a la llar.

A la llar s'ha de tornar i retornar
moltes vegades a la vida perquè és el
lloc del retrobament amb nosaltres
mateixos, on redescobrim allò que
som: fills de Déu. La casa és també la
consciència, sagrari íntim de la
persona. I el fill pròdig, que amb
tanta determinació havia exigit els
seus drets, a la vista de la nua veritat
sobre si mateix, renuncia ara a tot
dret. Aniré a trobar el meu pare i li
diré: Pare, he pecat contra el cel i



contra tu. Ja no mereixo que em
diguin fill teu; tracta'm com un dels
teus jornalers." I se n'anà a trobar el
seu pare. [21].

En la tornada ja està incoada l'alegria
de la conversió. El penediment ha
obert la porta a l'esperança i, en la
decisió de tornar, la llibertat ha
recuperat la disposició cap a l'amor.
Però a més, la trobada amb el pare
supera les millors expectatives.

El pobre cor humà, humiliat per les
seves faltes, es veurà desbordat per
la infinita misericòrdia de l'Amor: 
Encara era lluny, que el seu pare el
veié i es commogué, corregué a tirar-
se-li al coll i el besà . [22]

La llibertat madura en l'amor a Déu,
la llibertat filial no es comptabilitza
en un balanç d'encerts i errors; els
errors esdevenen encerts, ocasions
d'estimar més, quan sabem rectificar
i demanar perdó, amb plena
confiança en la misericòrdia de Déu.



Aprenguem a recomençar de la mà
del nostre Pare: haureu observat en
el vostre examen —a mi em passa
el mateix: perdoneu—me que faci
aquestes referències a la meva
persona, però, mentre us parlo,
estic rumiant amb el Senyor sobre
les necessitats de la meva ànima
—, que patiu repetidament petits
contratemps, i a vegades en el
vostre cap us sembla que són
descomunals, perquè revelen una
falta d’amor evident, una manca
de donació d’un mateix, d’esperit
de sacrifici, de delicadesa.
Fomenteu les ànsies de reparació,
amb una contrició sincera, però
no em perdeu la pau [23].

No em perdeu la pau: aquest
commovedor prec patern va unit a
una crida a la contrició, que és el més
important de l'examen de
consciència. Sant Josepmaria obria
l’ànima per donar-nos l'aliment de la
seva experiència de tracte amb Déu.



Ara la benaurança és la seva
experiència, i la seva participació en
la paternitat de Déu és més intensa.
Acudim a la seva intercessió per
aconseguir una contrició serena i
filial; perquè ens ensenyi a fer un
examen contrit, que no treu la pau
sinó que la dóna. Cada acte de
contrició és un recomençar. Quina
pau confereix saber que, mentre hi
ha vida, no hi ha fracassos definitius!

Viure en Crist

Sant Joan descriu en l'Apocalipsi una
multitud incomptable davant el tron
i davant l'Anyell, vestits de blanc i
amb palmons a les mans [24]. El
palmó és símbol de l'alegria i del
triomf: de l'alegria d'honorar Déu i
de la victòria dels que li donen glòria
per sempre. Podríem dir, seguint
aquesta imatge, que el palmó de la
llibertat rau en la seva orientació a
Déu fins arribar al triomf definitiu de
la santedat assolida.



Com aconseguirem tan preciosa
conquesta? El concili Vaticà II
ensenya que «la llibertat de l'home,
ferida pel pecat, no pot aconseguir
aquesta orientació vers Déu amb
plena eficàcia si no és amb l'ajuda de
la gràcia» [25].

Per això, Déu va enviar el seu Fill,
que ha vingut a ajudar per fer-nos
partícips de la seva victòria a la Creu
i perquè rebem el do de l'Esperit
Sant. La nostra llibertat ha estat
alliberada al Calvari: «per ser lliures
ens ha alliberat Crist, en Ell
participem de la veritat que ens fa
lliures. L'Esperit Sant ens ha estat
donat, i, com ensenya l'Apòstol, on hi
ha l'Esperit, hi ha la llibertat. Ja des
d'ara ens gloriem de la llibertat dels
fills de Déu »[26].

Déu havia promès al seu poble un
principi nou de vida, una llei escrita
en el cor que no només indiqués la
direcció sinó que donés també les



forces per caminar per la senda de
l'amor a Déu: us donaré un cor nou i
posaré un esperit nou dins vostre;
trauré de vosaltres aquest cor de
pedra i us en donaré un de carn.
Posaré el meu esperit dins vostre i
faré que seguiu els meus preceptes,
que compliu i observeu les meves
decisions [27].

Aquesta promesa es va fer realitat
amb l'enviament de l'Esperit Sant,
perquè Déu, donant-nos l'Esperit
Sant, ha vessat el seu amor en els
nostres cors [28]. Només sobre
aquest principi nou podrem
construir una vida alliberada de
l'esclavitud de l'egoisme, una vida de
fills lliures. Perquè tots els qui són
guiats per l'Esperit de Déu són fills de
Déu [29].

Que la voluntat es recolzi sobre la
roca sobrenatural de la filiació
divina, i no sobre la sorra de les
pròpies forces. Llavors es poden



vèncer les pròpies limitacions,
superant els obstacles des de la
humilitat, amb la força de Déu.

La voluntat sobrenaturalment bona
viu així deïficada, buscant fer en tot
la Voluntat de Déu. Com? Mitjançant
l'oblit de si, amb la fortalesa de Crist. 
Per això -diu sant Pau-, em gloriaré
sobretot de les meves febleses, perquè
reposi sobre meu el poder del Crist.
Per tant, accepto de bon grat les
febleses, les injúries, les adversitats,
les persecucions i les angoixes per
causa de Crist. Perquè quan sóc feble
és quan sóc realment fort [30].

El sentit de la filiació divina és un
fonament realista per a la llibertat;
ensenya a recomençar des de la
veritat de la pròpia petitesa, que és
alhora la grandesa de ser fill
estimadíssim de Déu, és font de
serenitat i d'optimisme per a la lluita.

El fill de Déu se sent sostingut per
l'omnipotència d'un Pare que



l’estima amb els seus defectes, al
mateix temps que l’ajuda a lluitar
contra ells i l'impulsa cap a la
llibertat.

C. Ruiz

------------------------

[1] Amics de Déu, n. 35.

[2] Benet XVI, Homilia, 8-XII-2005.

[3] Lc 22, 27.

[4] Benet XVI, Litt. enc. Deus caritas
est, n. 34.

[5] Fl 3, 8.

[6] Joan Pau II, Carta als artistes, 4-
IV-1999, n. 2.

[7] Cf Sal 33 [32], 21.

[8] Sant Tomàs d'Aquino, De Malo, q.
8, a. 2, c.

[9] Sant Agustí, Confessions 1, 1, 1.



[10] Lc 18, 18.

[11] Lc 18, 20.

[12] Mt 19, 21.

[13] Sant Joan de la Creu, Càntic
espiritual, 3, 3.

[14] Amics de Déu, n. 37.

[15] Mt 19, 22.

[16] Cf Lc 16, 13.

[17] És Crist que passa, n. 58.

[18] Lc 15, 17.

[19] Ibid., 15, 17.

[20] Jn 8, 32

[21] Lc 15, 18-20.

[22] Ibid., 15, 20.

[23] Amics de Déu, n. 13.



[24] Cf Ap 7, 9-10.

[25] Concili Vaticà II, Const. past.
Gaudium et spes, n. 17.

[26] Catecisme de l'Església catòlica,
n. 1741; Ga 5, 1; cfr. Jo 8, 32; cfr. 2 Co
3, 17; cfr. Rm 8, 21.

[27] Ez 36, 26-27.

[28] Rm 5, 5.

[29] Ibid., 8, 14.

[30] 2 Co 12, 9-10.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/cap-a-la-
llibertat/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/cap-a-la-llibertat/
https://opusdei.org/ca-es/article/cap-a-la-llibertat/
https://opusdei.org/ca-es/article/cap-a-la-llibertat/

	Cap a la llibertat

