
opusdei.org

Camins de
contemplació

Endinsar-se per camins de
contemplació vol dir deixar
obrar l’Esperit Sant perquè Ell
reflecteixi en nosaltres el rostre
de Crist en totes les situacions
de la nostra vida.

02/08/2018

Una de les actituds que els Evangelis
ressalten més de Jesús mentre
compleix la seva missió és la
freqüència amb què acudeix a
l’oració. El ritme del seu ministeri
està, en cert sentit, marcat pels



moments en què s’adreça al Pare.
Jesús es recull en oració abans del
seu baptisme (cf. Lc 3, 21), la nit
prèvia a l’elecció dels dotze (cf. Lc 6,
12), a la muntanya abans de la
transfiguració (cf. Lc 9, 28), a l’hort
de les oliveres mentre es prepara per
enfrontar la Passió (cf. Lc 22, 41-44).
El Senyor dedicava molt de temps a
l’oració: al capvespre, o la nit
sencera, o molt de matinada, o en
mig de jornades d’intensa predicació;
en realitat pregava constantment, i
va recomanar repetidament als
deixebles «que cal pregar sempre
sense defallir» (Lc 18, 1).

Per què aquest exemple i aquesta
insistència del Senyor? Per què és
necessària l’oració? En realitat,
aquesta respon als desitjos més
íntims de l’home, que ha estat creat
per entrar en diàleg amb Déu i
contemplar-lo. Però l’oració és,
sobretot, un do de Déu, un regal que
Ell ens ofereix: «el Déu viu i veritable



crida incansablement cada persona a
la cerca misteriosa de l’oració.
Aquesta iniciativa d’amor del Déu
fidel és sempre la primera cosa en
l’oració, el caminar de l’home és
sempre una resposta».[1]

Per imitar Crist i participar de la seva
Vida és imprescindible ser ànimes
d’oració. A través de la contemplació
del Misteri de Déu, revelat en
Jesucrist, la nostra vida es va
transformant en la seva. Es fa realitat
el que sant Pau comentava als
corintis: «I tots nosaltres, sense cap
vel a la cara, reflectint com un mirall
la glòria del Senyor, som
transformats a la seva mateixa
imatge, amb una glòria cada vegada
més gran, per obra del Senyor, és a
dir, de l’Esperit» (2 Co 3, 18). Igual
com sant Pau, tots els cristians estem
cridats també a reflectir al rostre la
faç de Crist: en això consisteix ser
apòstols, a ser missatgers de l’amor
de Déu, que s’experimenta en



primera persona durant les estones
d’oració. S’entén, per tant, l’actualitat
de la invitació a «endinsar-se més en
l’oració contemplativa al mig del
món, i ajudar els altres a anar per 
camins de contemplació»[2].[3]

Acollir el do de Déu

L’apòstol creix al ritme de l’oració, la
renovació personal en l’impuls
evangelitzador surt de la
contemplació. El Papa recorda que:
«La millor motivació per decidir-se a
comunicar l’Evangeli és contemplar-
lo amb amor, és aturar-se a les seves
pàgines i llegir-lo amb el cor. Si
l’abordem d’aquesta manera, la seva
bellesa ens sorprèn, ens torna a
captivar una vegada i una altra».[4]
Per això, és fonamental
desenvolupar «un esperit 
contemplatiu, que ens permeti
redescobrir cada dia que som
dipositaris d’un bé que humanitza,
que ajuda a portar una vida nova. No



hi ha res millor per transmetre als
altres».[5]

Els Evangelis ens presenten diferents
personatges a qui, la trobada amb
Crist, canvia la vida i els converteix
en portadors del missatge salvador
del Senyor. Un d’ells és la dona
samaritana que, com relata sant
Joan, va simplement a buscar aigua
al pou al costat del qual Jesús està
assegut, descansant. I és Ell qui
comença el diàleg: «Dona’m aigua»
(Jn 4, 10). A primera vista, la
samaritana no es mostra gaire
disposada a continuar la conversa:
«Com és que tu, que ets jueu, em
demanes aigua a mi, que soc
samaritana?» (Jn 4, 9). Però el Senyor
li fa veure que, en realitat, Ell és
aquesta aigua que ella busca: «Si
sabessis quin és el do de Déu... (Jn 4,
10), el qui begui de l’aigua que jo li
donaré, mai més no tindrà set:
l’aigua que jo li donaré es convertirà
dintre d’ell en una font d’on brollarà



vida eterna...» (Jn 4, 14). Després, una
vegada traspassat el cor de la
samaritana, li revela amb claredat i
senzillesa que sap quin és el seu
passat (cf. Jn 4, 17-18), però amb
aquest amor que ella no se sent
desanimada ni rebutjada. Al
contrari: Jesús la fa participar d’un
univers nou, la fa entrar en un món
que viu amb esperança, ja que ha
arribat el moment de la reconciliació,
el moment en què s’obren les portes
de l’oració per a tots els homes:
«Creu-me, dona, arriba l’hora que el
lloc on adorareu el Pare no serà ni
aquesta muntanya ni Jerusalem. (...)
Però arriba l’hora, més ben dit, és
ara, que els autèntics adoradors
adoraran el Pare en Esperit i en
veritat» (Jn 4, 21-23).

En el diàleg amb Jesús, la samaritana
descobreix la veritat de Déu i la de la
seva pròpia vida. Acull el do de Déu i
es converteix radicalment. Per això,
l’Església ha vist en aquest passatge



evangèlic una de les imatges més
suggeridores sobre l’oració: «Jesús té
set, la seva petició arriba des de les
profunditats de Déu que ens desitja.
L’oració, tant si ho sabem com si no,
és la trobada de la set de Déu i de set
de l’home. Déu té set que l’home
tingui set d’Ell».[6] L’oració és una
manifestació de la iniciativa de Déu,
que surt a la cerca de l’home, i espera
la seva resposta per transformar-lo
en amic seu. De vegades, sembla que
és un qui pren la iniciativa de
dedicar a Déu un temps d’oració,
però, en realitat, això és ja una
resposta a la seva crida. L’oració es
viu com una crida recíproca: Déu em
busca i m’espera, i jo necessito Déu i
el busco.

Temps per a Déu

L’home té set de Déu, tot i que sovint
no ho sap reconèixer, i fins i tot
rebutja anar a les fonts d’aigua viva,
que són els moments dedicats a



l’oració. La història de la samaritana,
en aquest sentit, es repeteix en
moltes ànimes: Jesús que demana
una mica d’atenció, que intenta
suscitar un diàleg dins del cor, en un
moment que potser sembla inoportú.
Fa l’efecte que aquests minuts diaris
són massa, que no hi ha espai en una
agenda tan atapeïda! Però quan un
es deixa endinsar pel Senyor en
aquest diàleg contemplatiu, llavors
es descobreix que l’oració no és
quelcom que jo faig per Déu, sinó,
sobretot, un do que Déu em
concedeix i que jo simplement acullo.

Dedicar temps al Senyor no és
simplement una tasca entre d’altres,
una càrrega més en un horari moltes
vegades exigent. És acollir un regal
infinitament valuós, una perla
preciosa o un tresor amagat en la
normalitat de la vida ordinària, que
hem de cuidar amb delicadesa.



L’elecció del moment de l’oració
depèn d’una voluntat que es vol
deixar conquerir per l’Amor: no es fa
oració quan es té temps, sinó que es
pren el temps per fer l’oració. Quan
un supedita l’oració als buits que
apareixen al seu horari,
possiblement no aconsegueix fer-la
amb regularitat. L’elecció del
moment és reveladora dels secrets
del cor: manifesta el lloc que ocupa
l’amor a Déu en la jerarquia dels
nostres interessos diaris.[7]

Pregar és sempre possible: el temps
del cristià és el de Crist ressuscitat,
que és amb nosaltres cada dia (cf. Mt
28, 20). La temptació més freqüent
per apartar-nos de l’oració és una
certa falta de fe, que es manifesta en
unes preferències de fet: «Es
presenten com a prioritaris mil
feines i cures que es consideren més
urgents; una vegada més, és el
moment de la veritat del cor i
d’aclarir preferències».[8] El Senyor



és el primer. Per aquesta raó, és molt
convenient determinar l’horari
adequat per a l’oració, potser amb el
consell en la direcció espiritual, per
adaptar aquest pla a les
circumstàncies personals.

Sant Josepmaria va fer moltes
estones d’oració al cotxe, durant els
viatges que feia per motius
apostòlics; al tramvia, o caminant
pels carrers de Madrid, quan no
tenia cap altra possibilitat de fer-ho.
Els qui s’han de santificar enmig de
la vida ordinària es poden trobar en
situacions semblants: un pare o una
mare de família, de vegades potser
no tindran cap altra opció que pregar
al Senyor mentre atenen els fills
petits: serà molt grat a Déu. En tot
cas, recordar que el Senyor ens
espera, i que té preparades les
gràcies que necessitem per oferir-
nos-les en l’oració, pot ajudar a
escollir el temps i el lloc més
propicis.



El combat de l’oració

Considerar que l’oració és un art
implica reconèixer que sempre s’hi
pot créixer, i deixar actuar cada
vegada més la gràcia de Déu en les
nostres ànimes. En aquest sentit,
l’oració també és combat.[9] És lluita,
en primer lloc, contra nosaltres
mateixos. Les distraccions envaeixen
la ment quan intentem crear el
silenci interior. Aquestes ens
descobreixen allò a què s’aferra el
cor i es poden convertir en una llum
per demanar ajuda a Déu.[10]

El nostre temps està marcat per la
multiplicació de les possibilitats
tecnològiques que faciliten la
comunicació en molts sentits, però
que també augmenten les ocasions
de distracció. Es pot dir que ens
trobem davant d’un nou repte per al
creixement de la vida contemplativa:
aprendre a viure el silenci interior
envoltat de molt de soroll exterior.



En tants àmbits es percep la primacia
de la gestió sobre la reflexió o
l’estudi; ens hem habituat a treballar
en multitasca, fent atenció
simultània a moltes tasques, i això
fàcilment pot portar a viure en la
immediatesa de l’acció-reacció.
Tanmateix, davant d’aquest
panorama, s’han revalorat algunes
actituds com l’atenció o la
concentració, que es presenten com
una manera de protegir la capacitat
d’aturar-se i aprofundir en el que
realment val la pena.

El silenci interior es presenta com
una condició necessària per a la vida
contemplativa. Ens allibera de 
l’afecció al que és immediat, al que és
fàcil, al que distreu però no omple,
de manera que ens puguem centrar
en el nostre veritable bé: Jesucrist,
que ens surt a cercar en l’oració.

El recolliment interior implica un
moviment que va de la dispersió en



moltes activitats cap a la interioritat.
Allà és més senzill trobar Déu, i
reconèixer la seva presència en el
que Ell fa quotidianament a les
nostres vides —detalls del dia a dia,
llums rebudes, actituds d’altres
persones—, i així poder manifestar-li
la nostra adoració, el penediment, la
petició, etc. Per això, el recolliment
interior és fonamental per a una
ànima contemplativa al mig del món:
«La veritable oració, la que absorbeix
tot l’individu, no l’afavoreix tant la
soledat del desert, com el recolliment
interior».[11]

A la cerca de llums noves

L’oració, en ser també cerca de
l’home, implica el desig de no
conformar-se amb una manera
rutinària d’adreçar-se al Senyor. Si
totes les relacions duradores
impliquen l’afany continu de renovar
l’amor, la relació amb Déu que es
forja especialment en els moments



dedicats exclusivament a Ell també
s’hauria de caracteritzar per aquest
desig.

«En la teva vida, si t’ho proposes, tot
pot ser objecte d’oferiment al Senyor,
ocasió de col·loqui amb el teu Pare
del Cel, que sempre guarda i
concedeix llums noves».[12]
Certament, aquestes llums el Senyor
les concedeix comptant amb la cerca
apassionada dels seus fills, amb la
disposició d’escoltar amb senzillesa
la paraula que ens dirigeix, deixant
de banda la idea que ja no hi ha res
nou per descobrir. En això, és un
exemple l’actitud de la samaritana al
costat del pou: tot i que la seva vida
de fe estava refredada, guardava
dins del seu cor el desig de l’arribada
del Messies.

La traducció d’aquesta aspiració serà
tornar a portar els esdeveniments
diaris al diàleg amb el Senyor, però
sense pretendre aconseguir una



solució immediata i a la nostra mida.
És més important pensar què vol el
Senyor: tantes vegades, l’únic que
espera és que ens posem amb
senzillesa davant d’Ell, i que fem una
memòria agraïda de tot allò que
l’Esperit Sant està obrant
silenciosament en nosaltres. O potser
implicarà també tornar a prendre els
Evangelis i contemplar amb calma
l’escena i participar-hi «com un
personatge més»,[13] per deixar-se
interpel·lar per Crist. Alimentar
l’oració és també partir en el nostre
diàleg amb el Senyor dels textos que
l’Església posa als nostres llavis en la
litúrgia que hem celebrat aquell dia.
Les fonts de l’oració són inesgotables:
si sabem acudir-hi amb il·lusió nova,
l’Esperit Sant farà la resta.

Quan no es troben les paraules

Amb tot, de vegades passarà que,
malgrat l’esforç, un no aconsegueix
entaular un diàleg amb Déu. Com



consola, llavors, recordar aquella
indicació del Senyor: «Quan pregueu,
no parleu per parlar, com fan els
pagans: es pensen que amb la seva
xerrameca es faran escoltar» (Mt 6,
7). És el moment de tornar a confiar
en l’acció de l’Esperit Sant en
l’ànima, que «ve a ajudar la nostra
feblesa: nosaltres no sabem com hem
de pregar, però el mateix Esperit
intercedeix per nosaltres amb
gemecs que no es poden
expressar» (Rm 8, 26).

Arran de les paraules de sant Pau als
Romans, Benet XVI descrivia quina
és l’actitud d’abandonament que
impregna l’oració: «Volem pregar,
però Déu és lluny, no tenim les
paraules, el llenguatge, per parlar
amb Déu, ni tan sols el pensament.
Només ens podem obrir, posar el
nostre temps a disposició de Déu,
esperar que ell ens ajudi a entrar en
el veritable diàleg. L’Apòstol diu:
precisament aquesta falta de



paraules, aquesta absència de
paraules, fins i tot aquest desig
d’entrar en contacte amb Déu, és
oració que l’Esperit Sant no només
comprèn, sinó que porta, interpreta
davant de Déu. Precisament aquesta
debilitat nostra es transforma, a
través de l’Esperit Sant, en veritable
oració, en veritable contacte amb
Déu».[14]

No hi ha motius, per tant, per
desanimar-se si es troba dificultat
per mantenir un diàleg amb el
Senyor. Quan el cor sembla que està
a desgrat amb les realitats
espirituals, el temps de meditació es
fa llarg, el pensament divaga en
altres coses, o la voluntat es resisteix
i el cor està sec, potser ens serveixen
les consideracions següents:

«L’oració —recorda-ho— no
consisteix a fer discursos bonics,
frases grandiloqüents o que
consolin...



Oració és a vegades una mirada a
una imatge del Senyor o de la seva
Mare; d’altres vegades, una petició,
amb paraules; unes altres,
l’oferiment de les bones obres, dels
resultats de la fidelitat...

Com el soldat que fa guàrdia, així
hem d’estar nosaltres a la porta de
Déu Nostre Senyor: i això és oració. O
com el gosset, que s’ajau als peus del
seu amo.

—No et faci res de dir-li-ho: Senyor,
aquí em tens com un gos fidel; o
millor, com un ruquet, que no tirarà
guitzes a qui l’estima».[15]

La font que canvia el món

La vida d’oració ens obre les portes
al tracte amb Déu, relativitza els
problemes a què de vegades donem
una importància desmesurada, ens
recorda que sempre estem en mans
del nostre Pare del Cel. Tanmateix,
aquesta no ens aïlla del món, ni és



una escapatòria per als problemes
diaris. La veritable oració és
significativa: incideix en la nostra
vida, la il·lumina, i ens obre al nostre
entorn amb una perspectiva
sobrenatural: «Una oració intensa,
doncs, que tanmateix no aparta del
compromís en la història: obrint el
cor a l’amor de Déu, l’obre també a
l’amor dels germans, i ens fa capaços
de construir la història segons el
designi de Déu».[16]

En l’oració, el Senyor no vol apagar
únicament la nostra set, sinó que
aquesta experiència ens porti a
compartir l’alegria del tracte amb Ell.
És el que va passar al cor de la
samaritana: després de la trobada
amb Jesús, es va afanyar a fer-ho
saber a la gent del seu entorn: «Molts
dels samaritans d’aquell poble van
creure en ell per la paraula de la
dona, que assegurava: «M’ha dit tot
el que he fet» (Jn 4, 39). Senyal de
l’oració autèntica és el desig de



compartir l’experiència de Crist amb
els altres, perquè «quin amor és
aquest que no sent la necessitat de
parlar de l’ésser estimat, de mostrar-
lo, de fer-lo conèixer?».[17]

Santa Maria és mestra d’oració. Ella,
que va saber guardar les coses del
seu Fill, meditant-les al seu cor (cf. Lc
2, 51), acompanya els deixebles de
Jesús en l’oració (cf. Ac 1,14), els
mostra el camí per rebre amb
plenitud el do de l’Esperit Sant, que
els farà llançar-se a l’aventura divina
de l’evangelització.

Juan Francisco Pozo - Rodolfo Valdés

[1] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2.567.

[2] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 67.



[3] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, núm. 8.

[4] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), núm. 264.

[5] Ibídem.

[6] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2.560. Cf. Sant Agustí, De
diversis quaestionibus octoginta
tribus, 64, 4: CCL 44 A140 (PL 40, 56).

[7] Cf. Catecisme de l’Església
Catòlica, núm. 2.710.

[8] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2732.

[9] Cf. Catecisme de l’Església
Catòlica, núm. 2.725 i s.

[10] Cf. Catecisme de l’Església
Catòlica, núm. 2729.

[11] Sant Josepmaria, Solc, 460.

[12] Sant Josepmaria, Forja, 743.



[13] Amics de Déu, núm. 222

[14] Benet XVI, Audiència general, 16
de maig del 2012.

[15]Forja, núm. 73.

[16] Sant Joan Pau II, carta apostòlica
Novo millennio ineunte, núm. 33.

[17] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), núm. 264.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/camins-de-
contemplacio/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/camins-de-contemplacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/camins-de-contemplacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/camins-de-contemplacio/

	Camins de contemplació

