opusdei.org

La llum de la fe (V):
«Busqueu la meva
preséencia». La fe en
el Déu personal

La fe cristiana és una fe amb
Presencia, una fe que diu: no
estas sol al mon... hi ha Algu
que ha volgut que existeixis,
que t’ha dit «viu!».

15/05/2018

«Tu em parles dintre el cor:
“Busqueu la meva preséncia!”.
Buscar-la és el que vull, Senyor!» (Sl
27, 8). Aquest vers del salmista



respon a un motiu que recorre la
Sagrada Escriptura, des del Génesi
fins a ’Apocalipsi:[1] tota la historia
de Déu amb els homes, que segueix
avui el seu curs, entre els plecs de les
seves pagines. En aquest anhel
s’expressa, doncs, quelcom que
batega també —d’una manera més o
menys explicita— al cor dels homes i
les dones del segle XXI. Perque si
durant anys podia semblar que el
declivi de la religio al mon occidental
era imparable, que la fe en Déu era
poc més que un moble obsolet
davant la cultura moderna i el mon
cientific; de fet, segueix viva la cerca
de Déu i d’un sentit transcendent per
a la mateixa existencia.

No obstant aixo, en aquesta cerca del
que és sagrat s’ha produit un canvi
qualitatiu notable. El quadre de les
creences és avui més complex i
fragmentat que en el passat. A
I’Església catolica ha caigut la
practica i han augmentat els qui es



declaren cristians pero no accepten
alguns aspectes de la doctrina de fe o
de la moral. També hi ha una
tendeéncia a barrejar lliurement
creences diverses (per exemple, el
cristianisme i el budisme). Ha
augmentat el nombre de persones
que afirmen que creuen en una forca
impersonal i no en el Déu de la fe
cristiana, aixi com el dels membres
de les religions no cristianes,
especialment orientals, 0o moviments
New Age. Per a molts, la imatge del
que és divi es difumina en els
contorns d’una for¢a cosmica, d’'una
font d’energia espiritual o d’un ésser
distant i indiferent. En definitiva, es
pot dir que en aquesta atmosfera
cultural s’ha tornat més dificil
reconéixer el rostre d’'un Déu
personal, considerar veritablement
creible el missatge cristia sobre el
Déu que s’ha fet visible en Jesucrist o
advertir-ne de manera vital la
proximitat.



Si hi ha cultures en queé la visio
impersonal de Déu rau en el fet que
la fe cristiana hi ha tingut poc influx,
en el mon occidental es tracta més
aviat d’'un fenomen cultural complex:
«un estrany oblit de Déu» pel que
«sembla que tot continui igualment
sense ell».[2] Aquest oblit, que no pot
evitar un cert «sentiment de
frustracio, d’insatisfaccid de toti de
tots»,[3] es manifesta, entre altres
coses, en la tendéncia a concebre la
religid des d’una optica individual,
com un “consum” d’experiencies
religioses, en funcio de les mateixes
necessitats espirituals. Tot 1 que des
d’aquesta optica és dificil
comprendre que Déu ens crida a una
relacio personal, tampoc no ho
facilitava una concepcio forca estesa
temps enrere que veia la practica
religiosa fonamentalment com una
“obligaci6” o un simple deure
exterior cap a Déu. En aquest sentit,
és il-luminadora la mirada penetrant
del beat John Henry Newman sobre



la historia: «cada segle és com els
altres, tot i que als qui hi viuen els
sembla pitjor que qualsevol dels
anteriors».[4]

El context en que actualment es
desenvolupa la fe cristiana té,
certament, una nova complexitat.
Pero també avui —com ahir— és
possible redescobrir la forga
abassegadora d’una fe amb Rostre,
una fe que ens diu: no estas sol al
mon; hi ha Algu que ha volgut que
existeixis, que t’ha dit «viul!» (cf. Ez
16, 6) i que et vol feli¢ per sempre. El
Déu de Jesucrist, al qual s’ha criticat
per «haver rebaixat I’existencia
humana, traient novetat i aventura a
la vida»,[5] realment vol que tinguem
vida, i vida en abundancia (cf. /n 10,
10), és a dir, una felicitat que ningu
nires no ens podra treure (cf. /n 16,
22).

El misteri d’un Rostre i els idols
sense rostre



De manera especial a Occident,
algunes persones perceben avui
I’espiritualitat i la religio com a
antagoniques: mentre que en
I'“espiritualitat” perceben
autenticitat i proximitat —es tracta
de les seves experiencies, dels seus
sentiments—, en la religio veuen
sobretot un cos de normes i creences
que els resulta alie. La religio apareix
aixi, potser, com un objecte d’interes
historic i cultural, perd no com una
realitat essencial per a la vida
personal i social. Juntament amb
altres factors, aixo es pot deure a
certes caréncies en la catequesi,
perque, de fet, la fe cristiana esta
cridada a fer-se experiencia en la
vida de cadascu, com ho son les
trobades interpersonals, I’amistat,
etc. «La vida interior —escrivia sant
Josepmaria— si no és un encontre
personal amb Déu, no existira».[6] En
aquesta mateixa linia, el Papa
Francesc ha escrit: «Invito cada
cristia, en qualsevol lloc i situacié en



que es trobi, a renovar ara mateix el
seu trobament personal amb
Jesucrist o, almenys, a prendre la
decisio de deixar-se trobar per Ell,
d’intentar-ho cada dia sense parar.
No hi ha rao perque algu pensi que
aquesta invitacio no és per a ell».[7]

Aquest trobament, tanmateix, no
respon a la logica immediata del que
és automatic. No s’accedeix a una
persona de la mateixa manera que
s’accedeix a un web, seguint
senzillament un enllag; ni es
descobreix veritablement una
persona de la mateixa manera que es
troba un objecte qualsevol. Fins i tot
quan sembla que la troballa de Déu
ha estat sobtada, com passa amb
algunes conversions, els relats dels
conversos solen mostrar com aquell
pas s’havia estat preparant des de
molt de temps abans, a foc lent. E1
cami cap a la fe, i la vida mateixa del
creient, té molta espera pacient.
«Hem de viure esperant aquest



trobament!».[8] Els vaivens de la
historia de la salvacié —tant els que
es relaten en ’Escriptura com els que
veiem en ’actualitat— mostren com
Déu sap esperar. Déu espera perque
tracta amb persones. Pero també per
aixo, perqueé Ell és persona, ’home
ha d’aprendre a esperar. «La fe, per
la seva propia naturalesa, requereix
renunciar a la possessio immediata
que sembla oferir la visio, és una
invitacio a obrir-se a la font de la
llum, respectant el misteri propi d’'un
Rostre que vol revelar-se
personalment i en el moment
oportu».[9]

L’episodi del vedell de fosa al desert
(cf. Ex 32, 1-8) és una imatge perenne
d’aquesta impaciencia dels homes
amb Déu. «Mentre Moises parla amb
Déu al Sinali, el poble no suporta el
misteri del rostre amagat de Déu, no
aguanta el temps d’espera».[10]
S’entenen aixi les advertencies
insistents dels profetes de I’Antic



Testament sobre la idolatria,[11] que
passen els segles fins avui.
Certament, a ningu no li agrada que
li diguin idolatra: la paraula té una
connotacio de submissio i
d’irracionalitat que la fa poc
conciliadora. Tanmateix, és
interessant observar que els profetes
dirigien el terme sobretot a un poble
creient. Perque la idolatria no és
nomeés ni principalment un problema
de «la gent» que no invoca el nom de
Déu (cf. Jr 10, 25): tendeix a fer-se un
lloc també en la vida del creient, com
una “reserva” per si Déu no omplis
les expectatives del cor, com si Déu
no fos suficient. «Davant I’idol, no hi
ha risc d’'una crida que faci sortir de
les propies seguretats, perque els
idols «tenen boca, pero no parlen» (Sl
115, 5). Veiem llavors que I’'idol és un
pretext per a posar-se a si mateix al
bell mig de la realitat, adorant I’obra
de les propies mans».[12] Aquesta és,
doncs, la temptacio: assegurar-se un
rostre, encara que no sigui més que



el nostre, com en un mirall. «En lloc
de tenir fe en Déu, hom prefereix
adorar I'idol, el rostre del qual es pot
mirar, 'origen del qual és conegut,
perqué ’hem fet nosaltres».[13] Es
deixa per impossible la cerca del Déu
personal, del Rostre que vol ser
acollit, i s’opta per rostres que triem
nosaltres: déus “personalitzats”
—amb el gust agredol¢ que de
vegades deixa aquest adjectiu—;
déus «de plata, d’or, de bronze, de
ferro, de fusta i de pedra, que no hi
veuen, no hi senten ni

comprenen» (Dn 5, 23), pero que es
presten als nostres desitjos.

Podem viure aferrats a aquestes
seguretats durant un temps, més o
menys llarg. Pero és facil que un
revés professional, una crisi familiar,
un fill problematic o una malaltia
greu ens ensorrin aquesta seguretat.
«Que se n’ha fet, dels déus que
havieu fabricat? Que vinguin ells a
salvar-vos a I’hora del desastre» (Jr 2,



28). ’home s’adona llavors que esta
sol al mon; com Adam i Eva al
paradis després del pecat, s’adona
que esta nu, suspes en el buit (cf. Gn
3, 7). «Sempre arriba un moment que
I’anima no pot més, no en té prou
amb les explicacions habituals, no la
satisfan les mentides dels falsos
profetes. I, encara que aleshores no
ho admetin, aquestes persones tenen
fam de saciar la seva inquietud amb
I’ensenyament del Senyor».[14]

El Déu personal

En quin sentit el cristianisme pot
superar les insuficiéncies dels idols i
sadollar aquesta inquietud? Mentre
per a altres religions o espiritualitats
«Déu queda molt lluny, sembla que
no es dona a coneixer, no es fa
estimar»,[15] el Déu cristia «s’ha
deixat veure: al rostre de Crist veiem
Déu, Déu s’ha fet “conegut”».[16] El
Déu cristia és ’Algu per qui sospira el
cor huma. I Ell mateix ha vingut a



mostrar-nos el seu rostre: «allo que
hem sentit, que hem vist amb els
nostres ulls, que hem contemplat,
que hem tocat amb les nostres mans.
Us parlem del qui és la Paraula de la
vida.» Us ho anunciem! (1 Jn 1, 1-3).
Quan totes les seguretats humanes
fallen, quan la vida i el seu sentit es
tornen incerts, entra en escena la
«Paraula de la vida». Qui el rebutja
queda com a presoner de la seva
necessitat d’amor;[17] qui li obre les
portes i decideix no agafar-se a les
seves propies seguretats o a la seva
desesperacio, qui es reconeix davant
d’Ell com un pobre malalt, un pobre
cec, pot descobrir el seu rostre
personal.

Ara bé, que significa que Déu és
persona, que té rostre? I sobretot, té
sentit aquesta pregunta? Quan Felipe
demana a Jesus que els mostri al
Pare, el Senyor respon: «Qui m’ha
vist a mi ha vist el Pare» (Jn 14, 9). El
fet que Déu s’hagi fet home en Jesus,



que a través de la seva humanitat
s’hagi manifestat Déu en persona
—esdeveniment que és el centre
mateix de la fe cristiana—, mostra
que aquesta pregunta no designa una
quimera, sind que té una meta real.

Tanmateix, si Déu té rostre personal,
si s’ha revelat en Jesucrist, per que
s’amaga a la nostra mirada? «No ho
donaria un tot només perque se li
permetés veure’l caminar pel carrer,
sentir el timbre de la seva veu,
penetrar la seva mirada, sentir el seu
“poder”, percebre amb ’experiéncia
més intima qui és ell?».[18] Per que,
si Déu va venir al moén, ha tornat ara
a amagar-se en el seu misteri? En
realitat, el Génesi —que no només
versa sobre els origens, sino també
sobre els eixos mateixos de la
historia— mostra que és més aviat
I’home qui s’amaga de Déu pel pecat
(cf. Gn 3, 9-10).



Amb tot, imaginant que Jesus
s’hagués quedat a la terra,
veritablement seria més personal la
relacié amb Ell? Cadascu disposaria,
en el millor dels casos, d’'uns quants
instants a la vida per estar amb EIll.
Unes parauletes, i una foto, com amb
els famosos... Admetent, doncs, que
Déu «s’amagui»... es pot dir que ho fa
precisament perque vol entaular una
relacio personal amb cada home i
cada dona: de tu a tu, de cor a cor. En
la relacio amb Déu succeeix, en la
manera més intensa possible, alguna
cosa que és propia de totes les
relacions personals: que no acabem
de conéixer mai l’altre del tot; que és
necessari buscar-lo. «Si, per darrere
de la gent et busco. / No en el teu
nom, si el diuen, / no en la teva
imatge, sila pinten. / Darrere,
darrere, més enlla».[19]

«Qui m’ha vist a mi ha vist el
Pare» (Jn 14, 9). Encarnacio de Déu
fa de la personalitat humana un cami



apte per apropar-se al misteri del
Déu personal. De fet, es tracta de
I'inic cami, perqué no coneixem de
manera directa cap altre mode
d’existéncia personal. En recorrer-lo,
tanmateix, cal evitar
I’antropomorfisme: la tendéncia a
descriure un Déu a la mida de
I’home, quelcom semblant a un ésser
huma engrandit, perfeccionat. Ja el
fet mateix que Déu sigui una Trinitat
de persones mostra com el seu Esser
personal desborda els marcs de la
nostra propia experiencia; pero no la
fa per aixo0 inutil per intentar
apropar-nos al seu Misteri, amb les
ales de la fe i de la ra6.[20]

Reprenguem, doncs, la pregunta: Que
significa ser persona? Una persona
es distingeix dels éssers no personals
en que «es posseeix a si mateixa per
la voluntat i es comprén
perfectament per la intel-ligencia: és
la transcendéncia d’un ésser que pot
dir “jo”».[21] Transcendéncia, perque



el “jo” de cada persona —fins i tot
dels que no poden dir “jo”— fa
d’aquesta una realitat irreductible a
la resta de I’'univers; dit d’una altra
manera, cada persona és un abisme.
«Cada aiguat en crida un altre» (Sl 42,
8), diu el vers d’un salm, en el qual
sant Agusti reconeix el misteri de la
persona humana.[22] Doncs bé, dir
que Déu és persona significa que es
tracta d’un Jo que és amo de si
mateix i que és diferent de mi, pero
que alhora no esta al meu costat com
qualsevol altra persona humana. Déu
és, com deia també sant Agusti en
una expressio d’'una profunditat i
bellesa dificils de superar, interior
intimo meo: Ell esta més
profundament dins meu que jo
mateix,[23] perque esta en I'origen
més profund del meu ésser. Es Ell qui
ha pensat en mi, i qui ja mai deixara
de fer-ho.

Precisament aqui es dibuixa una
frontera decisiva entre el nostre



ésser personal i el de Déu. La nostra
existencia és radicalment dependent
de Déu: som perqué Ell ha volgut; el
nostre ésser esta a les seves mans.
«Al comencament de la filosofia
occidental apareix repetidament la
questio de I’arjé, el principi de totes
les coses, i se li donen respostes
variades i profundes. Pero hi ha
nomeés una resposta que respongui
realment: adonar-se religiosament
que el meu principi esta en Déu.
Diguem-ho millor: en la voluntat de
Déu, dirigida cap a mi, que he de ser,
i ser el que soc».[24] Déu ha decidit
que jo existeixi, 1 que sigui
precisament tal com soc; per aixo em
puc acceptar i considerar-me un bé.
Es el que passa cada vegada que el
fill es descobreix estimat pels seus
pares, cada vegada que una mirada,
un somriure, un gest li diu: «Per a mi
és bo que existeixis!»:[25] es reconeix
enterament dependent... i al mateix
temps estimat sense reserves.



«Reconeixeu que el Senyor és Déu,
que és el nostre creador i que som
seus» (S1100, 3). Aquesta
dependéncia radical suposa una
manera de domini? Per respondre
afirmativament caldria dir que, quan
una mare somriu al seu fill petit, ho
fa amb afany de dominar-lo. Es el
domini I'inica manera de relacid
entre persones? Més encara, és el
principal? Davant la logica del domini
se’ns en presenta de seguida una
altra de més poderosa: la logica de
Pamor. Davant la posicio de qui diu a
un altre: «Has de ser com dic jo»,
s’alca el crit més profundament
personal: «Es bo que existeixis... com
ets!». Aquesta és la paraula que es
dirigeix a la persona estimada, al fill
malalt, al pare ancia, quan se
Iafirma tal com és... 1 se I’estima.

Reconeixer que jo no soc el meu
origen, doncs, no suposa sense meés ni
més acceptar la meva finitud:
aquesta és una conclusio que es



queda a la superficie de les coses. En
realitat, significa obrir-me a la
infinitud de Déu; significa reconeixer
que «quan jo existeixo, som dos. La
meva existencia és en la seva
mateixa essencia, relacié. Només
subsisteixo perqué soc pronunciat
per un altre. Reconéixer aquesta
absoluta dependéncia és simplement
ratificar el que soc. Només existeixo
perqueé soc estimat. I existir sera per
a mi estimar a la vegada, respondre a
la gracia amb ’accio de gracies».[26]
La Revelacio cristiana ens dona a
coneéixer un Déu que es regeix per
aquesta logica. Un Déu que crea per
Amor, per una sobreabundancia
d’Amor. Més: un Déu que és Amor. I
precisament en la trobada amb ell
descobrim el nostre rostre personal:
descobrim qui som.

El rostre de Déu

«No som el producte casual i sense
sentit de ’evolucio —apuntava Benet



XVI quan va ser elegit per a la seu de
Pere—. Cadascu de nosaltres és el
fruit d’'un pensament de Déu.
Cadascu de nosaltres és volgut,
cadascu és estimat, cadascu és
necessari”».[27] Aquesta realitat no
és simplement objecte d’una captacio
intel-lectual. En altres paraules, no
n’hi ha prou amb dir: «D’acord, ja ho
entenc». Es una espurna que encén la
vida sencera: dona una visio del
cristianisme que supera de molt la
d’un sistema intel-lectual i
transforma I’existéncia des de la seva
arrel.

Des d’aquesta nova visio, ’oracio
adquireix un lloc central en
I’existéncia, tal com veiem en la vida
de Jesus.[28] Lluny d’algunes
concepcions que en desfiguren el
sentit, ’oracié no consisteix en un
buidament de si mateixa, ni en un
acatament servil d’'una voluntat
aliena. Ho il-lustra bé el Papa
Francesc quan descriu com resa:



«Sento com si estigués en mans
d’algu altre, com si Déu m’estigués
agafant la ma. Crec que cal arribar a
I’alteritat transcendent del Senyor,
que és Senyor de tot, pero que
respecta sempre la nostra llibertat».
[29] L’oracio és, llavors, en primer
lloc, descobrir que estem amb Déu:
Algu viu, real, que no soc jo mateix;
Algu en qui descobreixo realment
qui soc, en qui descobreixo el meu
veritable rostre.

En reconéixer-nos creats per Déu,
doncs, no ens sentim negats, sino
precisament afirmats. Algu ens ha
dit: «Es bo que existeixis!». I aquest
Algu, a més, ho ha ratificat i ho ha
definit per sempre en donar la seva
vida per cadascun de nosaltres.
L’alternativa davant de Déu no és
sotmetre’s o rebel-lar-se, sin6 tancar-
se a ’amor o, senzillament, deixar-se
estimar per respondre estimant. E1
nostre Origen és ’Amor, i per a
I’Amor hem estat elegits i anomenats



per Déu. Per aix0, quan al cel «vegem
el rostre de Déu, sabrem que sempre
I’hem conegut. Ha format part, ha fet,
sostingut i mogut, moment a
moment, des de dins, totes les nostres
experiéncies terrenals d’amor pur.
Tot el que era en elles amor
veritable, fins i tot a la terra, era molt
més Seu que nostre, i només era
nostre perque era Seu».[30]

Lucas Buch - Carles Ayxela
Kk Kk ok
Lectures per aprofundir

Francesc, EX. Ap. Evangelii gaudium,
24-11-2013, num. 264-267: “El
trobament personal amb 'amor de
Jesus que ens salva™).

Francesc, Enc. Lumen Fidei,
29-6-2013, num 8-39.

Benet XVI, Audiéncia, 16-1-2013.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2013/documents/hf_ben-xvi_aud_20130116.html

Consell Pontifici per a la Cultura,
Consell Pontifici per al Dialeg
Interreligids (2003), Jesucristo,
portador de agua viva.Una reflexion
cristiana sobre la «Nueva Era» (sobre
el cristianisme, davant de ’auge del
New Age i altres espiritualitats).

Congregacio per a la doctrina de la fe
(1989) Orationis Formas. Carta a los
obispos de la Iglesia Catdlica sobre
algunos aspectos de la meditacion
cristiana (sobre la relacio personal
amb Déu, com a aspecte essencial de
I’oracio cristiana)

Borghello, U. Liberare l’amore. La
comune idolatria, ’angoscia in
agguato, la salvezza cristiana, (cap.
2-4), Ares, 2009.

Burggraf, J. “La libertad, don y
tarea” (disponible en linia), a:
Burggraf, J. La transmision de la fe en
la sociedad postmoderna y otros
escritos, Eunsa, 2015.


https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.conoze.com/doc.php?doc=730

Daniélou, J. Dios y nosotros,
Cristiandad, Madrid 2003, cap. 2, “El
Dios de los filésofos” (orig. Dieu et
nous).

Guardini, R. La aceptacion de st
mismo - Las edades de la vida,
Guadarrama, Madrid 1962 (orig. Die
Annahme seiner selbst).

— Mundo y persona. Ensayos para
una teoria cristiana del hombre,
Encuentro, 2000. (orig.: Welt und
Person. Versuche zur christlichen
Lehre vom Menschen)

Ratzinger, J. Introduccion al
cristianismo (1.4.2 “El Dios personal”)
Sigueme, 2016 (orig. Einfiihrung in
das Christentum)

— El Dios de los cristianos (I.1 “Dios
tiene nombre”), Sigueme, 2009 (orig.
Der Gott Jesu Christi. Betrachtungen
liber den Dreieinigen Gott).



— Fe, verdad y tolerancia. El
cristianismo y las religiones del
mundo (I.1. “La unidad y la
pluralidad de las religiones. El lugar
de la fe cristiana en la historia de las
religiones”) Sigueme, 2005 (orig.
Glaube, Wahrheit, Toleranz. Das
Christentum und die Weltreligionen)

— “Sobre el concepto de persona en
teologia”, a Ratzinger, ]J. Palabra en la
Iglesia, Sigueme, 1976 pp. 165-180
(orig. “Zum Personverstandnis in
Theologie”). Disponible en linia en
angles.

Quadre de leditorial: Pere i Joan
corrent al sepulcre, d’Eugéne
Burnand.

[1] «M’hauré d’amagar de la teva
presencia. Aniré pel mon errant i
fugitiu» (Gn 4, 14); «No podras veure
la meva cara, perque el qui em veu
no pot continuar vivint» (Ex 33, 20);
«Que et faci veure la claror de la seva
mirada i s’apiadi de tu» (Nm 6, 25);


https://www.communio-icr.com/files/ratzinger17-3.pdf
https://www.communio-icr.com/files/ratzinger17-3.pdf

Per qué tamagues de mi i em tens
per enemic teu? (Jb 13, 24); «Quan
podré anar a veure Déu cara a
cara?» (Sl 42, 3); «No continuaré
enutjat, perqué soc bondados» (Jr 3,
12); «El veuran cara a cara i portaran
el nom d’ell escrit al front» (Ap 22, 4).

[2] Benet XVI, Homilia, 21-VIII-2005.
[3] Ibidem.

[4] ]J. H. Newman, Lectures on the
Prophetical Office of the Church,
Londres 1838, p. 429.

[5] Francesc, Enc. Lumen Fidei, 29-
VI-2013, num. 2.

[6] Es Crist que passa, num. 174.

[7] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-X1-2013, num. 3.

[8] Francesc, Audiencia general, 11-
X-2017.

[9] Francesc, Lumen Fidei, num. 13.



[10] Ibidem.

[11] Cf. per exemple Ba 6, 45-51; Jr 2,
28;Is 2, 8; 37, 19.

[12] Francesc, Lumen Fidei, num. 13.
[13] Ibidem.
[14] Amics de Déu, num. 260

[15] Benet XVI, Lectio divina, 12-
I1-2010.

[16] Ibidem.

[17] Cf. U. Borghello. Liberare
P’amore, Milano, Ares 2009, p. 34.

[18] R. Guardini, El Sefior, 1IV.6,
“Revelacion y misterio”.

[19] P. Salinas, La voz a ti debida en
Poesias Completas, Barral 1971, p.
223.

[20] Amb la imatge de les “ales” sant
Joan Pau II es refereix a la fe i la rao,



a I'inici de la seva enciclica Fides et
Ratio (14-1X-1998).

[21] J. Daniélou, Dios y nosotros,
Cristiandad, Madrid 2003, p. 95 (el
subratllat és nostre).

[22] Cf. Sant Agusti, Enarrationes in
Psalmos, 41, nn. 13-14.

[23] Sant Agusti, Confessions 111.6.11.

[24] R. Guardini, La aceptacion de st
mismo - Las edades de la vida,
Guadarrama, Madrid 1962, p. 29.

[25] Aquesta és la definicio que fa de
I’amor J. Pieper en la seva coneguda

obra Las Virtudes fonamentals, Rialp,
Madrid 2012, pp. 435-444.

[26] ]J. Daniélou, Dios y nosotros, p.
108.

[27] Benet XVI, Homilia en la Missa
d’inici del pontificat, 24-1V-2005.



[28] Cf. Benet XVI, Audiencia, 30-
XI-2011.

[29] S. Rubin, F. Ambrogetti, El Papa
Francisco, 54.

[30] C. S. Lewis, Los cuatro amores,
Rialp, Madrid 1991, p. 153.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/busqueu-la-
meva-presencia-la-fe-en-el-deu-
personal/ (18/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/busqueu-la-meva-presencia-la-fe-en-el-deu-personal/
https://opusdei.org/ca-es/article/busqueu-la-meva-presencia-la-fe-en-el-deu-personal/
https://opusdei.org/ca-es/article/busqueu-la-meva-presencia-la-fe-en-el-deu-personal/
https://opusdei.org/ca-es/article/busqueu-la-meva-presencia-la-fe-en-el-deu-personal/

	La llum de la fe (V): «Busqueu la meva presència». La fe en el Déu personal

