
opusdei.org

Benet XVI: "Tenim
un missatge positiu
que proposar"

En la seva residència d'estiu, el
Papa Benet XVI va rebre a una
sèrie de periodistes alemanys
amb els quals va conversar
sobre la fe i el cristianisme en el
món d'avui. Oferim el text de la
conversa.

25/08/2006

Pregunta BR: Sant Pare, al
setembre vostè visitarà Alemanya,
concretament Baviera. “El Papa té



nostàlgia de la seva pàtria”, han dit
els seus col·laboradors en el curs
de la preparació d'aquest viatge.
Quins temes desitjaria tractar
durant la visita? El concepte de
“pàtria", forma part dels valors
que desitja proposar?

Benet XVI: Certament. El motiu de la
visita és precisament que volia
tornar a veure els llocs, les persones
amb les quals he crescut, que m'han
marcat i han format part de la meva
vida; persones a les quals vull agrair.
I naturalment, també expressar un
missatge que va mes enllà de la meva
terra, com és coherent amb el meu
ministeri. Simplement he deixat que
les commemoracions litúrgiques
m’indiquessin els temes. L'assumpte
fonamental és que hem de
redescobrir Déu, no un Déu
qualsevol, sinó el Déu amb rostre
humà, perquè quan veiem Jesucrist
veiem Déu. I partint d'això hem de
trobar els camins per trobar-nos en



la família, entre les generacions i
també entre les cultures i els pobles,
entre els camins de la reconciliació i
la convivència pacífica en aquest
món, i els camins que condueixen
cap al futur. I aquests camins cap al
futur no els trobarem si no rebem la
llum des de l'alt. Per tant, no he
decidit temes molt específics, si no,
per dir-ho d’alguna manera, és la
litúrgia la que em guia a expressar el
missatge fonamental de la fe, que
naturalment s'insereix en l'actualitat
d'avui, en la qual sobretot volem
buscar la col·laboració dels pobles i
els camins possibles cap a la
reconciliació i la pau.

Pregunta ZDF: Com a Papa, vostè
és responsable de l'Església en el
món sencer. Però naturalment la
seva visita fa que l'atenció es
dirigeixi a la situació dels catòlics
a Alemanya. Ara tots els
observadors coincideixen que
l'atmosfera és bona, també gràcies



a la seva elecció. Però naturalment
els antics problemes romanen.
Només per posar alguns exemples:
cada vegada hi ha menys
practicants, menys batejats, menys
influència en la vida social. Com
veu l'actual situació de l'Església
catòlica a Alemanya?

Benet XVI: Abans de res diria que
Alemanya forma part d'Occident, si
bé amb les seves característiques
particulars, i en el món occidental
avui vivim una onada d'un nou
il·luminisme dràstic o laïcitat, com li
vulgui dir. Creure s'ha tornat més
difícil, perquè el món en el qual ens
trobem està fet completament per
nosaltres mateixos i en el qual, per
dir-ho així, Déu ja no apareix
directament. Ja no es beu
directament de la font, sinó del
recipient que se'ns presenta ja ple,
etc. Els homes s'han construït el
propi món, i trobar a Ell en aquest
món s'ha convertit en alguna cosa



molt difícil. Això no és específic
d'Alemanya, si no que és quelcom
que es constata arreu, de manera
particular al món occidental. Per
altra banda, Occident es troba avui
tocat fortament per altres cultures,
en les quals l'element religiós
d'origen és molt poderós, i queden
horroritzades per la fredor que
troben a Occident pel que fa a Déu. I
aquesta presència del sagrat en altres
cultures, encara que oculta de moltes
maneres, toca novament al món
occidental, ens toca a nosaltres, que
ens trobem en l’“encreuament” de
tantes cultures. I també d'allò més
profund de l'home a Occident, i a
Alemanya, sorgeix la pregunta
d'alguna cosa “més gran”. Veiem que
en la joventut apareix la recerca
d'aquest “més”; veiem com, en certa
manera, el fenomen religiós torna,
també si es tracta d'un moviment de
recerca sovint indeterminat. Però
amb tot això l'Església està de nou
present: la fe s’ofereix com a



resposta. Penso que justament
aquesta visita, com ja ho va ser la de
Colònia, serà una oportunitat perquè
es vegi que creure és quelcom bell,
que el goig d'una gran comunitat
universal posseeix una força que
arrossega, que després d'ella hi ha
alguna cosa important i que per tant
al costat dels nous moviments de
recerca, existeixen també noves
desembocadures de la fe que ens
duen els uns cap als altres i que són
positives també per a la societat en el
seu conjunt.

Pregunta RV: Sant Pare, fa
exactament un any vostè estava a
Colònia amb els joves, i crec que en
aquesta oportunitat va
experimentar que la joventut està
extraordinàriament disposada a
acollir, i que vostè ha estat molt
ben acollit. En aquest pròxim
viatge, duu potser un missatge
especial per als joves?



Benet XVI: Vull dir primer de tot que
estic molt content que hi hagi joves
que vulguin estar junts; que vulguin
estar junts en la fe, i que vulguin fer
el bé. La disponibilitat cap al bé és
molt forta en la joventut; n’hi ha
prou amb pensar en les diverses
formes de voluntariat. El compromís
per oferir en primera persona una
contribució pròpia davant les
necessitats d'aquest món és una gran
cosa. Un primer impuls pot ser per
tant encoratjar-los en aquest sentit:
aneu endavant! Busqueu les ocasions
per a fer el bé! El món necessita
d'aquesta voluntat, necessita
d'aquest compromís! I després potser
unes paraules sobre el valor de
decisions definitives. En la joventut
hi ha molta generositat, però davant
el risc de comprometre's per a tota la
vida, ja sigui en el matrimoni o en el
sacerdoci, s’hi experimenta por. El
món està en moviment de manera
dramàtica: ara puc disposar
completament de la meva vida



sencera amb tots els seus
imprevisibles esdeveniments futurs,
amb una decisió definitiva, ¿no lligo
la meva llibertat i no em privo de la
llibertat de moviment? Despertar el
valor de gosar prendre decisions
definitives, que en realitat són les
úniques que fan possible el
creixement, el camí cap a endavant i
el fet d’arribar a qualsevol cosa
important en la vida, és l’únic que no
destrueix la llibertat, sinó que li
ofereix el just sentit. Arriscar això,
aquest salt -per dir-ho així- en el
definitiu, i amb això acollir
plenament la vida; és això el que
voldria poder comunicar.

Pregunta DW: Sant Pare, una
pregunta sobre la política exterior.
L'esperança de la pau a l’Orient
Mitjà en les passades setmanes
s'ha afeblit novament. Quines
possibilitats veu vostè per a la
Santa Seu en relació a l'actual
situació? Quina influència pot



exercir la Santa Seu en el
desenvolupament de la situació a
l’Orient Mitjà?

Benet XVI: Naturalment no tenim cap
possibilitat política, i no volem cap
poder polític. Però volem fer una
crida als cristians i a tots aquells que
se senten d'alguna manera
interpel·lats per la paraula de la
Santa Seu perquè siguin mobilitzades
totes les forces que reconeixen que la
guerra és la pitjor solució per a tots.
No aporta res bo per a ningú, ni tan
sols per als suposats “vencedors”. A
Europa ho sabem molt bé, com a
conseqüència de les dues Guerres
Mundials. La pau és el que tots
necessitem. Existeix una forta
comunitat cristiana en el Líban, hi ha
cristians també entre els àrabs, hi ha
cristians a Israel, i els cristians de tot
el món s'obstinen per aquests països
tan estimats per tots nosaltres.
Existeixen forces morals llistes per
fer comprendre que l'única solució és



que hem de viure junts. Aquestes són
les forces que nosaltres volem
mobilitzar: els polítics han de trobar
els camins perquè això pugui
esdevenir realitat el més aviat
possible i sobretot de forma
duradora.

Pregunta BR: Com Bisbe de Roma
vostè és successor de sant Pere.
Com pot mostrar-se en els temps
actuals el ministeri de Pere? Com
veu vostè la relació de tensió i
equilibri entre el primat del Papa,
d'una banda, i la col·legialitat dels
bisbes per l'altra?

Benet XVI: Una relació de tensió i
equilibri existeix naturalment, i
nosaltres diem que així ha de ser.
Multiplicitat i unitat han de trobar
sempre novament la seva relació
recíproca, i aquesta relació ha
d'incloure's d'una manera sempre
nova en les canviants situacions del
món. Avui dia existeix una nova



polifonia de les cultures, en la qual
Europa ja no és més l'única que
determina, sinó que les comunitats
cristianes dels diversos continents
estan adquirint el seu propi pes, el
seu propi color. Hem d'aprendre
sempre d'aquesta fusió dels diversos
components. Per això hem
desenvolupat diversos instruments;
les anomenades “visites ad limina”
dels bisbes, que han existit sempre,
són en l'actualitat molt més
aprofitades per a parlar amb totes les
instàncies de la Santa Seu i també
amb mi. Jo parlo personalment amb
cada bisbe. Ja he parlat amb gairebé
tots els bisbes d'Àfrica i amb molts
dels d'Àsia. Ara vindran els d'Europa
central, Alemanya, Suïssa, i en
aquestes trobades, en les quals
precisament el centre i la perifèria es
troben junts en un intercanvi franc,
jo penso que creix la correcta relació
recíproca en aquesta tensió
equilibrada. A més tenim altres
instruments, com el Sínode, o el



Consistori, que mantindré
regularment i que voldria
desenvolupar. En ells, encara no
tenint un ordre del dia
importantíssim, es discutiran junts
els problemes actuals, intentant
trobar solucions. D'una banda sabem
que el Papa no és un monarca
absolut, però ha de –per dir-ho
d'alguna forma- personificar la
totalitat que s’uneix en l’escolta del
Crist. Però la consciència de la
necessitat d'una instància
unificadora, que garanteixi també la
independència de les forces
polítiques i que els “cristianismes” no
s'identifiquin massa amb la
nacionalitat, aquesta consciència
precisament, que necessita d'una tal
instància àmplia i superior, que creï
unitat en la integració dinàmica del
tot, i d'altra banda que aculli i
promogui la multiplicitat, aquesta
consciència és molt forta. Per això
crec que es tracta una adhesió íntima
al ministeri petrí que s'expressa en la



voluntat de desenvolupar-lo
ulteriorment, de manera que
respongui tant a la voluntat del
Senyor, com a les necessitats dels
temps.

Pregunta ZDF: Alemanya com la
terra de la Reforma està marcada
naturalment i de forma particular
per les relacions entre les
diferents confessions. Les
relacions ecumèniques són una
realitat sensible, que troba sempre
noves dificultats. Quina
possibilitat veu de millorar la
relació amb l'Església evangèlica, o
quina dificultat veu en aquest
camí?

Benet XVI: Potser sigui important dir,
primer de tot, que l'Església
evangèlica presenta una notable
varietat. A Alemanya tenim, si no
m'equivoco, tres comunitats
principals: Luterans, Reformistes i la
Unió Prussiana. A més, avui es



formen nombroses Esglésies lliures
(Freikirchen) i, en l'interior de les
Esglésies clàssiques, moviments, com
l’Església confessant entre unes
altres. Per tant, es tracta també d'un
conjunt amb moltes veus, amb les
quals hem d'entrar en diàleg en la
recerca d'unitat pel que fa a la
multiplicitat de veus, i amb les quals
vull col·laborar. Crec que el primer
que cal fer és que en aquesta
societat, tots junts ens preocupem
(...) de trobar i de traduir en fets, les
grans directrius ètiques, per a
garantir d'aquesta manera la
consistència ètica de la societat,
sense la qual aquesta no pot portar a
terme les finalitats de la política, que
són la justícia per a tots, una bona
convivència i la pau. En aquest sentit
crec que ja s'ha aconseguit molt, que
nosaltres ens vam trobar realment
units sota un pilar cristià comú,
enfront dels grans desafiaments
morals. Naturalment, després cal
testimoniar Déu en el món, que té



dificultats a l'hora de trobar-li, com
ja hem dit, i de fer visible Déu en el
rostre humà de Jesucrist, i d'oferir als
homes l'accés a aquestes fonts, sense
les quals la moral és aridesa i perd
les seves referències, i també donar
la felicitat, perquè no estem sols en
aquest món. Només d'aquesta
manera neix la felicitat davant la
grandesa de l'home, que no és un
producte mal aconseguit de
l'evolució, sinó imatge de Déu. Ens
hem de moure en aquests dos sentits
–per dir-ho d'alguna manera- el de
les grans referències ètiques, i el que
mostra –a partir de l'interior i
orientant-se vers a ell- la presència
de Déu, d'un Déu concret. Si ho fem, i
sobretot, si en tots els nostres
agrupaments singulars no busquem
viure la fe de forma industrial, sinó a
partir d'arrels més profundes, llavors
potser no arribem tan ràpid a les
manifestacions externes d'unitat,
sinó que madurarem cap a una



unitat interior, que si Déu vol un dia
arribarà també a exterioritzar-se.

Pregunta RV: Tema: la família. Fa
un mes vostè va estar a València
per a celebrar-hi la Trobada
Mundial de les Famílies. Qui va
escoltar amb atenció –com hem
intentat fer-ho des de Ràdio
Vaticana- es va poder adonar que
vostè no va pronunciar la paraula
“matrimoni homosexual”, no va
parlar de l'avortament, ni de la
contracepció. Atents observadors
s'han dit: interessant! Evidentment
la seva intenció és anunciar la fe i
no donar la volta al món com
“apòstol de la moral”. Ens pot fer
un comentari referent a això?

Benet XVI: Clar que sí. Sobretot he de
dir que vaig tenir solament dues
ocasions de vint minuts per a parlar.
Tenint tan poc temps no es pot
abastar tot. Sobretot hem de saber
què és el que volem dir, no és així? I



el cristianisme, el catolicisme, no és
un cúmul de prohibicions, sinó una
opció positiva. I és molt important
que això es vegi novament, ja que
avui aquesta consciència ha
desaparegut gairebé completament.
Hem escoltat tant parlar del que no
està permès que ara cal dir alguna
altra cosa. Perquè nosaltres tenim
una idea positiva que proposar: que
l'home i la dona estan fets l'u per a
l'altre, que l'escala –per dir-ho
d'alguna manera-: sexualitat, eros,
àgape, indica les dimensions de
l'amor i sobre aquest camí creix des
de sempre el matrimoni, com
trobada entre un home i una dona,
cimal de la felicitat i de la benedicció,
i després la família, que garanteix la
continuïtat entre generacions, en la
qual les generacions es reconcilien
entre elles i en la que també les
cultures es poden trobar. Per tant,
sobretot és important posar en relleu
el que volem. En segon lloc, es pot
veure després també el perquè



nosaltres no volem quelcom. I jo crec
que és necessari veure i reflexionar,
ja que no es tracta d'una invenció
catòlica el fet que un home i una
dona estiguin fets l'u per a l'altre
perquè la humanitat continuï
visquent: ho saben totes les cultures.
En relació a l'avortament, no pertany
al sisè, sinó al cinquè manament: “No
mataràs”. I això hem de pressuposar-
lo com obvi i hem de rebatre sempre
que la persona s'inicia en el si
matern i roman persona fins al seu
últim respir. L'home ha de ser
respectat sempre com a home. Però
tot això queda més clar si abans hem
explicat les coses positives.

Pregunta DW: Sant Pare, la meva
pregunta s'uneix en certa manera
a la del pare von Gemmingen. En
tot el món els creients esperen de
l'Església catòlica respostes als
problemes globals més urgents,
com la SIDA i la superpoblació. Per
què l'Església catòlica insisteix



tant en la moral en lloc d'intentar
solucions concretes per a aquests
problemes crucials de la
humanitat, per exemple en el
continent africà?

Benet XVI: Ja, aquest és el problema:
insistim realment tant en la moral?
Jo diria –cada vegada estic més
convençut després del meu diàleg
amb els bisbes africans- que la
qüestió fonamental, si volem donar
passos endavant en aquest sentit, es
diu educació, formació. El progrés
pot ser progrés real només si serveix
a la persona i si la pròpia persona
creix, no creix només el seu poder
tècnic, sinó també la seva capacitat
moral. I crec que el veritable
problema de la nostra situació
històrica és el desequilibri entre el
creixement increïblement ràpid del
nostre poder tècnic i el de la nostra
capacitat moral, que no creix de
forma proporcional. Per això la
formació de la persona és la veritable



recepta, la clau de tot diria, i aquesta
és també la nostra vida. I aquesta
formació té –per a resumir- dues
dimensions. Sobretot, naturalment,
hem d'aprendre, adquirir saber,
capacitat, “know-how” com se sol dir.
En aquesta direcció Europa, i en els
últims decennis Amèrica, han fet
molt, i es tracta d'una cosa
important. Però si només es difon el
“know-how”, si només s'ensenya com
es construeixen i s'usen les
màquines, i com s'empren els
mètodes de contracepció, llavors no
cal meravellar-se que al final ens
trobem amb guerres i amb epidèmies
de SIDA. Perquè nosaltres necessitem
dues dimensions: és necessària al
mateix temps la formació del cor –si
em puc expressar d'aquesta manera-
amb el que la persona adquireix
referències i aprèn també d'aquesta
manera a usar correctament la seva
tècnica. I això és el que estem
intentant fer. A tota Àfrica, i també
en molts països d'Àsia, tenim una



gran xarxa d'escoles de tots els
nivells, on sobretot es pot aprendre,
adquirir veritable coneixement,
capacitat professional, i amb això
arribar a l’autonomia i la llibertat.
Però en aquestes escoles nosaltres
intentem precisament comunicar no
només el “know-how”, sinó formar a
persones que vulguin reconciliar-se,
que sàpiguen que hem de construir i
no destruir, i que tenim les
referències necessàries per a saber
conviure. En gran part d'Àfrica, les
relacions entre musulmans i
cristians són exemplars. Els bisbes
han format comitès comuns al costat
dels musulmans per a veure com
crear pau en les situacions de
conflicte. I aquesta xarxa d'escoles,
d'aprenentatge i formació humana,
que és molt important, ve
completada per una xarxa
d'hospitals i de centres d'assistència
que arriben de forma capil·lar als
llogarets més remots. I en molts llocs,
a pesar de les destruccions de la



guerra, l'Església és l'única força que
ha romàs intacta. Aquesta és una
realitat! És on es guareix, on es
guareix també la SIDA, i d'altra
banda s’ofereix educació, que ajuda a
establir relacions justes amb els
altres. (...) Precisament a Àfrica es
treballa molt, perquè les diferents
dimensions de la formació es puguin
integrar i així sigui possible la
superació de la violència i també de
les epidèmies, entre les quals estan
també la malària i la tuberculosi.

Pregunta BR: Sant Pare, el
cristianisme s'ha difós per tot el
món partint d'Europa. Ara, molts
pensen que el futur de l'Església es
troba en els altres continents. És
veritat? O en altres paraules, quin
futur té el cristianisme a Europa,
on sembla que s'està reduint a
assumpte privat d'una minoria?

Benet XVI: Sobretot jo voldria
introduir algun matís. En realitat,



com sabem, el cristianisme va néixer
a Orient Pròxim, i durant molt temps
el seu desenvolupament principal es
va quedar allí, difonent-se per Àsia
molt més del que nosaltres pensem
després dels canvis portats per
l'Islam. D'altra banda, just per aquest
motiu el seu eix es va traslladar
sensiblement cap a Occident i
Europa, i Europa –estem orgullosos i
ens alegrem- ha desenvolupat
ulteriorment el cristianisme en les
seves grans dimensions també
intel·lectual i cultural. Però crec que
és important que recordem els
cristians d'Orient, ja que és el
període en el qual ells, que han estat
sempre una minoria important, en
relació fructuosa amb el context, ara
emigrin. Existeix el perill que just
aquests llocs que van donar origen al
cristianisme es quedin sense
cristians. Penso que hem d'ajudar
molt perquè s’hi puguin quedar. Però
ara contesto a la seva pregunta.
Europa s'ha transformat sense cap



dubte en el centre del cristianisme i
del seu moviment missioner. Avui els
altres continents, les altres cultures,
entren amb igual pes en el concert de
la Història del món. D'aquesta
manera creix el nombre de veus de
l'Església, i aquest és un bé. És bo que
es puguin expressar els diferents
caràcters, els dons propis d'Àfrica,
d'Àsia i d'Amèrica, en particular
d'Amèrica Llatina. Naturalment, tots
ells tocats no només per la paraula
del cristianisme, sinó també pel
missatge secular d'aquest món, que
duu també als altres continents la
prova irrebatible que hem viscut en
nosaltres mateixos. Tots els bisbes de
la resta del món diuen: encara
necessitem a Europa, encara que
Europa sigui només una part d'un tot
més gran. Encara tenim la
responsabilitat que ens dóna la
nostra experiència, de la ciència
teològica que ha estat desenvolupada
aquí, de la nostra experiència
litúrgica, de les nostres tradicions, i



també de les experiències
ecumèniques que hem acumulat: tot
això és molt important també per als
altres continents. Per això és
necessari que no ens rendim,
compadint-nos i dient: “Ja està, som
només una minoria, intentem
almenys conservar el nostre nombre
reduït”; sinó que hem de conservar
viu el dinamisme, obrir relacions
d'intercanvi, perquè en conseqüència
d'aquí ens arribin noves forces. Avui
hi ha sacerdots indis i africans a
Europa, també a Canadà, on molts
sacerdots africans treballen de
manera molt intensa. És un donar i
rebre recíprocs. Però si nosaltres en
un futur rebem més, hauríem de
continuar donant amb un valor i un
dinamisme creixents.

Pregunta ZDF: Es tracta d'un
argument que ha estat ja tractat,
Sant Pare. Les societats modernes
en les decisions importants sobre
política i ciència no s'orienten pels



valors cristians i l'Església –ho
sabem per les enquestes- està
considerada la major part de les
vegades només com una veu que
amonesta o que fins i tot frena.
¿L'Església no hauria de sortir
d'aquesta posició defensiva i
assumir una actitud més positiva
en el relacionat al futur i a la seva
construcció?

Benet XVI: Diria que en qualsevol cas
tenim el nostre deure de posar en
relleu el que nosaltres volem de
positiu. I això sobretot hem de fer-ho
a través del diàleg de cultures i de
religions, ja que, com ja he dit, el
continent africà, l'ànima africana i
també l'ànima asiàtica estan
horroritzades davant la fredor de la
nostra racionalitat. És important que
vegin que aquí no hi ha només això.
De forma recíproca és important que
el nostre món laïcista s'adoni que la
fe cristiana no és un impediment,
sinó un pont per al diàleg amb els



altres móns. No és just pensar que la
cultura purament racional, gràcies a
la seva tolerància, tingui un
acostament més fàcil a les altres
religions. Li falta en gran part
“l'òrgan religiós” i amb aquest el
punt d’enllaç a partir del com i cap al
qual els altres volen entrar en
relació. Per això, hem i podem
mostrar que just per la nova
interculturalitat en la qual vivim, la
pura racionalitat desenganxada de
Déu no és suficient, sinó que és
necessària una racionalitat més
àmplia, que veu a Déu en harmonia
amb la raó, i és conscient que la fe
cristiana que s'ha desenvolupat a
Europa és també un mitjà per a fer
confluir juntes raó i cultura i per a
integrar-les també amb les accions
en una visió unitària i comprensiva.
En aquest sentit crec que tenim un
gran deure, és a dir, mostrar que
aquesta Paraula, que nosaltres
posseïm, no pertany –per dir-ho
d'alguna manera- a les andròmines



de la història, sinó que és necessària
precisament avui.

Pregunta RV: Sant Pare, parlem
dels seus viatges. Vostè està al
Vaticà; possiblement li costi estar
un poc lluny de la gent i separat
del món, també aquí en el
bellíssim ambient de
Castelgandolfo. Però vostè dintre
de poc tindrà 80 anys. Pensa, amb
l'ajuda de Déu, poder realitzar
molts viatges? Té idea dels que
pensa realitzar? A Terra Santa,
Brasil? Ho sap?

Benet XVI: Veritablement no estic tan
sol. Efectivament existeixen – per
dir-lo d'alguna manera – les muralles
que dificulten l'accés, però hi ha una
“família pontifícia”, tots els dies
moltes visites, en particular quan
estic a Roma. Arriben bisbes, altres
persones, hi ha visites d'Estat, de
personalitats que volen parlar amb
mi també personalment i no



solament de qüestions polítiques. En
aquest sentit hi ha una multiplicitat
de trobades que gràcies a Déu se'm
donen contínuament. I és també
important que la seu del Successor
de Pere sigui un lloc de trobada, no
és veritat? Des del temps de Joan
XXIII, després el pèndol ha canviat
en altra direcció: són els papes els
quals han començat a visitar. He de
dir que no em sento tan fort com per
a anotar en l'agenda molts i grans
viatges, però on aquests permeten
dirigir un missatge, on – diguem així
– responen a un veritable desig, els
voldria fer, amb la “dosi” que em
sigui possible. Alguna cosa està ja
prevista: el pròxim any a Brasil hi ha
una trobada del CELAM, el consell
Episcopal Llatí Americà, i penso que
estar-hi serà un pas important en el
context de les vicissituds que
Amèrica del Sud està vivint
intensament, i per a reforçar
l'esperança que està viva en aquella
regió. Després voldria anar a Terra



Santa, i espero poder visitar-la en
temps de pau, i de la resta veurem
que em reserva la Providència.

Pregunta RV: Permeti'm insistir-li.
Els austríacs parlen també
alemany i l’esperen en Mariazell.

Benet XVI: Sí, ha estat concordat. Jo
ho he promès senzillament, de
manera un poc imprudent. És un lloc
que m'ha agradat tant que he dit: sí,
tornaré a la Magna Mater Austriae.
Naturalment, això s'ha convertit
immediatament en una promesa, que
mantindré, i la mantindré amb gust.

Pregunta RV: Insisteixo encara. Jo
l’admiro cada dimecres, quan
celebra l'audiència general. Hi ha
50.000 persones. Ha de ser pesat,
molt pesat. Vostè aconsegueix
resistir?

Benet XVI: Sí, el Bon Déu em dóna la
força necessària. I quan es veu



l'acollida cordial, naturalment un se
sent animat.

Pregunta DW: Sant Pare, vostè
acaba de dir que ha fet una
promesa un poc imprudent. Vol dir
que a pesar del seu ministeri, amb
els seus abundants vincles
protocol·laris, no es deixa
arrabassar l'espontaneïtat?

Benet XVI: Almenys, ho intento. A
més, encara que les coses puguin
estar concretades, jo voldria
conservar i realitzar també alguna
cosa personal.

Pregunta BR: Sant Pare, les dones
són molt actives en les diverses
funcions en l'Església catòlica. La
seva aportació no quedaria més
visible, també, en llocs de major
responsabilitat en l'Església?

Benet XVI: Sobre aquest argument
naturalment es reflexiona molt. Com
vostè sap, nosaltres pensem que la



nostra fe, la constitució del Col·legi
dels Apòstols, ens obliga i no ens
permet conferir l'ordenació
sacerdotal a les dones. Però a més no
cal pensar que en l'Església l'única
possibilitat de tenir un paper sigui la
de ser sacerdot. En la història de
l'Església hi ha moltíssims deures i
funcions. Per a començar, les
germanes dels Pares de l'Església, per
a arribar a l'Edat Mitjana, quan grans
dones han desenvolupat un paper
determinant, fins a l'època moderna.
Pensem en Ildegarda de Bingen, que
amb força protestava respecte dels
bisbes i del Papa; a Catalina de Siena
i a Brígida de Suècia. També en els
temps moderns les dones han de
buscar – i nosaltres amb elles – per
dir-ho d'alguna manera el seu lloc
just. Avui, estan ben presents també
en els Dicasteris de la Santa Seu. Però
existeix un problema jurídic: el de la
jurisdicció, és a dir el fet que segons
el Dret Canònic el poder de prendre
decisions jurídicament vinculants va



unit a l'Ordre sagrat. Des d'aquest
punt de vista hi ha límits, però crec
que les mateixes dones, amb la seva
embranzida i la seva força, amb la
seva superioritat, amb aquella que
definiria la seva “potència
espiritual”, sabran fer-se espai. I
nosaltres hauríem d'intentar posar-
nos a l'escolta de Déu, perquè no
siguem nosaltres qui ho impedeixi, és
més ens vam alegrar que l'element
femení obtingui en l'Església el ple
lloc d'eficàcia que li convé,
començant per la Mare de Déu i de
Maria Magdalena.

Pregunta: Sant Pare, en aquests
temps es parla d'una nova
fascinació del catolicisme. De quin
i d'on surt la vitalitat i la capacitat
de futur d'aquesta institució, per
altra banda antiquíssima?

Benet XVI: Diria que ja tot el
pontificat de Joan Pau II ha impactat
els homes i els ha reunit. Allò que ha



ocorregut en ocasió de la seva mort
roman com molt especial
històricament: com centenars de
milers de persones es dirigien
disciplinadament cap a la Plaça de
Sant Pere, romanien dempeus per
hores, i en lloc de defallir resistien
mogudes per una força interior. I
després, ho hem reviscut en ocasió
del meu pontificat i després a
Colònia. És molt bell que
l'experiència de la comunitat es
converteixi al mateix temps en una
experiència de fe, que es faci
experiència de la comunitat no
solament en un lloc qualsevol, sinó
que aquesta experiència es
converteixi en més viva i del
catolicisme la seva lluminositat
intensa precisament allí on són els
llocs de la fe. Naturalment això ha de
durar també en la vida quotidiana.
Les dues coses han d'anar juntes.
D'una banda els grans moments, en
els que s'experimenta que és bell
estar aquí, que el Senyor està present



i que nosaltres formem una gran
comunitat reconciliada més enllà de
tots els confinis. Però després des
d'aquí és menester també agafar
l'embranzida, per a resistir durant
les fatigoses peregrinacions
quotidianes, i viure a partir d'aquests
punts lluminosos i orientar-se cap a
ells, i saber convidar també a uns
altres a formar part de la comunitat
en camí. Però vull aprofitar aquesta
ocasió per a dir: jo em sento enrogir
per tot allò que es fa en preparació a
la meva visita, per tot allò que la gent
està fent. La meva casa ha estat
pintada novament, una escola
professional ha refet el recinte. El
professor de religió evangèlic ha
col·laborat per al meu recinte.
Aquests són petits detalls particulars,
però són el senyal del moltíssim que
es fa. Tot això ho trobo
extraordinari(...), ho considero signe
d'una voluntat de pertànyer a
aquesta comunitat en la fe i de servir
tots a un altre. Demostrar aquesta



solidaritat i deixar-se inspirar en
això pel senyor: És una cosa que
m'afecta i per això vull també donar
gràcies de tot cor.

Pregunta: Sant Pare, vostè ha
parlat de l'experiència de la
comunitat. Vostè vindrà ara a
Alemanya, ja per segona vegada
després de La seva elecció. En la
Jornada Mundial de la Joventut, i
possiblement també, per altra
qüestió, pel campionat mundial de
futbol, l'atmosfera ha canviat en
cert sentit. Es té la impressió que
els alemanys s'han tornat més
oberts al món, més tolerants, més
alegres. Què els desitja Vostè als
alemanys?

Benet XVI: Diria que naturalment
amb el final de la segona Guerra
Mundial va començar una
transformació interior de la societat
alemanya, també la mentalitat
alemanya, que ha estat reforçada a



més per la reunificació. Nosaltres ens
hem inserit molt més profundament
en la societat mundial i naturalment
hem estat transformats per aquesta
mentalitat. I d'aquesta forma surten
a la llum també aspectes del caràcter
alemany del que abans els altres
desconeixien. I possiblement hem
estat caracteritzats un poc com si tots
fóssim sempre disciplinats i
reservats, cosa que també té el seu
fonament. Però si ara es veu millor
allò que tots estem veient, ho trobo
bell: els alemanys no solament són
reservats, puntuals i disciplinats,
també són espontanis, alegres i
hospitalaris. Això és molt bonic. I
això desitjo: que aquestes virtuts
creixin encara, i que rebin
embranzida i permanència també en
la fe cristiana.

Pregunta RV: Sant Pare, el seu
Predecessor va declarar beats i
sants a un grandíssim nombre de
cristians. Alguns pensen, que



massa. Aquí la meva pregunta: les
beatificacions i les canonitzacions
aporten a l'Església una mica de
nou, només si les persones poden
ser considerades com veritables
models. Alemanya dóna
relativament pocs sants i beats
respecte a altres països. Es pot fer
una mica perquè aquesta dimensió
pastoral es desenvolupi, i perquè
la necessitat de beatificacions i
canonitzacions donin un veritable
fruit pastoral?

Benet XVI: A l'inici jo també era de la
idea que la gran quantitat de
beatificacions gairebé ens aixafés i
que potser era necessari triar més
figures que entressin més clarament
en la nostra consciència.
Mentrestant, he descentralitzat les
beatificacions, perquè es facin més
visibles aquestes figures en els llocs
específics als quals pertanyen. Potser
un sant de Guatemala no interessa a
Alemanya i viceversa, un de Altötting



potser no interessa a Los Àngeles, oi?
A més crec que aquesta
descentralització sigui afí a la
col·legialitat de l'episcopat, amb la
seva estructura col·legial, i que sigui
una cosa oportuna justament per a
posar en relleu que els diferents
països tenen les seves pròpies figures
i que aquestes són eficaces en
particular en els seus propis països.
També he observat, que aquestes
beatificacions en diferents llocs,
toquen a innombrables persones i
que la gent diu: “Finalment és un de
nosaltres!” i va a ell i torna inspirada.
El beat pertany a ells, i nosaltres
estem contents que hagi molts. I si
gradualment també nosaltres, amb el
desenvolupament de la societat
mundial, els coneixem millor, és bell.
Però sobretot és important que
també en aquest camp existeixi la
multiplicitat i per això és
importantísim que també nosaltres a
Alemanya aprenguem a conèixer les
nostres pròpies figures i a alegrar-



nos d'elles. Prop d'aquestes estan les
canonitzacions de les figures més
grans, que són de relleu per a tota
l'Església. Jo diria que cada
Conferència episcopal hauria de
triar, hauria de veure que és apte per
a nosaltres, que ens transmet
realment alguna cosa i haurien de
tornar-se visibles aquestes figures –
no massa nombroses- que deixen
una profunda impressió. Poden fer-lo
a través de la catequesis, la
predicació, potser es podrien
presentar també a través d'una
pel·lícula. Puc imaginar-me
pel·lícules molt belles. Jo
naturalment només conec molt bé als
Pares de l'Església: una pel·lícula
sobre Agustí, també una sobre
Gregori Naciancé i la seva particular
figura. (...) Cal estudiar: no existeixen
només situacions desagradables
entorn a les quals parlen tantes
pel·lícules nostres, sinó que hi ha
figures meravelloses de la història,
que no són per res avorrides, i que



són de gran actualitat. Finalment, cal
intentar no carregar massa a la gent,
i fer visible per a molts les figures
que són actuals i que ens inspiren.

Pregunta DW: Històries en les
quals hi hagi també humor? En
1989 a Munic se li va fer lliurament
de la condecoració de l'Ordre Kart
Valentin. Quin paper juga en la
vida d'un Papa l'humor i la
lleugeresa de l'ésser?

Benet XVI: (riu) Jo no sóc un home al
que li vénen a la ment acudits
contínuament. Però saber veure
també l'aspecte divertit de la vida i la
dimensió feliç i no prendre's tot de
forma tràgica, això ho considero molt
important, i diria que és també
necessari per al meu ministeri. Un
escriptor va dir que els àngels poden
volar perquè no es prenen massa de
debò. I nosaltres potser podríem
volar un poc més, sinó no ens
donéssim tanta importància.



Pregunta: Quan es té un deure tan
important com el seu, Sant Pare,
s'és automàticament observat. Els
altres parlen de vostè. I llegint, em
va sorprendre el que diuen molts
observadors: que el Papa Benet és
una personalitat diferent al
cardenal Ratzinger. Com es veu a si
mateix?, si em puc permetre fer-li
aquesta pregunta.

Benet XVI: He estat ja seccionat en
diferents ocasions: com a professor
durant un primer període i el
període intermedi, com a cardenal
primer i en el període successiu. Ara
arriba una nova divisió.
Naturalment, les circumstàncies i les
situacions i també els homes
influeixen, ja que s'assumeixen
responsabilitats diferents. Però –
diguem així- la meva personalitat
fonamental i la meva visió
fonamental han crescut, però en tot
allò que és essencial han quedat
intactes, i m'alegro que ara es posin



en relleu aspectes que abans ningú
no notava.

Pregunta: Es podria dir que el seu
deure li agrada, que no suposa un
pes per a vostè?

Benet XVI: Això seria dir massa,
perquè en realitat resulta cansat,
però de totes maneres intento trobar
la felicitat també en això.

Conclusió (Bellut – ZDF): En el meu
nom i en el dels meus companys, li
agraeixo molt sincerament aquesta
entrevista, aquesta primícia mundial.
Estem orgullosos de la seva pròxima
visita sigui a Alemanya, a Baviera.
Fins aviat!

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/benet-xvi-
tenim-un-missatge-positiu-que-

proposar/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/benet-xvi-tenim-un-missatge-positiu-que-proposar/
https://opusdei.org/ca-es/article/benet-xvi-tenim-un-missatge-positiu-que-proposar/
https://opusdei.org/ca-es/article/benet-xvi-tenim-un-missatge-positiu-que-proposar/
https://opusdei.org/ca-es/article/benet-xvi-tenim-un-missatge-positiu-que-proposar/

	Benet XVI: "Tenim un missatge positiu que proposar"

