opusdei.org

Benet XVI als Bisbes
de I’Església catolica

Us oferim el text integre de la
carta que Benet XVI va escriure
el passat 10 de marg als bisbes
de I’Església catolica sobre la
remissio de ’excomunio dels
quatre bisbes consagrats per
I’arquebisbe Lefebvre.

11/04/2009

Estimats germans al ministeri
episcopal,

La remissio de ’excomunio als
quatre Bisbes consagrats ’any 1988



per I'arquebisbe Lefebvre sense
mandat de la Santa Seu, ha suscitat,
per raons nombroses, dins i fora de
I'Església catolica, una discussio
d’una vehemeéncia com no s’havia
vist des de feia temps. Molts bisbes
s’han sentit perplexos davant un
esdeveniment succeit
inesperadament i dificil d’enquadrar
positivament en les questions i
tasques de 1'Església d’avui. Malgrat
que molts bisbes i fidels estaven
disposats en principi a considerar
favorablement la disposicio del Papa
a la reconciliacio, a aixo es
contraposava, no obstant, la questio
sobre la conveniéncia d’aquest gest
davant les vertaderes urgencies
d’una vida de fe en el nostre temps.
Alguns grups, en canvi, acusaven
obertament al Papa de voler tornar
endarrere, fins abans del Concili. Es
va desencadenar aixi una allau de
protestes, 'amargor de la qual
mostrava ferides que es remuntaven
més enlla d’aquest moment. Per aixo,



em sento impulsat a dirigir-vos,
estimats germans, una paraula
clarificadora, que ha d’ajudar a
comprendre les intencions que
m’han guiat en aquesta iniciativa, a
mi i als organismes competents de la
Santa Seu. Espero contribuir
d’aquesta manera a la pau a
I'Església.

Una contrarietat per a mi
imprevisible va ser el fet que el cas
Williamson se sobreposés a la
remissio de '’excomunio. El gest
discret de misericordia cap als
quatre bisbes, ordenats validament
pero no legitimament, va apareixer
de manera inesperada com quelcom
totalment divers: com la negacio de
la reconciliacio entre cristians i jueus
I, per tant, com la revocacio d’allo
que en aquesta materia el Concili
havia aclarit pel cami de 1'Església.
Una invitacio a la reconciliacio amb
un grup eclesial implicat en un
procés de separacio, es va



transformar aixi en el seu contrari:
un aparent tornar endarrere
respecte a tots els passos de
reconciliacié que s’han donat entre
els cristians i jueus a partir del
Concili, passos compartits i
promoguts des de l'inici com un
objectiu del meu treball personal
teologic. Que aquesta superposicié de
dos processos contraposats hagi
succeit i, durant un temps hagi
enterbolit la pau entre cristians i
jueus, aixi com també la pau dins
I'Església, és quelcom que només puc
lamentar profundament. M’han dit
que seguir amb atencio les noticies
per Internet hauria donat la
possibilitat de conéixer el problema.
D’aixo0 en trec una lli¢o que, en el
futur, a la Santa Seu haurem de
dedicar més atenci6 a aquesta font
de noticies. M’ha entristit el fet que
també els catolics, que en els fons
haguessin pogut coneéixer millor com
estan les coses, hagin pensat que
calia ferir amb una hostilitat



disposada a l’atac. Justament per
aixo dono gracies als amics jueus que
han ajudat a desfer rapidament el
malentes i a restablir atmosfera
d’amistat i confianca que, com en el
temps del Papa Joan Pau II, també hi
ha hagut durant tot el periode del
meu Pontificat i, gracies a Déu,
continua havent-hi.

Un altre desencert, el qual lamento
sincerament, consisteix en el fet que
I’abast i els limits de la iniciativa del
21 de gener de 2009 no s’hagin
ilelustrat de manera suficientment
clara en el moment de la seva
publicacié. ’excomunio afecta les
persones, no les institucions. Una
ordenacio episcopal sense el mandat
pontifici significa el perill d’un cisma,
perque questiona la unitat del
colelegi episcopal amb el Papa. Per
aixo, cal que 1'Església reaccioni amb
la sancio més dura, ’excomunio, a fi
de cridar les persones sancionades
d’aquesta manera al penediment i



retornar a la unitat. Per desgracia,
vint anys després de ’ordenacio,
aquest objectiu no s’ha assolit
encara. La remissio de ’excomunid
tendeix al mateix fi a que serveix la
sancio: convidar una vegada més als
quatre bisbes al retorn. Aquest gest
era possible després que els
interessats reconeguessin en linia de
principi al Papa ila seva potestat de
Pastor, malgrat les reserves sobre
I’obediéncia a la seva autoritat
doctrinal i a la del Concili.

Amb aixo0 torno a la distincio entre
persona i institucid. La remissio de
I’excomunio ha estat un procediment
en ’ambit de la disciplina
eclesiastica: les persones venien
alliberades del pes de consciencia
provocat per la sancio eclesiastica
més greu. Cal distingir aquest ambit
disciplinar de ’ambit doctrinal. El fet
que la Fraternitat Sant Pius X no
posseeixi una posicio canonica a
I'Església, no es basa al capialafien



raons disciplinaries siné doctrinals.
Fins que la Fraternitat no tingui una
posicio canonica a I'Església, tampoc
els seus ministres exerceixen
ministeris legitims a 1'Església. Per
tant, és necessari distingir entre el
pla disciplinar, que concerneix les
persones en quant a persones, i el pla
doctrinal, en el qual entren en joc el
ministeri i la institucio. Per precisar-
ho un cop més: fins que les qliestions
relatives a la doctrina no s’aclareixin,
la Fraternitat no té cap estat canonic
a I'Església, i els seus ministres, no
obstant aix0 hagin estat alliberats de
la sancid eclesiastica, no exerceixen
legitimament cap ministeri a
I'Església.

A la llum d’aquesta situacio, tinc la
intencio d’associar proximament la
Pontificia Comissid "Ecclesia Dei",
institucio competent des de 1988 per
a aquestes comunitats i persones
que, provenint de la Fraternitat Sant
Pius X o d’agrupacions similars,



volen tornar a la plena comuni6 amb
el Papa, amb la Congregacio per a la
Doctrina de la Fe. Amb aixo
s’aclareix que els problemes que cal
tractar ara son de naturalesa
essencialment doctrinal, i es
refereixen sobretot a I’acceptacio del
Concili Vatica II i del magisteri
postconciliar dels Papes. Els
organismes colelegials amb els quals
la Congregacio estudia les quiestions
que es presenten (especialment
I'habitual reunio dels Cardenals el
dimecres i la Plenaria anual o
biennal) garanteixen la implicacio
dels Prefectes de diverses
Congregacions romanes i dels
representants de I’episcopat mundial
en les decisions que s’hagin de
prendre. No es pot congelar
I’autoritat magisterial de 1'Església a
I’any 1962, la qual cosa ha de quedar
ben clara a la Fraternitat. Pero a
alguns queé es mostren com a grans
defensors del Concili se’ls ha de
recordar també que el Vatica II porta



amb si tota la historia doctrinal de
I'Església. Qui vol ser obedient al
Concili, ha d’acceptar la fe
professada en el curs dels segles i no
pot tallar les arrels de les quals
I’arbre viu.

Espero, estimats germans, que amb
aixo quedi clar el significat positiu,
com també els seus limits, de la
iniciativa del 21 de gener de 2009.
Tanmateix, resta la questio: Era
necessaria aquesta iniciativa?
Constituia realment una prioritat? Hi
ha coses més importants? Certament
hi ha coses més importants i urgents.
Crec haver assenyalat les prioritats
del meu Pontificat en els discursos
que vaig pronunciar en els seus
comencaments. El que vaig dir
llavors continua sent de manera
inalterable la meva linia directiva. La
primera prioritat pel Successor de
Pere va ser fixada pel Senyor al
Cenacle de manera inequivoca: "Tu...
confirma els teus germans" (Lc



22,32). El mateix Pere va formular de
mode nou aquesta prioritat en la
seva primera Carta: "Estigueu
sempre a punt per donar rao de la
vostra esperanca a tot el qui us la
demanés" (1 Pe 3,15). En el nostre
temps, en qué en amplies zones de la
terra la fe esta en perill d’apagar-se
com una flama que ja no troba el seu
aliment, la prioritat és fer present
Déu en aquest mon i obrir als homes
I’accés a Déu. No a un déu qualsevol,
sind al Déu que va parlar al Sinai; al
Déu el rostre del qual reconeixem en
I’amor portat fins a I’extrem (cf. Jo
13,1), en Jesucrist crucificat i
ressuscitat.

L’auténtic problema en aquest
moment de la historia és que Déu
desapareix de I’horitzo dels homes i,
en l'apagar-se de la llum que prové
de Déu, la humanitat es veu afectada
per la manca d’orientacio, els efectes
destructius de la qual es posen cada
cop més de manifest.



Guiar els homes vers Déu, cap al Déu
que parla en la Biblia: aquesta és la
prioritat suprema i fonamental de
I'Església i del Successor de Pere en
aquest temps. D’aixo se’n deriva, com
a consequencia logica, que cal tenir
molt present la unitat dels creients.
En efecte, la seva discordia, la seva
contraposicio interna, posa en dubte
la credibilitat del seu parlar de Déu.
Per aixo, ’esfor¢ amb mires al
testimoni comu de fe dels cristians —a
I’ecumenisme- esta inclos en la
prioritat suprema. A aixo s’afegeix la
necessitat que tots els qui creuen en
Déu cerquin plegats la pau, intentin
acostar-se els uns als altres, per
caminar plegats, fins i tot en la
diversitat de la seva imatge de Déu,
cap a la font de la Llum. En aixo
consisteix el dialeg interreligios. Qui
anuncia Déu com a Amor "fins a
I’extrem" ha de donar testimoniatge
de amor. Dedicar-se amb amor als
que pateixen, rebutjar 'odi i
I’enemistat, és la dimensié social de



la fe cristiana, de la qual vaig parlar
en I’enciclica Deus caritas est.

Per tant, si el compromis laborids per
la fe, per I’esperanca i ’amor en el
mon és a hores d’ara (i, de maneres
diverses, sempre) ’autentica
prioritat per a I'Església, aleshores
també formen part d'ella les
reconciliacions petites i mitjanes.
Que 'humil gest d’una ma estesa hagi
donat lloc a un enrenou tan gran,
convertint-se precisament aixi en el
contrari d’una reconciliacié, és un fet
del qual hem de prendre nota. Pero
ara em pregunto: Era i és realment
una equivocacio, també en aquest
cas, sortir a la trobada del germa que
"té queixes contra tu" (cf. Mt 5,23s) i
cercar la reconciliacio? Potser la
societat civil no ha d’intentar també
prevenir les radicalitzacions i
reintegrar els seus eventuals
partidaris —en la mesura que sigui
possible- en les grans forces que
plasmen la vida social, per evitar la



seva segregacio amb totes les seves
consequeéncies? Pot ser totalment
desencertat el comprometre’s en la
dissolucio de les rigideses i
restriccions, per donar espai allo que
hi hagi de positiu i recuperable pel
conjunt? Jo mateix he vist en els anys
posteriors a 1988 com, mitjancant la
tornada de comunitats separades
anteriorment de Roma, ha canviat el
seu clima interior; com la tornada a
la gran i amplia Església comuna ha
fet superar posicions unilaterals i
ablanit rigideses, de manera que
després han sorgit forces positives
per al conjunt. Pot deixar-nos
totalment indiferents una comunitat
en la qual hi ha 491 sacerdots, 215
seminaristes, 6 seminaris, 88 escoles,
2 instituts universitaris, 117
germans, 164 germanes i milers de
fidels? Cal deixar-los tranquilelament
anar a la deriva lluny de 1'Església?
Penso per exemple en els 491
sacerdots. No podem coneixer la
trama de les seves motivacions. No



obstant aixo, crec que no s’haguessin
decidit pel sacerdoci si, al costat de
diversos elements distorsionats i
malalts, no existis I’amor per Crist i
la voluntat d’anunciar-lo i, amb Ell, al
Déu viu. Podem simplement
excloure’ls, com a representants d’'un
grup marginal radical, de la recerca
de la reconciliacid i de la unitat? Que
sera d’ells després?

Certament, des de fa molt temps i,
després, novament en aquesta ocasio
concreta hem escoltat de
representants d’aquesta comunitat
moltes coses fora de to: superbia i
presumpcio, obcecacions sobre
unilateralismes, etc. Per amor a la
veritat, he d’afegir que he rebut
també una serie d’'impressionants
testimonis de gratitud, en els quals es
percebia una obertura dels cors.
Potser la gran Església no ha
permetre’s ser també generosa, sent
conscient de ’envergadura que
posseeix; en la certesa de la promesa



que li ha estat confiada? No devem
com a bons educadors ser capacos
també de deixar de fixar-nos en
diverses coses no bones i apressar-
nos a sortir fora de les estretors? I
potser no hem d’admetre que també
en ’ambit eclesial s’ha donat alguna
sortida de to? De vegades es té la
impressio que la nostra societat
tingui necessitat d’'un grup almenys
amb el qual no tenir cap tolerancia;
contra el qual pugui tranquilslament
escometre amb odi. I si algu intenta
acostar-se-li —en aquest cas el Papa-
també ell perd el dret a la tolerancia i
pot també ser tractat amb odji, sense
temor ni reserves.

Estimats germans, per
circumstancies fortuites, quan em va
venir a la ment escriure aquesta
carta, vaig haver d’interpretar i
comentar al Seminari Roma el text
de Ga 5,13-15. Vaig percebre amb
sorpresa la immediatesa amb que
aquestes frases ens parlen del



moment actual: «No una llibertat
perque s’aprofiti ’egoisme; al
contrari, sigueu esclaus uns d’altres
per amor. Perque tota la llei es
concentra en aquesta frase:
"Estimaras el proisme com a tu
mateix". Pero, atencio: que si us
mossegueu i devoreu els uns als
altres, acabareu per destruir-vos
mutuament». Sempre he estat
propens a considerar aquesta frase
com una de les exageracions
retoriques que sovint es troben en
sant Pau. Sota certs aspectes pot ser
tambeé aixi. Pero desgraciadament
aquest "mossegar i devorar" existeix
també avui a 1'Església como
expressio d’una llibertat mal
interpretada. Sorprén potser que
tampoc nosaltres siguem millors que
els Galates? Que potser estarem
amenacats per les mateixes
temptacions? Hem d’aprendre
novament el just us de la llibertat? I
que una vegada i una altra haguem
d’aprendre la prioritat suprema:



I’amor? El dia en queé vaig parlar
d’aix0 al Seminari Major, a Roma se
celebrava la festa de la Mare de Déu
de la Confianca. En efecte, Maria ens
ensenya la confianca. Ella ens
condueix vers el Fill, del qual tots
nosaltres podem fiar-nos. Ell ens
guiara, fins i tot en temps turbulents.
D’aquesta manera, voldria donar les
gracies de cor a tots els nombrosos
bisbes que en aquest temps m’han
donat proves commovedores de
confianca i d’afecte i, sobretot, m’han
assegurat les seves oracions. Aquest
agraiment serveix també per a tots
els fidels que en aquest temps m’han
donat prova de la seva fidelitat
intacta al Successor de Sant Pere. E1
Senyor ens protegeixi a tots nosaltres
1 ens condueixi per la via de la pau.
Es un desig que em brolla espontani
del cor al comencament d’aquesta
Quaresma, que és un temps liturgic
particularment favorable a la
purificacio interior i que ens convida
a tots a mirar amb esperanca



renovada a I’horitzo lluminds de la
Pasqua.

Amb una especial Benediccio
Apostolica em confirmo

el vostre en el Senyor
Benedictus PP. XVI

Vatica, 10 de marg de 2009

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/benet-xvi-als-
bisbes-de-lesglesia-catolica/ (20/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/benet-xvi-als-bisbes-de-lesglesia-catolica/
https://opusdei.org/ca-es/article/benet-xvi-als-bisbes-de-lesglesia-catolica/
https://opusdei.org/ca-es/article/benet-xvi-als-bisbes-de-lesglesia-catolica/

	Benet XVI als Bisbes de l’Església catòlica

