
opusdei.org

Benet XVI als Bisbes
de l’Església catòlica

Us oferim el text íntegre de la
carta que Benet XVI va escriure
el passat 10 de març als bisbes
de l’Església catòlica sobre la
remissió de l’excomunió dels
quatre bisbes consagrats per
l’arquebisbe Lefebvre.

11/04/2009

Estimats germans al ministeri
episcopal,

La remissió de l’excomunió als
quatre Bisbes consagrats l’any 1988



per l’arquebisbe Lefebvre sense
mandat de la Santa Seu, ha suscitat,
per raons nombroses, dins i fora de
l'Església catòlica, una discussió
d’una vehemència com no s’havia
vist des de feia temps. Molts bisbes
s’han sentit perplexos davant un
esdeveniment succeït
inesperadament i difícil d’enquadrar
positivament en les qüestions i
tasques de l'Església d’avui. Malgrat
que molts bisbes i fidels estaven
disposats en principi a considerar
favorablement la disposició del Papa
a la reconciliació, a això es
contraposava, no obstant, la qüestió
sobre la conveniència d’aquest gest
davant les vertaderes urgències
d’una vida de fe en el nostre temps.
Alguns grups, en canvi, acusaven
obertament al Papa de voler tornar
endarrere, fins abans del Concili. Es
va desencadenar així una allau de
protestes, l’amargor de la qual
mostrava ferides que es remuntaven
més enllà d’aquest moment. Per això,



em sento impulsat a dirigir-vos,
estimats germans, una paraula
clarificadora, que ha d’ajudar a
comprendre les intencions que
m’han guiat en aquesta iniciativa, a
mi i als organismes competents de la
Santa Seu. Espero contribuir
d’aquesta manera a la pau a
l'Església. 

Una contrarietat per a mi
imprevisible va ser el fet que el cas
Williamson se sobreposés a la
remissió de l’excomunió. El gest
discret de misericòrdia cap als
quatre bisbes, ordenats vàlidament
però no legítimament, va aparèixer
de manera inesperada com quelcom
totalment divers: com la negació de
la reconciliació entre cristians i jueus
i, per tant, com la revocació d’allò
que en aquesta matèria el Concili
havia aclarit pel camí de l'Església.
Una invitació a la reconciliació amb
un grup eclesial implicat en un
procés de separació, es va



transformar així en el seu contrari:
un aparent tornar endarrere
respecte a tots els passos de
reconciliació que s’han donat entre
els cristians i jueus a partir del
Concili, passos compartits i
promoguts des de l'inici com un
objectiu del meu treball personal
teològic. Que aquesta superposició de
dos processos contraposats hagi
succeït i, durant un temps hagi
enterbolit la pau entre cristians i
jueus, així com també la pau dins
l'Església, és quelcom que només puc
lamentar profundament. M’han dit
que seguir amb atenció les notícies
per Internet hauria donat la
possibilitat de conèixer el problema.
D’això en trec una lliçó que, en el
futur, a la Santa Seu haurem de
dedicar més atenció a aquesta font
de notícies. M’ha entristit el fet que
també els catòlics, que en els fons
haguessin pogut conèixer millor com
estan les coses, hagin pensat que
calia ferir amb una hostilitat



disposada a l’atac. Justament per
això dono gràcies als amics jueus que
han ajudat a desfer ràpidament el
malentès i a restablir l’atmosfera
d’amistat i confiança que, com en el
temps del Papa Joan Pau II, també hi
ha hagut durant tot el període del
meu Pontificat i, gràcies a Déu,
continua havent-hi. 

Un altre desencert, el qual lamento
sincerament, consisteix en el fet que
l’abast i els límits de la iniciativa del
21 de gener de 2009 no s’hagin
il•lustrat de manera suficientment
clara en el moment de la seva
publicació. L’excomunió afecta les
persones, no les institucions. Una
ordenació episcopal sense el mandat
pontifici significa el perill d’un cisma,
perquè qüestiona la unitat del
col•legi episcopal amb el Papa. Per
això, cal que l'Església reaccioni amb
la sanció més dura, l’excomunió, a fi
de cridar les persones sancionades
d’aquesta manera al penediment i



retornar a la unitat. Per desgràcia,
vint anys després de l’ordenació,
aquest objectiu no s’ha assolit
encara. La remissió de l’excomunió
tendeix al mateix fi a què serveix la
sanció: convidar una vegada més als
quatre bisbes al retorn. Aquest gest
era possible després que els
interessats reconeguessin en línia de
principi al Papa i la seva potestat de
Pastor, malgrat les reserves sobre
l’obediència a la seva autoritat
doctrinal i a la del Concili. 

Amb això torno a la distinció entre
persona i institució. La remissió de
l’excomunió ha estat un procediment
en l’àmbit de la disciplina
eclesiàstica: les persones venien
alliberades del pes de consciència
provocat per la sanció eclesiàstica
més greu. Cal distingir aquest àmbit
disciplinar de l’àmbit doctrinal. El fet
que la Fraternitat Sant Pius X no
posseeixi una posició canònica a
l'Església, no es basa al cap i a la fi en



raons disciplinàries sinó doctrinals.
Fins que la Fraternitat no tingui una
posició canònica a l'Església, tampoc
els seus ministres exerceixen
ministeris legítims a l'Església. Per
tant, és necessari distingir entre el
pla disciplinar, que concerneix les
persones en quant a persones, i el pla
doctrinal, en el qual entren en joc el
ministeri i la institució. Per precisar-
ho un cop més: fins que les qüestions
relatives a la doctrina no s’aclareixin,
la Fraternitat no té cap estat canònic
a l'Església, i els seus ministres, no
obstant això hagin estat alliberats de
la sanció eclesiàstica, no exerceixen
legítimament cap ministeri a
l'Església. 

A la llum d’aquesta situació, tinc la
intenció d’associar pròximament la
Pontifícia Comissió "Ecclesia Dei",
institució competent des de 1988 per
a aquestes comunitats i persones
que, provenint de la Fraternitat Sant
Pius X o d’agrupacions similars,



volen tornar a la plena comunió amb
el Papa, amb la Congregació per a la
Doctrina de la Fe. Amb això
s’aclareix que els problemes que cal
tractar ara són de naturalesa
essencialment doctrinal, i es
refereixen sobretot a l’acceptació del
Concili Vaticà II i del magisteri
postconciliar dels Papes. Els
organismes col•legials amb els quals
la Congregació estudia les qüestions
que es presenten (especialment
l'habitual reunió dels Cardenals el
dimecres i la Plenària anual o
biennal) garanteixen la implicació
dels Prefectes de diverses
Congregacions romanes i dels
representants de l’episcopat mundial
en les decisions que s’hagin de
prendre. No es pot congelar
l’autoritat magisterial de l'Església a
l’any 1962, la qual cosa ha de quedar
ben clara a la Fraternitat. Però a
alguns què es mostren com a grans
defensors del Concili se’ls ha de
recordar també que el Vaticà II porta



amb si tota la història doctrinal de
l'Església. Qui vol ser obedient al
Concili, ha d’acceptar la fe
professada en el curs dels segles i no
pot tallar les arrels de les quals
l’arbre viu. 

Espero, estimats germans, que amb
això quedi clar el significat positiu,
com també els seus límits, de la
iniciativa del 21 de gener de 2009.
Tanmateix, resta la qüestió: Era
necessària aquesta iniciativa?
Constituïa realment una prioritat? Hi
ha coses més importants? Certament
hi ha coses més importants i urgents.
Crec haver assenyalat les prioritats
del meu Pontificat en els discursos
que vaig pronunciar en els seus
començaments. El que vaig dir
llavors continua sent de manera
inalterable la meva línia directiva. La
primera prioritat pel Successor de
Pere va ser fixada pel Senyor al
Cenacle de manera inequívoca: "Tu…
confirma els teus germans" (Lc



22,32). El mateix Pere va formular de
mode nou aquesta prioritat en la
seva primera Carta: "Estigueu
sempre a punt per donar raó de la
vostra esperança a tot el qui us la
demanés" (1 Pe 3,15). En el nostre
temps, en què en àmplies zones de la
terra la fe està en perill d’apagar-se
com una flama que ja no troba el seu
aliment, la prioritat és fer present
Déu en aquest món i obrir als homes
l’accés a Déu. No a un déu qualsevol,
sinó al Déu que va parlar al Sinaí; al
Déu el rostre del qual reconeixem en
l’amor portat fins a l’extrem (cf. Jo
13,1), en Jesucrist crucificat i
ressuscitat. 

L’autèntic problema en aquest
moment de la història és que Déu
desapareix de l’horitzó dels homes i,
en l'apagar-se de la llum que prové
de Déu, la humanitat es veu afectada
per la manca d’orientació, els efectes
destructius de la qual es posen cada
cop més de manifest. 



Guiar els homes vers Déu, cap al Déu
que parla en la Bíblia: aquesta és la
prioritat suprema i fonamental de
l'Església i del Successor de Pere en
aquest temps. D’això se’n deriva, com
a conseqüència lògica, que cal tenir
molt present la unitat dels creients.
En efecte, la seva discòrdia, la seva
contraposició interna, posa en dubte
la credibilitat del seu parlar de Déu.
Per això, l’esforç amb mires al
testimoni comú de fe dels cristians –a
l’ecumenisme– està inclòs en la
prioritat suprema. A això s’afegeix la
necessitat que tots els qui creuen en
Déu cerquin plegats la pau, intentin
acostar-se els uns als altres, per
caminar plegats, fins i tot en la
diversitat de la seva imatge de Déu,
cap a la font de la Llum. En això
consisteix el diàleg interreligiós. Qui
anuncia Déu com a Amor "fins a
l’extrem" ha de donar testimoniatge
de l’amor. Dedicar-se amb amor als
que pateixen, rebutjar l’odi i
l’enemistat, és la dimensió social de



la fe cristiana, de la qual vaig parlar
en l’encíclica Deus caritas est. 

Per tant, si el compromís laboriós per
la fe, per l’esperança i l’amor en el
món és a hores d’ara (i, de maneres
diverses, sempre) l’autentica
prioritat per a l'Església, aleshores
també formen part d'ella les
reconciliacions petites i mitjanes.
Que l'humil gest d’una mà estesa hagi
donat lloc a un enrenou tan gran,
convertint-se precisament així en el
contrari d’una reconciliació, és un fet
del qual hem de prendre nota. Però
ara em pregunto: Era i és realment
una equivocació, també en aquest
cas, sortir a la trobada del germà que
"té queixes contra tu" (cf. Mt 5,23s) i
cercar la reconciliació? Potser la
societat civil no ha d’intentar també
prevenir les radicalitzacions i
reintegrar els seus eventuals
partidaris –en la mesura que sigui
possible- en les grans forces que
plasmen la vida social, per evitar la



seva segregació amb totes les seves
conseqüències? Pot ser totalment
desencertat el comprometre’s en la
dissolució de les rigideses i
restriccions, per donar espai allò que
hi hagi de positiu i recuperable pel
conjunt? Jo mateix he vist en els anys
posteriors a 1988 com, mitjançant la
tornada de comunitats separades
anteriorment de Roma, ha canviat el
seu clima interior; com la tornada a
la gran i àmplia Església comuna ha
fet superar posicions unilaterals i
ablanit rigideses, de manera que
després han sorgit forces positives
per al conjunt. Pot deixar-nos
totalment indiferents una comunitat
en la qual hi ha 491 sacerdots, 215
seminaristes, 6 seminaris, 88 escoles,
2 instituts universitaris, 117
germans, 164 germanes i milers de
fidels? Cal deixar-los tranquil•lament
anar a la deriva lluny de l'Església?
Penso per exemple en els 491
sacerdots. No podem conèixer la
trama de les seves motivacions. No



obstant això, crec que no s’haguessin
decidit pel sacerdoci si, al costat de
diversos elements distorsionats i
malalts, no existís l’amor per Crist i
la voluntat d’anunciar-lo i, amb Ell, al
Déu viu. Podem simplement
excloure’ls, com a representants d’un
grup marginal radical, de la recerca
de la reconciliació i de la unitat? Què
serà d’ells després? 

Certament, des de fa molt temps i,
després, novament en aquesta ocasió
concreta hem escoltat de
representants d’aquesta comunitat
moltes coses fora de to: supèrbia i
presumpció, obcecacions sobre
unilateralismes, etc. Per amor a la
veritat, he d’afegir que he rebut
també una sèrie d’impressionants
testimonis de gratitud, en els quals es
percebia una obertura dels cors.
Potser la gran Església no ha
permetre’s ser també generosa, sent
conscient de l’envergadura que
posseeix; en la certesa de la promesa



que li ha estat confiada? No devem
com a bons educadors ser capaços
també de deixar de fixar-nos en
diverses coses no bones i apressar-
nos a sortir fora de les estretors? I
potser no hem d’admetre que també
en l’àmbit eclesial s’ha donat alguna
sortida de to? De vegades es té la
impressió que la nostra societat
tingui necessitat d’un grup almenys
amb el qual no tenir cap tolerància;
contra el qual pugui tranquil•lament
escometre amb odi. I si algú intenta
acostar-se-li –en aquest cas el Papa–
també ell perd el dret a la tolerància i
pot també ser tractat amb odi, sense
temor ni reserves. 

Estimats germans, per
circumstàncies fortuïtes, quan em va
venir a la ment escriure aquesta
carta, vaig haver d’interpretar i
comentar al Seminari Romà el text
de Ga 5,13-15. Vaig percebre amb
sorpresa la immediatesa amb què
aquestes frases ens parlen del



moment actual: «No una llibertat
perquè s’aprofiti l’egoisme; al
contrari, sigueu esclaus uns d’altres
per amor. Perquè tota la llei es
concentra en aquesta frase:
"Estimaràs el proïsme com a tu
mateix". Però, atenció: que si us
mossegueu i devoreu els uns als
altres, acabareu per destruir-vos
mútuament». Sempre he estat
propens a considerar aquesta frase
com una de les exageracions
retòriques que sovint es troben en
sant Pau. Sota certs aspectes pot ser
també així. Però desgraciadament
aquest "mossegar i devorar" existeix
també avui a l'Església como
expressió d’una llibertat mal
interpretada. Sorprèn potser que
tampoc nosaltres siguem millors que
els Gàlates? Que potser estarem
amenaçats per les mateixes
temptacions? Hem d’aprendre
novament el just ús de la llibertat? I
que una vegada i una altra haguem
d’aprendre la prioritat suprema:



l’amor? El dia en què vaig parlar
d’això al Seminari Major, a Roma se
celebrava la festa de la Mare de Déu
de la Confiança. En efecte, Maria ens
ensenya la confiança. Ella ens
condueix vers el Fill, del qual tots
nosaltres podem fiar-nos. Ell ens
guiarà, fins i tot en temps turbulents.
D’aquesta manera, voldria donar les
gràcies de cor a tots els nombrosos
bisbes que en aquest temps m’han
donat proves commovedores de
confiança i d’afecte i, sobretot, m’han
assegurat les seves oracions. Aquest
agraïment serveix també per a tots
els fidels que en aquest temps m’han
donat prova de la seva fidelitat
intacta al Successor de Sant Pere. El
Senyor ens protegeixi a tots nosaltres
i ens condueixi per la via de la pau.
És un desig que em brolla espontani
del cor al començament d’aquesta
Quaresma, que és un temps litúrgic
particularment favorable a la
purificació interior i que ens convida
a tots a mirar amb esperança



renovada a l’horitzó lluminós de la
Pasqua. 

Amb una especial Benedicció
Apostòlica em confirmo 

el vostre en el Senyor 

Benedictus PP. XVI 

Vaticà, 10 de març de 2009

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/benet-xvi-als-
bisbes-de-lesglesia-catolica/ (20/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/benet-xvi-als-bisbes-de-lesglesia-catolica/
https://opusdei.org/ca-es/article/benet-xvi-als-bisbes-de-lesglesia-catolica/
https://opusdei.org/ca-es/article/benet-xvi-als-bisbes-de-lesglesia-catolica/

	Benet XVI als Bisbes de l’Església catòlica

