
opusdei.org

Vocació cristiana

Us oferim en àudio i text,
l'homilia de sant Josepmaria
"Vocació cristiana" publicada a
"És Crist que passa" i
pronunciada el 2 de desembre
de 1951, primer diumenge
d'Advent.

22/11/2016

Disponible també a Soundcloud, 
ivoox

https://soundcloud.com/opusdei-international/es-crist-que-passa-vocacio-cristiana?in=opusdei-international/sets/es-crist-que-passa-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/65124303


Comença l’any litúrgic i l’introit de la
Missa ens proposa una consideració
relacionada íntimament amb el
principi de la nostra vida cristiana: la
vocació que hem rebut. Vias tuas,
Domine demonstra mihi, et semitas
tuas edoce me;[1] Senyor, indiqueu-
me els vostres camins, ensenyeu-me
els vostres viaranys. Demanem al
Senyor que ens guiï, que ens mostri
les seves petjades. per tal que ens
puguem dirigir a la plenitud dels
seus manaments, que és la caritat.[2]

M’afiguro que vosaltres, com jo
mateix, en pensar en les
circumstàncies que han acompanyat
la vostra decisió d’esforçar-vos a
viure del tot la fe, regraciareu molt el
Senyor, tindreu el convenciment
sincer ―sense falses humilitats―
que no hi cap mèrit per la nostra
banda. Ordinàriament hem après
d‘invocar Déu des de la infantesa,
dels llavis d’uns pares cristians: més
endavant, mestres, companys,



coneguts, ens han ajudat de mil
maneres a no perdre de vista
Jesucrist.

Un dia ―no vull generalitzar, obre el
teu cor al Senyor i explica-li la teva
història―, potser un amic, un cristià
corrent igual que tu, et va descobrir
un panorama profund i nou, que
alhora era vell com l’Evangeli. Et va
suggerir la possibilitat d’entestar-te
de veres a seguir Crist, de fer-te
apòstol d’apòstols. Potser llavors vas
perdre la tranquil·litat i no la vas
recobrar, convertida en pau, fins que
lliurement, perquè et va donar la
gana ―que és la raó més
sobrenatural―, vas respondre que sí
a Déu. I vingué l’alegria, vigorosa,
constant, que solament desapareix
quan t’apartes d’Ell.

No m’agrada parlar d’elegits ni de
privilegiats, però és Crist qui parla,
qui elegeix. És el llenguatge de
l’Escriptura: elegit nos in ipso ante



mundi constitutionem ―diu Sant
Pau― ut esssemus sancti.[3] Ens ha
escollit, des d’abans de la constitució
del món, perquè siguem sants. Jo sé
que això no t’omple d’orgull, ni
contribueix a fer que et consideris
superior als altres homes. Aquesta
elecció que és l’arrel de la crida, ha
d’ésser la base de la teva humilitat.
¿Que per ventura erigim un
monument als pinzells d’un gran
pintor? Van servir per plasmar obres
mestres, però el mèrit és de l’artista.
Nosaltres, els cristians, només som
instruments del Creador del món, del
Redemptor de tots els homes.

Els Apòstols, homes corrents

A mi m’anima de considerar un
precedent narrat, pas a pas, a les
pàgines de l’Evangeli: la vocació dels
primers dotze. Meditem-la a poc a
poc, tot suplicant a aquests sants
testimonis del Senyor perquè



sapiguem seguir Crist com ells ho
feren.

Aquells primers apòstols ―als quals
servo una gran devoció i afecte―
eren, segons els criteris humans,
poca cosa. Quant a posició social,
llevat de Mateu, que segurament es
guanyava bé la vida i que ho va
deixar tot quan Jesús li ho demanà,
eren pescadors: vivien al dia,
maldaven de nit per guanyar-se el
manteniment.

Però la posició social no compta. No
eren cultes, ni tan sols gaire
intel·ligents, almenys pel que fa a les
realitats sobrenaturals. Fins i tot els
exemples i les comparacions més
simples se’ls feien incomprensibles, i
acudien al Mestre: Domine, edissere
nobis parabolam,[4] Senyor,
explica’ns la paràbola. Quan Jesús,
amb una imatge, fa al·lusió al
ferment dels fariseus, entenen que



els recrimina per no haver comprat
pa.[5]

Pobres, ignorants. I ni tan sols
senzills, planers. Dins llur limitació,
eren ambiciosos. Molts cops
discuteixen sobre qui seria més,
quan ―segons la seva mentalitat―
Crist instaurés a la terra el regne
definitiu d’Israel. Discuteixen i
s’acaloren en aquest moment sublim
en què Jesús és a punt d’immolar-se
per la humanitat: en la intimitat del
Cenacle.[6]

De fe, poca. Jesucrist mateix ho diu.
[7] Han vist ressuscitar morts, guarir
tota mena de malalties, multiplicar el
pa i els peixos, calmar tempestes,
expulsar dimonis. Sant Pere, escollit
com a cap, és l’únic que sap
respondre promptament: Vós sou el
Crist, el Fill de Déu vivent.[8] Però és
una fe que ell interpreta a la seva
manera, per això es permet
d’encarar-se amb Jesucrist perquè no



es doni en redempció pels homes. I
Jesús li ha de respondre: Ves-te’n del
meu davant, Satanàs! Que
m’escandalitzes, perquè no entens les
coses de Déu, sinó les dels homes.[9]
Pere raonava humanament, comenta
Sant Joan Crisòstom, i concloïa que
tot allò ―la Passió i la Mort― era
indigne de Crist, reprovable. Per això,
Jesús el renya i li diu: no, patir no és
cosa indigna de mi; tu ho judiques així
perquè raones amb idees carnals,
humanes.[10]

Aquells homes de poca fe, ¿que
potser excel·lien en l’amor a Crist?
No hi ha dubte que l’estimaven, si
més no de paraula. A vegades es
deixen emportar per l’entusiasme: 
anem-hi també nosaltres, i morim
amb Ell.[11]Però a l’hora de la veritat
tots fugiren llevat de Joan, que de
debò estimava amb obres. Només
aquest adolescent, el més jove dels
apòstols, s’està al costat de la Creu.



Els altres no sentien aquest amor tan
fort com la mort.[12]

Aquests eren els Deixebles escollits
pel Senyor; així els tria Crist; així es
mostraven abans que, plens de
l’Esperit Sant, es convertissin en
columnes de l’Església.[13] Són
homes corrents amb defectes, amb
febleses, amb la paraula més llarga
que les obres. I, no obstant això,
Jesús els crida per fer-ne pescadors
d’homes,[14] corredemptors,
administradors de la gràcia de Déu.

Quelcom de semblant s’ha
esdevingut en nosaltres. Sense gaires
dificultats podríem trobar dins la
nostra família, entre els nostres
amics i companys, per no referir-me
a l’immens panorama del món,
tantes altres persones més dignes
que nosaltres de rebre la crida de
Crist. Més senzills, més savis, més
influents, més importants, més
agraïts, més generosos.



M’avergonyeixo de pensar-hi. Però
també m’adono que la nostra lògica
humana no serveix per explicar les
realitats de la gràcia. Déu sol cercar
instruments febles, per tal que es
vegi amb una clara evidència que
l’obra és seva. Sant Pau recorda
tremolant la seva vocació: després de
tots, se m’aparegué a mi, que sóc com
un avortó i el més petit dels apòstols,
que no sóc digne d’ésser anomenat
apòstol, perquè vaig perseguir
l’Església de Déu.[15] Així ho escriu
Saule de Tars, amb una personalitat i
una empenta que la història no ha fet
més que engrandir.

Sense que hi hagi intervingut cap
mèrit per la nostra banda, us deia:
perquè a la base de la vocació hi ha
el coneixement de la nostra misèria,
la consciència que les llums que
il·luminen l’ànima ―la fe―, l’amor
amb què estimem ―la caritat― i el
desig pel qual ens sostenim
―l’esperança―, són dons gratuïts de



Déu. Per això, no créixer en humilitat
significa perdre de vista l’objectiu de
l’elecció divina: ut essemus sancti, la
santedat personal.

Ara, des d’aquesta humilitat, podem
entendre tota la meravella de la crida
divina. La mà de Crist ens ha tret
d’un camp de blat: el sembrador
estreny dins la mà nafrada el grapat
de gra. La sang de Crist mulla la
llavor, l’amara. En acabat, el Senyor
llança en l’aire aquest blat per tal
que morint esdevingui vida i,
enfonsant-se en la terra, sigui capaç
de multiplicar-se en espigues d’or.

Ja és hora de desvetllar-nos

L’Epístola de la Missa ens recorda
que hem d’assumir aquesta
responsabilitat d’apòstols amb un
esperit nou, amb delit, desperts. Ja és
hora de desvetllar-nos del nostre
ensopiment, perquè som més a prop
de la salvació ara que no quan vam
rebre la fe. La nit avança i el dia ja



s’acosta. Despullem-nos, doncs, de les
obres de les tenebres i revestim-nos
de les armes de la llum.[16]

Em direu que no és fàcil, i no us
mancarà raó. Els enemics de l’home,
que són els enemics de la seva
santedat, intenten impedir aquesta
vida nova, aquest revestiment amb
l’esperit de Crist. No trobo cap altra
enumeració millor dels obstacles a la
fidelitat cristiana que la que ens
dóna sant Joan: concupiscentia carnis
concupiscentia oculorum et superbia
vitae;[17] tot el que hi ha en el món
és concupiscència de la carn,
concupiscència dels ulls i supèrbia de
la vida.

La concupiscència de la carn no és
solament la tendència desordenada
dels sentits en general, ni l’apetència
sexual, la qual ha de ser ordenada ―i
no és dolenta per ella mateixa, ja que
és una noble realitat humana
santificable. Vegeu que, per això, mai



no parlo d’impuresa sinó de puresa,
puix que a tots ens atenyen les
paraules de Crist: feliços els nets de
cor, perquè ells veuran Déu.[18] Per
vocació divina, alguns hauran de
viure aquesta puresa en el
matrimoni; d’altres, renunciant als
amors humans, per correspondre
únicament i apassionadament a
l’amor de Déu. Ni els uns ni els altres
esclaus de la sensualitat, sinó senyors
del propi cos i del propi cor per
poder-los donar sacrificadament a
d’altres.

En tractar de la virtut de la puresa,
acostumo a afegir-hi el qualificatiu
de santa. La puresa cristiana, la
santa puresa, no és el fet de sentir-se
orgullosament purs, no contaminats.
És saber que tenim els peus de fang,
[19] encara que la gràcia de Déu ens
salvi cada dia dels paranys de
l’enemic. Considero una deformació
del cristianisme la insistència
d’alguns a escriure o predicar



gairebé exclusivament sobre aquesta
matèria, oblidant-se d’altres virtuts
que son cabdals per al cristià, i així
mateix, per a la convivència entre els
homes.

La santa puresa no és l’única ni la
principal virtut cristiana: amb tot, és
indispensable per a perseverar en
l’esforç diari de la nostra santificació
i, si no la servem, la dedicació a
l’apostolat no pot ser. La puresa és
conseqüència de l’amor amb el qual
hem fet donació al Senyor de l’ànima
i el cos, les potències i els sentits. No
és una negació, és una afirmació
joiosa.

Deia que la concupiscència de la carn
no es redueix exclusivament al
desordre de la sensualitat, sinó
també a la comoditat, a la falta de
vibració, que empeny a buscar allò
que és més fàcil, més plaent, el camí
que sembla més curt, tot i que sigui a
costa de cedir en la fidelitat a Déu.



Comportar-se així, seria com
abandonar-se incondicionalment a
l’imperi d’una d’aquestes lleis: la del
pecat, contra la qual ens prevé sant
Pau: quan vull fer el bé, em trobo amb
una llei per la qual el mal està adherit
a mi; perquè, em complac en la llei de
Déu segons l’home interior, però veig
que hi ha una altra llei en els meus
membres que es resisteix a la llei del
meu esperit i em fa presoner de la llei
del pecat... Infelix ego homo!,
Desgraciat de mi, home! Qui em
deslliurarà d’aquest cos de mort?
[20]Escolteu què contesta l’apòstol: la
gràcia de Déu, per Jesucrist Senyor
Nostre.[21] Podem lluitar, i hem de
fer-ho, contra la concupiscència de la
carn, ja que sempre ens serà
concedida, si som humils, la gràcia
del Senyor.

L’altre enemic, escriu sant Joan, és la
concupiscència dels ulls, una avarícia
de fons, que ens duu a no avaluar
sinó allò que es pot tocar. Els ulls que



resten com enganxats a les coses
terrenals, però també els ulls que,
per això mateix, no saben descobrir
les realitats sobrenaturals. Per tant,
podem fer servir l’expressió de la
Sagrada Escritura, per referir-nos a
l’avarícia dels béns materials i, a
més, a aquesta deformació que mena
a observar el que ens envolta ―els
altres, les circumstàncies de la nostra
vida i del nostre temps― solament
amb visió humana.

Els ulls de l’ànima s’entelen; la raó es
creu autosuficient per a entendre-ho
tot, prescindint de Déu. És una
temptació subtil, que s’empara en la
dignitat de la intel·ligència, que el
Nostre Pare Déu ha donat a l’home
perquè el conegui i l’estimi
lliurement. Arrossegada per aquesta
temptació, la intel·ligència humana
es considera el centre de l’univers,
s’entusiasma novament amb el sereu
com déus[22]i, en omplir-se de l’amor



d’un mateix, dóna l’esquena a l’amor
de Déu.

Així la nostra existència pot lliurar-se
sense condicions en mans del tercer
enemic, de la superbia vitae. No es
tracta tan sols de pensaments
efímers de vanitat o d’amor propi: és
un envaniment general. No ens
enganyem, perquè aquest és el pitjor
dels mals, l’arrel de tots els
desencaminaments. La lluita contra
la supèrbia ha d’ésser constant,
perquè no debades s’ha dit
gràficament que aquesta passió mor
un dia després de morir cada
persona. És l’altivesa del fariseu, que
Déu es resisteix a justificar perquè hi
troba una tanca d’autosuficiència. És
l’arrogància que condueix a
menysprear els altres homes, a
dominar-los, a maltractar-los: perquè
on hi ha supèrbia, allí hi ha ofensa i
deshonra.[23]

La misericòrdia de Déu



Avui comença el temps d’Advent, i és
bo que hàgim considerat les insídies
d’aquests enemics de l’ànima: el
desordre de la sensualitat i de la
lleugeresa fàcil; la incongruència del
pensament que s’oposa al Senyor; la
presumpció altiva, esterilitzadora de
l’amor a Déu i a les criatures. Totes
aquestes situacions de l’ànim són
obstacles certs, i el seu poder
pertorbador és gran. Per això la
litúrgia ens fa implorar la
misericòrdia divina: A Vós, Senyor,
elevo la meva ànima; en Vós espero;
que no sigui confós, i que els meus
adversaris no se n’alegrin;[24] ho
hem resat a d’introit. I en l’antífona
de l’Ofertori repetirem: espero en
Vós, que no sigui confós!

Ara que s’acosta el temps de la
salvació, és un consol sentir dels
llavis de sant Pau que quan Déu
Nostre Salvador ha manifestat la seva
benignitat i amor als homes, ens ha
alliberat no pas a causa de les obres



de justícia que haguéssim fet, sinó per
la seva misericòrdia.[25]

Si repasseu les Santes Escriptures, hi
veureu constantment la presència de
la misericòrdia de Déu: omple la
terra[26] s’estén a tots els seus fills, 
super omnem carnem;[27] ens
envolta,[28] ens va al davant,[29] es
multiplica per ajudar-nos,[30] i
contínuament ha estat confirmada.
[31] Déu, en ocupar-se de nosaltres
com a Pare amorós, ens considera en
la seva misericòrdia;[32] una
misericòrdia suau,[33] bella com
núvol de pluja.[34]

Jesucrist resumeix i compendia tota
aquesta història de la misericòrdia
divina: benaurats els misericordiosos,
perquè ells hauran misericòrdia.[35] I
en una altra ocasió: sigueu
misericordiosos, com el vostre Pare
celestial és misericordiós.[36] Entre
moltes altres escenes de l’Evangeli,
també ens han restat ben gravades la



clemència envers la dona adúltera, la
paràbola del fill pròdig, la de l’ovella
perduda, la del deutor perdonat, la
resurrecció del fill de la vídua de
Naïm.[37] Quantes raons de justícia
per a explicar aquest gran prodigi!
Ha mort el fill únic d’aquella pobra
vídua, aquell que donava sentit a la
seva vida, el que podia ajudar-la en
la vellesa. Però Crist no fa el miracle
per justícia: el fa per compassió,
perquè interiorment es commou
davant el dolor humà.

Quina seguretat ens ha de donar la
commiseració del Senyor! Si clama a
mi, l’escoltaré, perquè jo sóc
compassiu.[38] És una invitació, una
promesa que no deixarà de complir. 
Atansem-nos, doncs, confiadament al
tron de la gràcia, perquè obtinguem la
misericòrdia i l’auxili de la gràcia en
temps oportú.[39] Els enemics de la
nostra santificació no podran fer res,
per tal com aquesta misericòrdia de
Déu ens pervé: i si per culpa i feblesa



nostres caiem, el Senyor ens socorre i
ens aixeca. Havies après d’evitar la
negligència, d’allunyar de tu
l’arrogància, d’adquirir la pietat, de
no ser un presoner de les qüestions
mundanes, de no preferir allò que és
caduc a allò que és etern. Però, com
que la feblesa humana no pot
mantenir un pas decidit en un món
relliscós, el bon metge també t’ha
donat remeis contra la desorientació, i
el jutge misericordiós no t’ha negat
l’esperança del perdó.[40]

Correspondència humana

L’existència del cristià es
desenvolupa en aquest clima de la
misericòrdia de Déu. Aquest és
l’àmbit del seu esforç per tal com es
comporta com a fill del Pare. I, quins
són els mitjans principals per
aconseguir que la vocació s’afermi?
Avui, te n’assenyalaré dos, que són
com eixos vius de la conducta
cristiana: la vida interior i la



formació doctrinal, el coneixement
profund de la nostra fe.

Vida interior, primer de tot. Que pocs
n’hi ha que entenguin això, encara!
En sentir parlar de vida interior
pensen en la fosca del temple, si és
que no pensen en els ambients
resclosits d’algunes sagristies. Ja fa
més d’un quart de segle que dic que
no és això. Descric la vida interior de
cristians corrents, que solen trobar-
se en ple carrer, a l’aire lliure; i que
al carrer, a la feina, amb la família i
en les estones de diversió estan
pendents de Jesús tot el dia. I què és
això sinó vida d’oració contínua? ¿Oi
que has vist la necessitat de ser una
ànima d’oració amb un tracte amb
Déu que et deïfica? Aquesta és la fe
cristiana i així ho han entès sempre
les ànimes d’oració; aquell home es fa
Déu, escriu Climent d’Alexandria,
perquè vol el mateix que vol Déu.[41]



Al començament costa: cal esforç per
adreçar-se al Senyor, per agrair la
seva pietat paternal i concreta envers
nosaltres. A poc a poc l’amor de Déu
es palpa ―bé que no és cosa de
sentiments―, com una urpada a
l’ànima. És Crist, que ens persegueix
amorosament: Mira, sóc a la porta i
truco.[42] Com et va la vida d’oració?
¿No sents, de vegades, durant el dia,
desigs d’enraonar amb Ell més a poc
a poc? ¿No li dius: en acabat us ho
explicaré, en acabat en parlaré amb
Vós?

En les estones dedicades
expressament a aquest col·loqui amb
el Senyor, el cor s’esplaia, la voluntat
s’enforteix, la intel·ligència
―ajudada per la gràcia― impregna
de realitats sobrenaturals, les
realitats humanes. Com a fruit,
sempre sortiran uns propòsits clars,
pràctics, de millorar la teva
conducta, de tractar finament amb
caritat tots els homes, d’esmerçar-te



amb el delit dels bons esportistes, en
aquesta lluita cristiana d’amor i de
pau.

L’oració esdevé contínua, com els
batecs del cor, com el pols. Sense
aquesta presència de Déu, no hi ha
vida contemplativa; i sense vida
contemplativa de poc serveix
treballar per Crist, perquè s’esforcen
debades els qui construeixen, si Déu
no sosté la casa.[43]

La sal de la mortificació

Al cristià corrent ―que no és un
religiós, que no s’aparta del món,
perquè el món és el lloc del seu
encontre amb Crist― per a
santificar-se no li cal hàbit extern, ni
signes distintius. Els seus signes són
interns: la presència de Déu constant
i l’esperit de mortificació. De fet, una
sola cosa, perquè la mortificació no
és més que l’oració dels sentits.



La vocació cristiana és vocació de
sacrifici, de penitència, d’expiació.
Hem de fer reparació pels nostres
pecats ―en quantes d’ocasions no
haurem girat la cara, per no veure
Déu!― i per tots els pecats dels
homes. Hem de seguir de prop les
petjades de Crist: sempre duem en el
nostre cos la mortificació, l’abnegació
de Crist, el seu abatiment en la Creu, 
a fi que també la vida de Jesús es
manifesti en els nostres cossos.[44] El
nostre camí és d’immolació i, en
aquesta renúncia, hi trobarem el
gaudium cum pace, l’alegria i la pau.

No mirem el món amb posat trist.
Potser, involuntàriament, han fet un
pobre servei a la catequesi aquells
biògrafs de sants que volien trobar a
tota costa coses extraordinàries en
els servents de Déu, fins i tot en llurs
primers vagits. I conten, d’alguns
d’ells, que en la infantesa no
ploraven, que per mortificació no
mamaven els divendres... Tu i jo vam



néixer plorant com Déu mana; i ens
agafàvem al pit de la mare sense
preocupar-nos de Quaresmes ni de
Témpores...

Ara, amb l’auxili de Déu, hem après a
descobrir, tot al llarg de la jornada en
aparença sempre igual, spatium
verae poenitentiae, temps de
veritable penitència; i en aquells
instants fem propòsits de emendatio
vitae, de millorar la nostra vida.
Aquest és el camí per disposar-nos a
la gràcia i a les inspiracions de
l’Esperit Sant en l’ànima. I amb
aquesta gràcia ―ho torno a dir― ve
el gaudium cum pace, l’alegria, la pau
i la perseverança en el camí.[45]

La mortificació és la sal de la nostra
vida. I la millor mortificació és la que
combat ―en petits detalls, durant tot
el dia―, la concupiscència de la carn,
la concupiscència dels ulls i la
supèrbia de la vida. Mortificacions
que no mortifiquin els altres, que ens



facin ser més delicats, més
comprensius, més oberts a tothom. Si
ets susceptible, no tens esperit de
mortificació; si estàs només pendent
dels teus egoismes; si trepitges els
altres, si no saps privar-te d’allò que
és superflu, i a vegades, del
necessari; si t’entristeixes quan les
coses no et surten tal com les havies
previstes. En canvi, et mortifiques, si
saps donar-te tot per a tots, per
guanyar-los tots.[46]

La fe i la intel·ligència

La vida d’oració i de penitència, i la
consideració de la nostra filiació
divina, ens transformen en cristians
profundament pietosos, com nens
petits davant de Déu. La pietat és la
virtut dels fills, i per tal que el fill
pugui confiar-se en els braços del seu
pare, ha de ser i s’ha de sentir petit,
necessitós. Sovint he meditat aquesta
vida d’infantesa espiritual, que no
està renyida amb la fortalesa, perquè



exigeix una voluntat ferma, una
maduresa temperada, un caràcter
fort i obert.

Pietosos, doncs, com infants: però no
ignorants, perquè cada u ha
d’esforçar-se, en la mesura de les
seves possibilitats, en l’estudi seriós,
científic, de la fe; i tot això és la
teologia. Pietat de nens, doncs, i
doctrina segura de teòlegs.

L’afany d’adquirir aquesta ciència
teològica ―la bona i ferma doctrina
cristiana― ve mogut, en primer lloc,
pel desig de conèixer i estimar Déu.
També és, al mateix temps,
conseqüència de la preocupació
general de l’ànima fidel per abastar
la més profunda significació d’aquest
món, el qual és un afaiçonament del
Creador. Amb una monotonia
periòdica, n’hi ha que tracten de
ressuscitar una suposada
incompatibilitat entre la fe i la
ciència, entre la intel·ligència



humana i la Revelació divina. Tal
incompatibilitat només pot
aparèixer, i encara aparentment,
quan no s’entenen els termes reals
del problema.

Si el món ha sortit de les mans de
Déu, si és Ell qui ha creat l’home a
imatge i semblança seva[47] i li ha
donat una espurna de la seva llum, el
treball de la intel·ligència, per més
que li costi, ha d’esbrinar el sentit
diví que ja naturalment tenen totes
les coses; i a la claror de la fe, en
percebem també el sentit
sobrenatural, aquell que resulta de la
nostra elevació a l’ordre de la gràcia.
No podem admetre la por a la
ciència, perquè qualsevol labor, si és
veritablement científica, tendeix a la
veritat. I Crist digué: Ego sum veritas.
[48] Jo sóc la veritat.

El cristià ha de tenir fam de saber.
Des del conreu dels coneixements
més abstractes fins a les habilitats



artesanes, tot pot, ha de conduir a
Déu, i així cal fer-ho. Perquè no hi ha
tasca humana que no sigui
santificable: un motiu per a la pròpia
santificació i una ocasió per
col·laborar amb Déu en la
santificació dels qui ens rodegen. La
llum dels seguidors de Jesucrist no
s’ha de trobar al fons de la vall, sinó
al cim de la muntanya, perquè vegin
les vostres bones obres i glorifiquin el
vostre Pare que és al cel.[49]

Treballar així és oració. Estudiar així
és oració. Investigar així és oració.
Sempre estem en la mateixa: tot és
oració, tot pot conduir-nos a Déu i cal
arribar-hi, tot ha d’alimentar aquest
tracte continu amb Ell, del matí a la
nit. Tot treball honrat pot ser oració; i
tot treball, que és oració, és apostolat.
D’aquesta manera l’ànima
s’envigoreix en una unitat de vida
senzilla i ferma.

L’esperança de l’Advent



No us volia dir res més en aquest
primer diumenge d’Advent, quan
comencem a comptar els dies que
ens acosten al Naixement del
Salvador. Hem vist la realitat de la
vocació cristiana; com el Senyor ha
confiat en nosaltres per dur ànimes
cap a la santedat, per acostar-les a
Ell, unir-les a l’Església, estendre el
regne de Déu en tots els cors. El
Senyor vol que ens donem, que
siguem fidels, delicats, amorosos. Ens
vol sants, molt seus.

D’una banda la supèrbia, la
sensualitat i el tedi, l’egoisme; d’una
altra, l’amor, la donació d’un mateix,
la misericòrdia, la humilitat, el
sacrifici, l’alegria. N’hi ha per triar.
Has estat cridat a una vida de fe,
d’esperança i de caritat. No pots
abaixar el punt de mira i restar en un
aïllament mediocre.

En una ocasió vaig veure una àguila
tancada en una gàbia de ferro.



Estava bruta, mig plomada. Tenia a
les urpes un tros de carronya.
Aleshores vaig pensar què seria de
mi si abandonava la vocació rebuda
de Déu. Em féu llàstima aquell
animal solitari, engrillonat, que
havia nascut per anar molt amunt i
mirar el sol de fit a fit. Ens podem
remuntar fins a les humils altures de
l’amor de Déu, del servei a tots els
homes. Però per això cal que en
l’ànima no hi hagi racons on no
pugui entrar el sol de Jesucrist. Hem
de foragitar totes les preocupacions
que ens n’aparten; i així Crist en la
teva intel·ligència, Crist en els teus
llavis, Crist en el teu cor, Crist en les
teves obres. Tota la vida ―el cor i les
obres, la intel·ligència i les
paraules― plena de Déu.

Obriu els ulls i aixequeu el cap, que la
vostra redempció s’acosta,[50] hem
llegit a l’Evangeli. El temps d’Advent
és temps d’esperança. Tot el
panorama de la nostra vocació



cristiana, aquesta unitat de vida que
té com a nervi la presència de Déu,
Pare Nostre, pot ésser una realitat
diària, i ha de ser-ho.

Demana-ho amb mi a Nostra
Senyora, imaginant-te com Ella devia
passar aquests mesos, tot esperant el
Fill que havia de néixer. I Nostra
Senyora, Santa Maria, farà que siguis 
alter Christus, ipse Christus, un altre
Crist, el mateix Crist!

[1] Ps XXIV, 4

[2] Cfr. Mt XXII, 37; Mc XII, 30; Lc, X,
27.

[3] Eph I, 4.

[4] Mt XIII, 36.

[5] Cfr. Mt XVI, 6-7.

[6] Cfr. Lc XXII, 24-27.



[7] Cfr. Mt XIV, 31; XVI, 8; XVII, 19;
XXI, 21.

[8] Mt XVI, 16.

[9] Mt XVI, 23.

[10] St. Joan Crisòstom, In
Matthaeum homiliae, 54, 4 (PG 58,
537).

[11] Ioh XI, 16.

[12] Cfr. Cant VIII, 6

[13] Cfr. Gal II, 9

[14] Cfr. Mt IV, 19.

[15] I Cor XV, 8-9.

[16] Rom XIII, 11-12.

[17] 1 Ioh II, 16.

[18] Mt V, 8.

[19] Cfr. Dan II, 33.



[20] Rom VII, 21-24.

[21] Rom VII, 25.

[22] Gen III, 5.

[23] Prv XI, 2.

[24] Ps XXIV, 1-3.

[25] Tit III, 4-5.

[26] Ps XXXII, 5.

[27] Ecclo XVIII, 12.

[28] Ps XXXI, 10.

[29] Ps LVIII, 11.

[30] Ps XXXV, 8.

[31] Ps XXXV, 8.

[32] Ps XXIV, 7.

[33] Ps CXVI, 21

[34] Eccl XXXV, 26.



[35] Mt V, 7.

[36] Lc VI, 36.

[37] Cfr. Ioh VIII, 1-11; Lc XV; 11-32;
Lc XV, 1-7; Mt XVIII, 21-35; Lc VII,
11-17.

[38] Ex XXII, 27.

[39] Heb IV, 16.

[40] St. Ambròs. Expositio Evangelii
secundum Lucam, 7 (PL 15, 1540).

[41] Climent d’Alexandria. 
Paedagogus, 3, 1, 1, 5 (PG 8, 556)

[42] Apoc III, 20.

[43] Cfr. Ps CXXVI, 1.

[44] 2 Cor IV, 10.

[45] Gaudium cum pace,
emendationem vitae, spatium verae
poenitentiae gratiam et
consolationem Sancti Spiritus,



perseverantiam in bonis operibus,
tribuat nobis omnipotens et
misericors Dominus. Amen. (Breviari
Romà, oració preparatòria per a la
Santa Missa).

[46] I Cor IX, 22.

[47] Cfr. Gen I, 26.

[48] Ioh XIV, 6.

[49] Mt V, 16.

[50] Lc XXI, 28.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/audio-vocacio-
cristiana/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/audio-vocacio-cristiana/
https://opusdei.org/ca-es/article/audio-vocacio-cristiana/
https://opusdei.org/ca-es/article/audio-vocacio-cristiana/

	Vocació cristiana

