opusdei.org

Vocacio cristiana

Us oferim en audio i text,
I'homilia de sant Josepmaria
"Vocacio cristiana” publicada a
"Es Crist que passa" i
pronunciada el 2 de desembre
de 1951, primer diumenge
d'Advent.

22/11/2016

Disponible també a Soundcloud,
ivoox



https://soundcloud.com/opusdei-international/es-crist-que-passa-vocacio-cristiana?in=opusdei-international/sets/es-crist-que-passa-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/65124303

Comenca I’any liturgic i 'introit de la
Missa ens proposa una consideracio
relacionada intimament amb el
principi de la nostra vida cristiana: la
vocacio que hem rebut. Vias tuas,
Domine demonstra mihi, et semitas
tuas edoce me;[1] Senyor, indiqueu-
me els vostres camins, ensenyeu-me
els vostres viaranys. Demanem al
Senyor que ens guii, que ens mostri
les seves petjades. per tal que ens
puguem dirigir a la plenitud dels
seus manaments, que és la caritat.[2]

M’afiguro que vosaltres, com jo
mateix, en pensar en les
circumstancies que han acompanyat
la vostra decisio d’esforgar-vos a
viure del tot la fe, regraciareu molt el
Senyor, tindreu el convenciment
sincer —sense falses humilitats—
que no hi cap merit per la nostra
banda. Ordinariament hem apres
d‘invocar Déu des de la infantesa,
dels llavis d’uns pares cristians: més
endavant, mestres, companys,



coneguts, ens han ajudat de mil
maneres a no perdre de vista
Jesucrist.

Un dia —no vull generalitzar, obre el
teu cor al Senyor i explica-li la teva
historia—, potser un amic, un cristia
corrent igual que tu, et va descobrir
un panorama profund i nou, que
alhora era vell com I’Evangeli. Et va
suggerir la possibilitat d’entestar-te
de veres a seguir Crist, de fer-te
apostol d’apostols. Potser llavors vas
perdre la tranquil-litat i no la vas
recobrar, convertida en pau, fins que
lliurement, perqueé et va donar la
gana —que és la rad més
sobrenatural—, vas respondre que si
a Déu. I vingué l’alegria, vigorosa,
constant, que solament desapareix
quan t’apartes d’Ell.

No m’agrada parlar d’elegits ni de
privilegiats, pero és Crist qui parla,
qui elegeix. Es el llenguatge de
I’Escriptura: elegit nos in ipso ante



mundi constitutionem —diu Sant
Pau— ut esssemus sancti.[3] Ens ha
escollit, des d’abans de la constituci6
del mon, perque siguem sants. Jo sé
que aixo no t'omple d’orgull, ni
contribueix a fer que et consideris
superior als altres homes. Aquesta
eleccio que és l’arrel de la crida, ha
d’ésser la base de la teva humilitat.
¢Que per ventura erigim un
monument als pinzells d’'un gran
pintor? Van servir per plasmar obres
mestres, pero el merit és de l’artista.
Nosaltres, els cristians, només som
instruments del Creador del moén, del
Redemptor de tots els homes.

Els Apostols, homes corrents

A mi m’anima de considerar un
precedent narrat, pas a pas, a les
pagines de ’Evangeli: la vocacio dels
primers dotze. Meditem-la a poc a
poc, tot suplicant a aquests sants
testimonis del Senyor perque



sapiguem seguir Crist com ells ho
feren.

Aquells primers apostols —als quals
servo una gran devocio i afecte—
eren, segons els criteris humans,
poca cosa. Quant a posicio social,
llevat de Mateu, que segurament es
guanyava bé la vida i que ho va
deixar tot quan Jesus li ho demana,
eren pescadors: vivien al dia,
maldaven de nit per guanyar-se el
manteniment.

Pero la posici6 social no compta. No
eren cultes, ni tan sols gaire
intel-ligents, almenys pel que fa a les
realitats sobrenaturals. Fins i tot els
exemples i les comparacions més
simples se’ls feien incomprensibles, i
acudien al Mestre: Domine, edissere
nobis parabolam,[4] Senyor,
explica’ns la parabola. Quan Jesus,
amb una imatge, fa al-lusio al
ferment dels fariseus, entenen que



els recrimina per no haver comprat
pa.[5]

Pobres, ignorants. I ni tan sols
senzills, planers. Dins llur limitacio,
eren ambiciosos. Molts cops
discuteixen sobre qui seria més,
quan —segons la seva mentalitat—
Crist instaurés a la terra el regne
definitiu d’Israel. Discuteixen i
s’acaloren en aquest moment sublim
en que Jesus és a punt d’immolar-se
per la humanitat: en la intimitat del
Cenacle.[6]

De fe, poca. Jesucrist mateix ho diu.
[7] Han vist ressuscitar morts, guarir
tota mena de malalties, multiplicar el
paiels peixos, calmar tempestes,
expulsar dimonis. Sant Pere, escollit
com a cap, és I'unic que sap
respondre promptament: Vos sou el
Crist, el Fill de Déu vivent.[8] Pero és
una fe que ell interpreta a la seva
manera, per aixo es permet
d’encarar-se amb Jesucrist perque no



es doni en redempcio pels homes. I
Jesus li ha de respondre: Ves-te’n del
meu davant, Satanas! Que
m’escandalitzes, perqueé no entens les
coses de Déu, sino les dels homes.[9]
Pere raonava humanament, comenta
Sant Joan Crisostom, i concloia que
tot allo —la Passio i la Mort— era
indigne de Crist, reprovable. Per aixo,
Jesus el renya i li diu: no, patir no és
cosa indigna de mi; tu ho judiques aixt
perqueé raones amb idees carnals,
humanes.[10]

Aquells homes de poca fe, ¢que
potser excel-lien en ’'amor a Crist?
No hi ha dubte que I’estimaven, si
més no de paraula. A vegades es
deixen emportar per ’entusiasme:
anem-hi també nosaltres, i morim
amb EIll.[11]Pero a I’hora de la veritat
tots fugiren llevat de Joan, que de
debo estimava amb obres. Només
aquest adolescent, el més jove dels
apostols, s’esta al costat de la Creu.



Els altres no sentien aquest amor tan
fort com la mort.[12]

Aquests eren els Deixebles escollits
pel Senyor; aixi els tria Crist; aixi es
mostraven abans que, plens de
I’Esperit Sant, es convertissin en
columnes de I’Església.[13] Son
homes corrents amb defectes, amb
febleses, amb la paraula més llarga
que les obres. I, no obstant aixo,
Jesus els crida per fer-ne pescadors
d’homes,[14] corredemptors,
administradors de la gracia de Déu.

Quelcom de semblant s’ha
esdevingut en nosaltres. Sense gaires
dificultats podriem trobar dins la
nostra familia, entre els nostres
amics i companys, per no referir-me
a 'immens panorama del mon,
tantes altres persones més dignes
que nosaltres de rebre la crida de
Crist. Més senzills, més savis, més
influents, més importants, més
agraits, més generosos.



M’avergonyeixo de pensar-hi. Pero
també m’adono que la nostra logica
humana no serveix per explicar les
realitats de la gracia. Déu sol cercar
instruments febles, per tal que es
vegi amb una clara evidencia que
I’obra és seva. Sant Pau recorda
tremolant la seva vocacio: després de
tots, se m’aparegué a mi, que s0c com
un avorto i el més petit dels apostols,
que no soc digne d’ésser anomenat
apostol, perque vaig perseguir
I’Església de Déu.[15] Aixi ho escriu
Saule de Tars, amb una personalitat i
una empenta que la historia no ha fet
més que engrandir.

Sense que hi hagi intervingut cap
merit per la nostra banda, us deia:
perqueé a la base de la vocacio hi ha
el coneixement de la nostra miseria,
la consciéncia que les llums que
il'luminen I’anima —la fe—, ’amor
amb que estimem —la caritat—1 el
desig pel qual ens sostenim
—l’esperanca—, son dons gratuits de



Déu. Per aixo, no créixer en humilitat
significa perdre de vista ’objectiu de
I’eleccio divina: ut essemus sancti, la
santedat personal.

Ara, des d’aquesta humilitat, podem
entendre tota la meravella de la crida
divina. La ma de Crist ens ha tret
d’un camp de blat: el sembrador
estreny dins la ma nafrada el grapat
de gra. La sang de Crist mulla la
llavor, ’'amara. En acabat, el Senyor
llanga en l’aire aquest blat per tal
que morint esdevingui vida i,
enfonsant-se en la terra, sigui capag
de multiplicar-se en espigues d’or.

Ja és hora de desvetllar-nos

L’Epistola de la Missa ens recorda
que hem d’assumir aquesta
responsabilitat d’apostols amb un
esperit nou, amb delit, desperts. Ja és
hora de desvetllar-nos del nostre
ensopiment, perque som meés a prop
de la salvacio ara que no quan vam
rebre la fe. La nit avancaiel dia ja



s’acosta. Despullem-nos, doncs, de les
obres de les tenebres i revestim-nos
de les armes de la llum.[16]

Em direu que no és facil, i no us
mancara rao. Els enemics de ’home,
que son els enemics de la seva
santedat, intenten impedir aquesta
vida nova, aquest revestiment amb
I’esperit de Crist. No trobo cap altra
enumeracio millor dels obstacles a la
fidelitat cristiana que la que ens
dona sant Joan: concupiscentia carnis
concupiscentia oculorum et superbia
vitae;[17] tot el que hi ha en el mén
és concupiscencia de la carn,
concupiscencia dels ulls i supéerbia de
la vida.

La concupiscencia de la carn no és
solament la tendencia desordenada
dels sentits en general, ni ’apetencia
sexual, la qual ha de ser ordenada —i
no és dolenta per ella mateixa, ja que
és una noble realitat humana
santificable. Vegeu que, per aixo, mai



no parlo d’impuresa sin6 de puresa,
puix que a tots ens atenyen les
paraules de Crist: felicos els nets de
cor, perque ells veuran Déu.[18] Per
vocacio divina, alguns hauran de
viure aquesta puresa en el
matrimoni; d’altres, renunciant als
amors humans, per correspondre
unicament i apassionadament a
I’amor de Déu. Ni els uns ni els altres
esclaus de la sensualitat, sin6 senyors
del propi cos i del propi cor per
poder-los donar sacrificadament a
d’altres.

En tractar de la virtut de la puresa,
acostumo a afegir-hi el qualificatiu
de santa. La puresa cristiana, la
santa puresa, no és el fet de sentir-se
orgullosament purs, no contaminats.
Es saber que tenim els peus de fang,
[19] encara que la gracia de Déu ens
salvi cada dia dels paranys de
I’enemic. Considero una deformacio
del cristianisme la insisténcia
d’alguns a escriure o predicar



gairebé exclusivament sobre aquesta
materia, oblidant-se d’altres virtuts
que son cabdals per al cristia, i aixi
mateix, per a la convivencia entre els
homes.

La santa puresa no és’inica ni la
principal virtut cristiana: amb tot, és
indispensable per a perseverar en
I’esforg diari de la nostra santificacio
1, sino la servem, la dedicaci6 a
I’apostolat no pot ser. La puresa és
consequéncia de ’'amor amb el qual
hem fet donacid al Senyor de I’anima
i el cos, les potencies i els sentits. No
és una negacio, és una afirmacio
joiosa.

Deia que la concupiscencia de la carn
no es redueix exclusivament al
desordre de la sensualitat, sin6
també a la comoditat, a la falta de
vibracio, que empeny a buscar allo
que és més facil, més plaent, el cami
que sembla més curt, tot i que sigui a
costa de cedir en la fidelitat a Déu.



Comportar-se aixi, seria com
abandonar-se incondicionalment a
I'imperi d’'una d’aquestes lleis: la del
pecat, contra la qual ens prevé sant
Pau: quan vull fer el bé, em trobo amb
una llei per la qual el mal esta adherit
a mi; perquée, em complac en la llei de
Déu segons ’home interior, pero veig
que hi ha una altra llei en els meus
membres que es resisteix a la llei del
meu esperit i em fa presoner de la llei
del pecat... Infelix ego homo!,
Desgraciat de mi, home! Qui em
deslliurara d’aquest cos de mort?
[20]Escolteu queé contesta I’apostol: la
gracia de Déu, per Jesucrist Senyor
Nostre.[21] Podem lluitar, i hem de
fer-ho, contra la concupiscencia de la
carn, ja que sempre ens sera
concedida, si som humils, la gracia
del Senyor.

L’altre enemic, escriu sant Joan, és la
concupiscencia dels ulls, una avaricia
de fons, que ens duu a no avaluar
sino allo que es pot tocar. Els ulls que



resten com enganxats a les coses
terrenals, pero també els ulls que,
per aixo mateix, no saben descobrir
les realitats sobrenaturals. Per tant,
podem fer servir I’expressio de la
Sagrada Escritura, per referir-nos a
I’avaricia dels béns materials i, a
més, a aquesta deformacié que mena
a observar el que ens envolta —els
altres, les circumstancies de la nostra
vida i del nostre temps— solament
amb visié humana.

Els ulls de I’anima s’entelen; la rad es
creu autosuficient per a entendre-ho
tot, prescindint de Déu. Es una
temptacio subtil, que s’empara en la
dignitat de la intel-ligéncia, que el
Nostre Pare Déu ha donat a ’home
perqueé el conegui i ’estimi
lliurement. Arrossegada per aquesta
temptacio, la intel-ligéncia humana
es considera el centre de I'univers,
s’entusiasma novament amb el sereu
com déus[22]i, en omplir-se de ’'amor



d’un mateix, dona I’esquena a ’lamor
de Déu.

Aixi la nostra existéncia pot lliurar-se
sense condicions en mans del tercer
enemic, de la superbia vitae. No es
tracta tan sols de pensaments
efimers de vanitat o d’amor propi: és
un envaniment general. No ens
enganyem, perqué aquest és el pitjor
dels mals, I’arrel de tots els
desencaminaments. La lluita contra
la supérbia ha d’ésser constant,
perqué no debades s’ha dit
graficament que aquesta passio mor
un dia després de morir cada
persona. Es ’altivesa del fariseu, que
Déu es resisteix a justificar perqueé hi
troba una tanca d’autosuficiéncia. Es
I’arrogancia que condueix a
menysprear els altres homes, a
dominar-los, a maltractar-los: perque
on hi ha supérbia, alli hi ha ofensa i
deshonra.[23]

La misericordia de Déu



Avui comenca el temps d’Advent, i és
bo que hagim considerat les insidies
d’aquests enemics de ’anima: el
desordre de la sensualitat i de la
lleugeresa facil; la incongruéncia del
pensament que s’oposa al Senyor; la
presumpcio altiva, esterilitzadora de
I’amor a Déu i a les criatures. Totes
aquestes situacions de I’anim son
obstacles certs, i el seu poder
pertorbador és gran. Per aixo la
liturgia ens fa implorar la
misericordia divina: A Vos, Senyor,
elevo la meva anima; en Vos espero;
que no sigui confos, i que els meus
adversaris no se n’alegrin;[24] ho
hem resat a d’introit. I en ’antifona
de I’Ofertori repetirem: espero en
Vos, que no sigui confos!

Ara que s’acosta el temps de la
salvacio, és un consol sentir dels
llavis de sant Pau que quan Déu
Nostre Salvador ha manifestat la seva
benignitat i amor als homes, ens ha
alliberat no pas a causa de les obres



de justicia que haguéssim fet, sino per
la seva misericordia.[25]

Sirepasseu les Santes Escriptures, hi
veureu constantment la presencia de
la misericordia de Déu: omple la
terra[26] s’estén a tots els seus fills,
super omnem carnem;[27] ens
envolta,[28] ens va al davant,[29] es
multiplica per ajudar-nos,[30] i
continuament ha estat confirmada.
[31] Déu, en ocupar-se de nosaltres
com a Pare amords, ens considera en
la seva misericordia;[32] una
misericordia suau,[33] bella com
nuvol de pluja.[34]

Jesucrist resumeix i compendia tota
aquesta historia de la misericordia
divina: benaurats els misericordiosos,
perque ells hauran misericordia.[35] 1
en una altra ocasio: sigueu
misericordiosos, com el vostre Pare
celestial és misericordios.[36] Entre
moltes altres escenes de ’Evangeli,
també ens han restat ben gravades la



cleméncia envers la dona adultera, la
parabola del fill prodig, 1a de I'ovella
perduda, la del deutor perdonat, la
resurreccio6 del fill de la vidua de
Naim.[37] Quantes raons de justicia
per a explicar aquest gran prodigi!
Ha mort el fill unic d’aquella pobra
vidua, aquell que donava sentit a la
seva vida, el que podia ajudar-la en
la vellesa. Pero Crist no fa el miracle
per justicia: el fa per compassio,
perque interiorment es commou
davant el dolor huma.

Quina seguretat ens ha de donar la
commiseracio del Senyor! Si clama a
mi, lescoltaré, perqueé jo soc
compassiu.[38] Es una invitacié, una
promesa que no deixara de complir.
Atansem-nos, doncs, confiadament al
tron de la gracia, perqueé obtinguem la
misericordia i Uauxili de la gracia en
temps oportu.[39] Els enemics de la
nostra santificacio no podran fer res,
per tal com aquesta misericordia de
Déu ens pervé: i si per culpa i feblesa



nostres caiem, el Senyor ens socorre i
ens aixeca. Havies apres d’evitar la
negligencia, d’allunyar de tu
Parrogancia, d’adquirir la pietat, de
no ser un presoner de les qliestions
mundanes, de no preferir allo que és
caduc a allo que és etern. Pero, com
que la feblesa humana no pot
mantenir un pas decidit en un mon
relliscos, el bon metge també t’ha
donat remeis contra la desorientacio, i
el jutge misericordios no t’ha negat
lesperanca del perdo.[40]

Correspondéncia humana

L’existéncia del cristia es
desenvolupa en aquest clima de la
misericordia de Déu. Aquest és
I’ambit del seu esforg per tal com es
comporta com a fill del Pare. I, quins
son els mitjans principals per
aconseguir que la vocacio s’afermi?
Avui, te n’assenyalaré dos, que son
com eixos vius de la conducta
cristiana: la vida interior i la



formacio doctrinal, el coneixement
profund de la nostra fe.

Vida interior, primer de tot. Que pocs
n’hi ha que entenguin aixo, encara!
En sentir parlar de vida interior
pensen en la fosca del temple, si és
que no pensen en els ambients
resclosits d’algunes sagristies. Ja fa
més d’'un quart de segle que dic que
no és aixo. Descric la vida interior de
cristians corrents, que solen trobar-
se en ple carrer, a l’aire lliure; i que
al carrer, a la feina, amb la familia i
en les estones de diversio estan
pendents de Jesus tot el dia. I que és
aixo sinod vida d’oracio continua? ¢0i
que has vist la necessitat de ser una
anima d’oracié amb un tracte amb
Déu que et deifica? Aquesta és la fe
cristiana i aixi ho han entes sempre
les animes d’oracio6; aquell home es fa
Déu, escriu Climent d’Alexandria,
perque vol el mateix que vol Déu.[41]



Al comencament costa: cal esfor¢ per
adrecar-se al Senyor, per agrair la
seva pietat paternal i concreta envers
nosaltres. A poc a poc ’'amor de Déu
es palpa —bé que no és cosa de
sentiments—, com una urpada a
I’anima. Es Crist, que ens persegueix
amorosament: Mira, soc a la porta i
truco.[42] Com et va la vida d’oracio?
¢No sents, de vegades, durant el dia,
desigs d’enraonar amb Ell més a poc
a poc? ¢No li dius: en acabat us ho
explicaré, en acabat en parlaré amb
Vos?

En les estones dedicades
expressament a aquest col-loqui amb
el Senyor, el cor s’esplaia, la voluntat
s’enforteix, la intel-ligéncia
—ajudada per la gracia— impregna
de realitats sobrenaturals, les
realitats humanes. Com a fruit,
sempre sortiran uns proposits clars,
practics, de millorar la teva
conducta, de tractar finament amb
caritat tots els homes, d’esmercar-te



amb el delit dels bons esportistes, en
aquesta lluita cristiana d’amor i de
pau.

L’oracio esdevé continua, com els
batecs del cor, com el pols. Sense
aquesta presencia de Déu, no hi ha
vida contemplativa; i sense vida
contemplativa de poc serveix
treballar per Crist, perque s’esforcen
debades els qui construeixen, si Déu
no sosté la casa.[43]

La sal de la mortificacio

Al cristia corrent —que no és un
religids, que no s’aparta del mon,
perque el mon és el lloc del seu
encontre amb Crist— per a
santificar-se no li cal habit extern, ni
signes distintius. Els seus signes son
interns: la preséncia de Déu constant
i ’esperit de mortificacid. De fet, una
sola cosa, perqueé la mortificacio no
és més que l'oracio dels sentits.



La vocacid cristiana és vocacio de
sacrifici, de penitencia, d’expiacio.
Hem de fer reparacio pels nostres
pecats —en quantes d’ocasions no
haurem girat la cara, per no veure
Déu!l— i per tots els pecats dels
homes. Hem de seguir de prop les
petjades de Crist: sempre duem en el
nostre cos la mortificacio, ’'abnegacio
de Crist, el seu abatiment en la Creu,
a fi que també la vida de Jesus es
manifesti en els nostres cossos.[44] E1
nostre cami és d’immolacié i, en
aquesta renuncia, hi trobarem el
gaudium cum pace, I’alegria i la pau.

No mirem el mén amb posat trist.
Potser, involuntariament, han fet un
pobre servei a la catequesi aquells
biografs de sants que volien trobar a
tota costa coses extraordinaries en
els servents de Déu, fins i tot en llurs
primers vagits. I conten, d’alguns
d’ells, que en la infantesa no
ploraven, que per mortificacio no
mamaven els divendres... Tuijo vam



néixer plorant com Déu mana; i ens
agafavem al pit de la mare sense
preocupar-nos de Quaresmes ni de
Témpores...

Ara, amb l’auxili de Déu, hem apres a
descobrir, tot al llarg de la jornada en
aparenca sempre igual, spatium
verae poenitentiae, temps de
veritable peniténcia; i en aquells
instants fem proposits de emendatio
vitae, de millorar la nostra vida.
Aquest és el cami per disposar-nos a
la gracia i a les inspiracions de
I’Esperit Sant en 'anima. I amb
aquesta gracia —ho torno a dir— ve
el gaudium cum pace, ’alegria, la pau
ila perseveranca en el cami.[45]

La mortificacio és la sal de la nostra
vida. I la millor mortificacio és la que
combat —en petits detalls, durant tot
el dia—, la concupiscéncia de la carn,
la concupiscencia dels ulls i la
superbia de la vida. Mortificacions
que no mortifiquin els altres, que ens



facin ser més delicats, més
comprensius, més oberts a tothom. Si
ets susceptible, no tens esperit de
mortificacio; si estas només pendent
dels teus egoismes; si trepitges els
altres, si no saps privar-te d’allo que
és superfly, i a vegades, del
necessari; si t’entristeixes quan les
coses no et surten tal com les havies
previstes. En canvi, et mortifiques, si
saps donar-te tot per a tots, per
guanyar-los tots.[46]

La feila intel-ligéncia

La vida d’oracio i de penitencia, i la
consideracio de la nostra filiacio
divina, ens transformen en cristians
profundament pietosos, com nens
petits davant de Déu. La pietat és la
virtut dels fills, i per tal que el fill
pugui confiar-se en els bracos del seu
pare, ha de ser i s’ha de sentir petit,
necessitos. Sovint he meditat aquesta
vida d’infantesa espiritual, que no
esta renyida amb la fortalesa, perque



exigeix una voluntat ferma, una
maduresa temperada, un caracter
fort i obert.

Pietosos, doncs, com infants: pero no
ignorants, perque cada u ha
d’esforcar-se, en la mesura de les
seves possibilitats, en ’estudi serios,
cientific, de la fe; i tot aixo és la
teologia. Pietat de nens, doncs, i
doctrina segura de teolegs.

I’afany d’adquirir aquesta ciéncia
teologica —la bona i ferma doctrina
cristiana— ve mogut, en primer lloc,
pel desig de conéixer i estimar Déu.
També és, al mateix temps,
consequeéncia de la preocupacio
general de I’anima fidel per abastar
la més profunda significacio d’aquest
mon, el qual és un afaiconament del
Creador. Amb una monotonia
periodica, n’hi ha que tracten de
ressuscitar una suposada
incompatibilitat entre la fe i la
ciéencia, entre la intel-ligéncia



humana i la Revelacio divina. Tal
incompatibilitat només pot
apareixer, i encara aparentment,
quan no s’entenen els termes reals
del problema.

Si el mon ha sortit de les mans de
Déu, si és Ell qui ha creat 'home a
imatge i semblanca seva[47] 11i ha
donat una espurna de la seva llum, el
treball de la intel-ligencia, per més
que li costi, ha d’esbrinar el sentit
divi que ja naturalment tenen totes
les coses; 1 a la claror de la fe, en
percebem també el sentit
sobrenatural, aquell que resulta de la
nostra elevacio a 'ordre de la gracia.
No podem admetre la por a la
ciéncia, perque qualsevol labor, si és
veritablement cientifica, tendeix a la
veritat. I Crist digué: Ego sum veritas.
[48] Jo sOc la veritat.

El cristia ha de tenir fam de saber.
Des del conreu dels coneixements
més abstractes fins a les habilitats



artesanes, tot pot, ha de conduir a
Déu, i aixi cal fer-ho. Perqué no hi ha
tasca humana que no sigui
santificable: un motiu per a la propia
santificacio i una ocasio per
col-laborar amb Déu en la
santificacio dels qui ens rodegen. La
llum dels seguidors de Jesucrist no
s’ha de trobar al fons de la vall, sin6
al cim de la muntanya, perque vegin
les vostres bones obres i glorifiquin el
vostre Pare que és al cel.[49]

Treballar aixi és oracio. Estudiar aixi
és oracio. Investigar aixi és oracio.
Sempre estem en la mateixa: tot és
oracio, tot pot conduir-nos a Déu i cal
arribar-hi, tot ha d’alimentar aquest
tracte continu amb Ell, del mati a la
nit. Tot treball honrat pot ser oracio; i
tot treball, que és oracio, és apostolat.
D’aquesta manera ’anima
s’envigoreix en una unitat de vida
senzilla i ferma.

L’esperanca de ’Advent



No us volia dir res més en aquest
primer diumenge d’Advent, quan
comencem a comptar els dies que
ens acosten al Naixement del
Salvador. Hem vist la realitat de la
vocacio cristiana; com el Senyor ha
confiat en nosaltres per dur animes
cap a la santedat, per acostar-les a
Ell, unir-les a ’Església, estendre el
regne de Déu en tots els cors. El
Senyor vol que ens donem, que
siguem fidels, delicats, amorosos. Ens
vol sants, molt seus.

D’una banda la superbia, la
sensualitat i el tedi, ’egoisme; d’'una
altra, ’amor, la donacié d’'un mateix,
la misericordia, la humilitat, el
sacrifici, ’alegria. N’hi ha per triar.
Has estat cridat a una vida de fe,
d’esperanca i de caritat. No pots
abaixar el punt de mira i restar en un
aillament mediocre.

En una ocasi6 vaig veure una aguila
tancada en una gabia de ferro.



Estava bruta, mig plomada. Tenia a
les urpes un tros de carronya.
Aleshores vaig pensar que seria de
mi si abandonava la vocacié rebuda
de Déu. Em féu llastima aquell
animal solitari, engrillonat, que
havia nascut per anar molt amunt i
mirar el sol de fit a fit. Ens podem
remuntar fins a les humils altures de
I’amor de Déu, del servei a tots els
homes. Pero per aixo cal que en
I’anima no hi hagi racons on no
pugui entrar el sol de Jesucrist. Hem
de foragitar totes les preocupacions
que ens n’aparten; i aixi Crist en la
teva intel-ligencia, Crist en els teus
llavis, Crist en el teu cor, Crist en les
teves obres. Tota la vida —el cor i les
obres, la intel-ligencia i les
paraules— plena de Déu.

Obriu els ulls i aixequeu el cap, que la
vostra redempcio s’acosta,[50] hem
llegit a ’'Evangeli. El temps d’Advent
és temps d’esperanca. Tot el
panorama de la nostra vocacio



cristiana, aquesta unitat de vida que
té com a nervi la presencia de Déu,
Pare Nostre, pot ésser una realitat
diaria, i ha de ser-ho.

Demana-ho amb mi a Nostra
Senyora, imaginant-te com Ella devia
passar aquests mesos, tot esperant el
Fill que havia de néixer. I Nostra
Senyora, Santa Maria, fara que siguis
alter Christus, ipse Christus, un altre
Crist, el mateix Crist!

[1] Ps XXIV, 4

[2] Cfr. Mt XXII, 37; Mc XII, 30; Lc, X,
27.

[3] Eph L, 4.
[4] Mt XIII, 36.
[5] Cfr. Mt XVI, 6-7.

[6] Cfr. Lc XXII, 24-27.



[7] Cfr. Mt X1V, 31; XVI, 8; XVII, 19;
XXI, 21.

[8] Mt XVI, 16.
[9] Mt XVI, 23.

[10] St. Joan Crisostom, In
Matthaeum homiliae, 54, 4 (PG 58,
537).

[11] Ioh XI, 16.

[12] Cfr. Cant VIIL, 6
[13] Cfr. Gal I1, 9
[14] Cfr. Mt 1V, 19.
[15] I Cor XV, 8-9.
[16] Rom XIII, 11-12.
[17] 1 Ioh 1T, 16.

[18] Mt V, 8.

[19] Cfr. Dan II, 33.



[20] Rom VII, 21-24.
[21] Rom VII, 25.
[22] Gen II, 5.

[23] Prv XI, 2.

[24] Ps XXIV, 1-3.
[25] Tit III, 4-5.

[26] Ps XXXII, 5.
[27] Ecclo XVIII, 12.
[28] Ps XXXI, 10.
[29] Ps LVIII, 11.
[30] Ps XXXV, 8.
[31] Ps XXXV, 8.
[32] Ps XXIV, 7.

[33] Ps CXVI, 21

[34] Eccl XXXV, 26.



[35] MtV, 7.
[36] Lc VI, 36.

[37] Cfr. Ioh VIII, 1-11; Lc XV; 11-32;
Lc XV, 1-7; Mt XVIII, 21-35; Lc VII,
11-17.

[38] Ex XXII, 27.
[39] Heb 1V, 16.

[40] St. Ambros. Expositio Evangelii
secundum Lucam, 7 (PL 15, 1540).

[41] Climent d’Alexandria.
Paedagogus, 3,1, 1,5 (PG 8, 556)

[42] Apoc I1I, 20.
[43] Cfr. Ps CXXVI, 1.
[44] 2 Cor 1V, 10.

[45] Gaudium cum pace,
emendationem vitae, spatium verae
poenitentiae gratiam et
consolationem Sancti Spiritus,



perseverantiam in bonis operibus,
tribuat nobis omnipotens et
misericors Dominus. Amen. (Breviari
Roma, oracio preparatoria per a la
Santa Missa).

[46] I Cor IX, 22.
[47] Cfr. Gen I, 26.
[48] Ioh X1V, 6.
[49] Mt YV, 16.

[50] Lc XXI, 28.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/audio-vocacio-
cristiana/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/audio-vocacio-cristiana/
https://opusdei.org/ca-es/article/audio-vocacio-cristiana/
https://opusdei.org/ca-es/article/audio-vocacio-cristiana/

	Vocació cristiana

