
opusdei.org

La lluita interior

Aquest és el text i la lectura de
l'homilia de sant Josepmaria
“La lluita interior” publicada a
“És Crist que passa” i
pronunciada el 4 d'abril de
1971, Diumenge de Rams.

29/04/2012

Disponible també a Soundcloud, 
ivoox

https://soundcloud.com/opusdei-international/es-crist-que-passa-la-lluita-interior?in=opusdei-international/sets/es-crist-que-passa-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/65124441


Com tota festa cristiana, aquesta que
ara celebrem és una festa de pau. Els
rams, amb el seu antic simbolisme,
evoquen aquella escena del Gènesi: 
Noè va esperar encara set dies més, i
envià una altra vegada el colom el
qual, cap al tard, tornà duent al bec
una fulla tendra d’olivera. Així Noè va
comprendre que l’aigua ja no cobria
la terra.[1] Ara recordem que
l’aliança entre Déu i el seu poble és
confirmada i establerta en Crist,
perquè Ell és la nostra pau.[2] En
aquesta meravellosa unitat i
recapitulació d’allò que és vell en allò
que és nou que caracteritza la
litúrgia de la nostra Santa Església
Catòlica, llegim avui aquestes
paraules de profunda alegria: Els
infants hebreus, portant rams
d’olivera, sortiren a rebre el Senyor i
l’aclamaven dient: Hosanna a dalt del
cel.[3]

L’aclamació a Jesucrist enllaça en la
nostra ànima amb aquella que



saludà el seu naixement a Betlem. I
mentre Jesús passava, ens escriu Sant
Lluc, estenien els seus vestits pel camí.
Quan ja s’acostava a la baixada de la
muntanya de les Oliveres, tota la
multitud dels deixebles començaren
joiosos a lloar Déu amb gran
clamoreig per tots els prodigis que
havien vist, dient: beneït el Rei que ve,
en nom del Senyor, pau al cel i glòria
a les altures.[4]

Pau a la terra

Pax in coelo, pau en el cel. Però
vegem també el món: per què no hi
ha pau a la terra? No; no hi ha pau;
només hi ha una aparença de pau,
un equilibri de por, uns
compromisos precaris. No hi ha pau
tampoc a l’Església, solcada per
tensions que esquincen la blanca
túnica de l’Esposa de Crist. No hi ha
pau en molts cors, que intenten
vanament de compensar la
intranquil·litat de l’ànima amb el



tragí que no para, amb la petita
satisfacció de béns que no sadollen,
perquè deixen sempre aquell regust
amarg de la tristor.

Les fulles de palma, escriu Sant
Agustí, són símbol d’homenatge,
perquè signifiquen victòria. El Senyor
estava a punt de vèncer, morint a la
Creu. Anava a triomfar, en el signe de
la Creu, sobre el Diable, príncep de la
mort.[5] Crist és la nostra pau perquè
ha vençut; i ha vençut perquè ha
lluitat, en el fort combat contra la
maldat acumulada dels cors humans.

Crist, que és la nostra pau, també és
el Camí.[6] Si volem la pau, hem de
seguir els seus passos. La pau és una
conseqüència de la guerra, de la
lluita, d’aquesta lluita ascètica,
íntima, que cada cristià ha de
sostenir contra tot allò que, en la
seva vida, no és de Déu: contra la
supèrbia, la sensualitat, l’egoisme, la
superficialitat, l’estretor de cor. És



inútil clamar per l’assossec exterior
si falta tranquil·litat en les
consciències, en el fons de l’ànima, 
perquè del cor provenen els
pensaments dolents, homicidis,
adulteris, fornicacions, furts, falsos
testimonis, blasfèmies.[7]

Lluita, compromís d’amor i de
justícia

Però aquest llenguatge, no resulta ja
antiquat? ¿Que no ha estat substituït
per un idioma d’ocasió, de
claudicacions personals encobertes
amb una vestidura pseudo-científica?
¿Que no hi ha l’acord tàcit segons el
qual els béns reals són: el diner que
tot ho compra, la puixança temporal,
la murrieria per quedar sempre a
dalt, la saviesa humana que
s’autodefineix adulta, que es pensa
que ja ha superat el que és sagrat?

No sóc pessimista, ni ho he estat mai
perquè la fe em diu que Crist ha
vençut definitivament i ens ha donat,



com a penyora de la seva conquesta,
un manament que es així mateix un
compromís: lluitar. Els cristians
tenim un compromís d’amor, que
hem acceptat lliurement, davant la
crida de la gràcia divina: una
obligació que ens anima a combatre
amb tenacitat, perquè sabem que
som tan fràgils com els altres homes.
Però al mateix temps no podem
oblidar que si hi posem els mitjans,
serem la sal, la llum i el llevat del
món: serem el consol de Déu.

El nostre ànim de perseverar,
entestats en aquest propòsit d’Amor
es, a més a més, un deure de justícia.
I la matèria d’aquesta exigència,
comuna a tots els fidels, es concreta
en una batalla constant. Tota la
tradició de l’Església ha parlat dels
cristians com de milites Christi,
soldats de Crist. Soldats que duen la
serenitat als altres, mentre combaten
contínuament contra les males
inclinacions personals. A vegades,



per la manca de sentit sobrenatural,
per un fet pràctic de no creure, no es
vol entendre res de la vida a la terra
com a milícia. Insinuen
maliciosament que si ens considerem
milites Christi, hi ha el perill de fer
servir la fe amb fins temporals de
violència, de faccions. Aquesta forma
de pensar és una trista simplificació
poc lògica:, que molt sovint va lligada
a la comoditat i a la covardia.

Res no és més lluny de la fe cristiana
que el fanatisme, amb què es
presenten els estranys maridatges
entre allò que és profà i allò que és
espiritual, siguin del signe que
siguin. Aquest perill no hi és si la
lluita s’entén com ens ho ha ensenyat
Crist: com una guerra de cadascú
amb si mateix, com un esforç sempre
renovat d’estimar més Déu, de
desterrar l’egoisme, de servir tots els
homes. Renunciar a aquesta contesa,
amb qualsevol excusa, és declarar-se
derrotat abans d’hora, anihilat, sense



fe, amb l’ànima caiguda, dispersada
en complaences mesquines.

Per al cristià, el combat espiritual
davant Déu i tots els germans en la
fe, és una necessitat, una
conseqüència de la seva condició. Per
això, si hi ha algú que no lluita, fa
traïció a Jesucrist i a tot el seu cos
místic, que és l’Església.

Lluita incessant

La guerra del cristià és incessant,
perquè en la vida interior hom
comença i torna a començar
perpètuament, i això evita que, amb
supèrbia, ens imaginem ja perfectes.
És inevitable que hi hagi moltes
dificultats en el nostre camí; si no hi
trobéssim entrebancs, ja no seríem
criatures de carn i ossos. Sempre
tindrem passions que ens estiren cap
avall, i sempre ens haurem de
defensar d’aquests deliris més o
menys vehements.



Veure que en el cos i en l’ànima hi ha
l’agulló de la supèrbia, de la
sensualitat, de l’enveja, de la peresa,
del desig de sotmetre els altres, no
hauria de significar cap
descobriment. És un mal antic,
confirmat sistemàticament per la
nostra experiència personal; és el
punt de partida i l’ambient corrent
per a guanyar en la nostra cursa vers
la casa del Pare, en aquest íntim
esport. Per això ensenya Sant Pau: jo
corro, no pas a l’atzar; faig pugilat, no
pas donant cops a l’aire; sinó que em
copejo el cos i me’l faig esclau, no fos
cas que havent predicat als altres,
quedés jo reprovat.[8]

Per iniciar o sostenir aquesta
contesa, el cristià no ha d’esperar
manifestacions exteriors o
sentiments favorables. La vida
interior no és cosa de sentiments,
sinó de gràcia divina i de voluntat,
d’amor. Tots els deixebles foren
capaços de seguir Crist el dia del seu



triomf a Jerusalem, però gairebé tots
el van abandonar a l’hora de l’oprobi
de la Creu.

Per a estimar de debò cal ésser fort,
lleial, amb el cor fermament ancorat
en la fe, en l’esperança i en la caritat.
Només la lleugeresa insubstancial
canvia capritxosament l’objecte dels
seus amors, que no són amors, sinó
compensacions egoistes. Quan hi ha
amor, hi ha enteresa: capacitat de
donació, de sacrifici, de renúncia. I
enmig d’aquella donació, del sacrifici
i de la renúncia, amb el suplici de la
contradicció, la felicitat i l’alegria.
Una alegria que res ni ningú no
podrà llevar-nos.

En aquest torneig d’amor no ens han
d’entristir les caigudes, ni que fossin
caigudes greus, si acudim a Déu amb
dolor i bon propòsit en el sagrament
de la Penitència. El cristià no és un
maníac col·leccionista d’un full de
serveis immaculat. Jesucrist Nostre



Senyor es commou tant amb la
innocència i la fidelitat de Joan com,
després de la caiguda de Pere,
s’entendreix amb el seu penediment.
Jesús comprèn la nostra feblesa i ens
atreu vers Ell, com fent-nos anar
sobre un pla inclinat, desitjós que
sapiguem insistir en l’esforç de pujar
una mica, de dia en dia. Ens busca,
com buscà Tomàs i li ensenyà, fent
que les toqués amb els dits, les
ferides obertes a les mans i al costat.
Jesucrist sempre espera que tornem
a Ell, justament perquè coneix la
nostra debilitat.

La lluita interior

Suporta les dificultats com un bon
soldat del Crist Jesús,[9] ens diu sant
Pau. La vida del cristià és milícia,
guerra, una bellíssima guerra de pau,
que no coincideix en res amb les
empreses bèl·liques humanes,
perquè s’inspiren en la divisió i molts
cops en els odis, i la guerra dels fills



de Déu contra el propi egoisme es
basa en la unitat i en l’amor. El cert
és que tot i viure en la carn, no
militem segons la carn; perquè les
armes de la nostra lluita no són pas
carnals, sinó poderoses en Déu per
destruir fortaleses; és a dir que amb
elles destruïm els raonaments i
qualsevol altivesa que s’alci contra el
coneixement de Déu.[10] És
l’escaramussa sense treva contra
l’orgull, contra la prepotència que
ens disposa a obrar el mal, contra els
judicis amb envaniment.

En aquest Diumenge de Rams, quan
Nostre Senyor comença la setmana
decisiva per a la nostra salvació,
deixem-nos de consideracions
superficials, anem al gra, a allò que
és veritablement important. Mireu,
el que hem de pretendre és d’anar al
cel. Si no, no hi ha res que pagui el
tret. Per a anar al cel, és
indispensable la fidelitat a la
doctrina de Crist. Per a ésser fidel, és



indispensable ésser obstinat amb
constància en la nostra contesa
contra els obstacles que s’oposen a la
nostra eterna felicitat.

Ja sé que, de seguida, en parlar de
combatre, se’ns posa al davant la
nostra debilitat, i preveiem les
caigudes, els errors. Déu ja hi
compta. És inevitable que, tot
caminant, fem polseguera. Som
criatures i estem plens de defectes. Jo
diria que n’hi ha d’haver sempre: són
l’ombra que, en la nostra ànima,
aconsegueix que destaquin més, per
contrast, la gràcia de Déu i el nostre
intent per a correspondre a la mercè
divina. I aquest clarobscur ens farà
humans, humils, comprensius,
generosos.

No ens enganyem: en la nostra vida,
si comptem amb coratge i amb
victòries, haurem de comptar amb
defallences i amb derrotes. Aquesta
ha estat sempre la peregrinació del



cristià aquí a la terra, també la
d’aquells que venerem en els altars.
¿Us recordeu de Pere, d’Agustí, de
Francesc? No m’han agradat mai
aquestes biografies de sants en els
quals, amb ingenuïtat, però també
amb manca de doctrina, ens
presenten les gestes d’aquests homes
com si estiguessin confirmats en
gràcia des del si matern. No. Les
veritables biografies dels herois
cristians són com les nostres vides:
lluitaven i guanyaven, lluitaven i
perdien. I aleshores, contrits,
tornaven a la lluita.

No ens ha d’estranyar que siguem
derrotats amb una relativa
freqüència, d’ordinari i fins i tot
sempre en matèries de poca
importància, que ens fiblen com si en
tinguessin molta. Si ha amor de Déu,
si hi ha humilitat, si hi ha
perseverança i tenacitat en la nostra
milícia, aquestes derrotes no tindran
gaire importància. Perquè vindran



les victòries, que seran glòria als ulls
de Déu. Els fracassos no existeixen si
un obra amb rectitud d’intenció i
volent complir la voluntat de Déu,
comptant sempre amb la seva gràcia
i amb el nostre no-res.

Però ens sotja un enemic potent, que
s’oposa al nostre desig d’encarnar
acabadament la doctrina de Crist: la
supèrbia, que creix quan no
intentem descobrir, després dels
fracassos i de les derrotes, la mà
benefactora i misericordiosa del
Senyor. Llavors, l’ànima s’omple de
penombres ―una trista obscuritat
l’envaeix― i es creu perduda. La
imaginació inventa obstacles que no
són reals, que desapareixerien si
miréssim només amb una miqueta
d’humilitat. Amb la supèrbia i la
imaginació, l’ànima s’endinsa a
vegades en calvaris tortuosos; però
en aquests calvaris Crist no hi és,
perquè allà on hi ha el Senyor es
frueix de pau i d’alegria, encara que



l’ànima es trobi en carn viva i
voltada de tenebres.

Un altre enemic hipòcrita de la
nostra santificació: el fet de pensar
que aquesta batalla interior s’ha de
dirigir contra obstacles
extraordinaris, contra dracs que
respiren foc. És una altra
manifestació d’orgull. Volem lluitar,
però estrepitosament, amb clamors
de trompetes i tremolor
d’estendards.

Hem de convèncer-nos que el major
enemic de la roca no es el pic o la
destral, ni el cop de qualsevol altra
eina, per contundent que sigui: és
l’aigua menuda que es va ficant de
gota en gota, entre les escletxes de la
penya, fins a malmetre’n l’estructura.
El perill més fort per al cristià és
menysprear la lluita en aquestes
escaramusses, que van calant a poc a
poc en l’ànima, fins a estovar-la, fer-



la trencadissa i indiferent, insensible
a les veus de Déu.

Escoltem el Senyor que ens diu: qui
és fidel en el poc, també és fidel en el
molt, i qui és injust en el poc, també
ho és en el molt.[11] Que és com si
ens recordés: lluita cada instant en
aquests detalls petits en aparença,
però grans als meus ulls; viu amb
puntualitat el compliment del deure;
somriu a qui ho necessiti mal que
tinguis l’ànima adolorida; dedica,
sense regatejar, el temps que calgui a
l’oració; vés a ajudar el qui et cerca;
practica la justícia, tot engrandint-la
amb la gràcia de la caritat.

Aquestes i altres de semblants són les
mocions que sentirem cada dia
dintre nostre, com un avís silenciós
que ens emmena a entrenar-nos en
aquest esport sobrenatural de vèncer
el propi jo. Que la llum de Déu ens
il·lumini perquè en puguem percebre
les advertències; que ens ajudi a



lluitar, que estigui de la part nostra
en la victòria; que no ens abandoni a
l’hora de la caiguda, perquè així ens
trobarem sempre en condicions
d’aixecar-nos i de continuar
combatent.

No ens poden aturar. El Senyor ens
demana que batallem com més va
més de pressa, cada cop més
profundament, cada vegada més
àmpliament. Estem obligats a
superar-nos, ja que en aquesta
competició, l’única meta és l’arribada
a la glòria del cel. I si no hi
arribéssim, res no hauria pagat la
pena.

Els Sagraments de la gràcia de Déu

Qui desitja lluitar hi posa els mitjans.
I els mitjans no han canviat en
aquests vint segles de cristianisme:
oració, mortificació i freqüència de
Sagraments. Com que la mortificació
també és oració ―pregària dels
sentits―, podem descriure aquests



mitjans només amb dos mots: oració
i Sagraments.

Voldria que ara consideréssim
aquesta deu de gràcia divina dels
Sagraments, meravellosa
manifestació de la misericòrdia de
Déu. Meditem a poc a poc la definició
que dóna el Catecisme de Sant Pius V:
uns certs senyals sensibles que causen
la gràcia, i ensems la declaren, com
posant-la davant els ulls.[12] Déu
Nostre Senyor, és infinit, el seu amor
és inexhaurible, la seva clemència i
la seva pietat amb nosaltres no
admeten límits. I, per bé que ens
concedeix la seva gràcia de moltes
altres maneres, ha instituït
expressament i lliurement ―només
Ell podia fer-ho― aquests set signes
eficaços, per tal que d’una forma
estable, senzilla i assequible a
tothom, els homes puguin fer-se
partícips dels mèrits de la
Redempció.



Si s’abandonen els Sagraments,
desapareix la veritable vida
cristiana. Tot i així, no se’ns oculta
que particularment en aquesta època
nostra no falta qui sembla que
oblida, i que fins i tot arriba a
menysprear, aquest corrent
redemptor de la gràcia de Crist. És
dolorós parlar d’aquesta plaga de la
societat que es diu cristiana, però cal
fer-ho, perquè en les nostres ànimes
s’afermi el desig d’acudir amb més
amor i gratitud a aquestes fonts de
santificació.

Decideixen, sense el més petit
escrúpol, retardar el baptisme dels
acabats de néixer, privant-los ―greu
atemptat contra la justícia i la
caritat― de la gràcia de la fe, del
tresor incalculable de la inhabitació
de la Trinitat Santíssima en l’ànima,
que ve al món tacada pel pecat
original. Pretenen també desvirtuar
la naturalesa pròpia del Sagrament
de la Confirmació, en el qual la



Tradició, unànimement, sempre ha
vist un enrobustiment de la vida
espiritual, una efusió callada i
fecunda de l’Esperit Sant, perquè,
enfortida sobrenaturalment, l’ànima
pugui lluitar ―miles Christi, com un
soldat de Crist― en aquesta batalla
interior contra l’egoisme i la
concupiscència.

Si es perd la sensibilitat per les coses
de Déu, difícilment s’entendrà el
Sagrament de la Penitència. La
confessió sagramental no és un
diàleg humà, sinó un col·loqui diví;
és un tribunal, de justícia segura i
divina i, sobretot, de misericòrdia,
amb un jutge amorós que no desitja
la mort del pecador, sinó que es
converteixi i visqui.[13]

És de debò infinita la tendresa de
Nostre Senyor. Mireu amb quina
delicadesa tracta els seus fills. Ha fet
del Matrimoni un vincle sant, imatge
de la unió de Crist amb la seva



Església,[14] un gran sagrament en el
qual es fonamenta la família
cristiana, que ha d’ésser, amb la
gràcia de Déu, un ambient de pau i
de concòrdia, una escola de santedat.
Els pares són cooperadors de Déu.
D’aquí arrenca el deure amable de
veneració, que correspon als fills.
Amb raó, el quart manament pot dir-
se ―fa tants anys que ho vaig
escriure― dolcíssim precepte del
decàleg. Si hom viu el matrimoni
com Déu vol, sagrament, la llar serà
un racó de pau, lluminós i alegre.

El nostre Pare Déu ens ha donat, amb
l’Orde sacerdotal, la possibilitat que
alguns fidels, en virtut d’una nova i
inefable infusió de l’Esperit Sant,
rebin un caràcter indeleble en
l’ànima, que els configura amb Crist
Sacerdot, per actuar en nom de
Jesucrist, Cap del seu Cos Místic.[15]
Amb aquest sacerdoci ministerial,
que difereix del sacerdoci comú de
tots els fidels essencialment i no amb



diferència de grau,[16] els ministres
sagrats poden consagrar el Cos i la
Sang de Crist, oferir a Déu el Sant
Sacrifici, perdonar els pecats en la
confessió sacramental, i exercir el
ministeri d’adoctrinar la gent, in iis
quae sunt ad Deum,[17] en tot i
solament en allò que fa referència a
Déu.

Per això el sacerdot ha d’ésser
exclusivament un home de Déu,
rebutjant el pensament de voler
brillar en aquells camps on els altres
cristians no el necessitin. El sacerdot
no és un psicòleg, ni un sociòleg, ni
un antropòleg: és un altre Crist, Crist
mateix, per a atendre les ànimes dels
seus germans. Fóra trist que el
sacerdot, basant-se en una ciència
humana ―la qual, si es dedica a la
seva tasca sacerdotal només
conrearà a tall d’afeccionat i
aprenent―, es cregués facultat, sense
res més, per pontificar en teologia
dogmàtica o moral. No faria altra



cosa que demostrar la seva doble
ignorància ―en la ciència humana i
en la ciència teològica―, bé que un
posat superficial de savi aconseguís
d’enganyar alguns lectors o oients
indefensos.

És un fet públic que alguns
eclesiàstics semblen avui disposats a 
fabricar una nova Església, traint
Crist, canviant els fins espirituals ―la
salvació de les ànimes, una per una―
per fins temporals. Si no resisteixen
aquesta temptació, deixaran de
complir llur sagrat ministeri,
perdran la confiança i el respecte del
poble i causaran una tremenda
destrucció dins l’Església, ficant-se, a
més, indegudament, en la llibertat
política dels cristians i dels altres
homes, amb la consegüent confusió
―ells mateixos es fan perillosos― en
la convivència civil. L’Orde Sagrat és
el sagrament del servei sobrenatural
als germans en la fe; n’hi ha que
semblen voler-ho convertir en



l’instrument terrenal d’un nou
despotisme.

Però continuem contemplant la
meravella dels Sagraments. En la
Unció dels malalts, com es diu ara de
l’Extrema Unció, assistim a una
amorosa preparació del viatge, que
acabarà a la casa del Pare. I amb la
Sagrada Eucaristia, sagrament ―si és
que podem expressar-nos així― del
devessall diví, ens concedeix la seva
gràcia, i Déu mateix se’ns dóna:
Jesucrist, que és realment present
sempre ―i no tan sols durant la
Santa Missa― amb el seu Cos, amb la
seva Ànima, amb la seva Sang i amb
la seva Divinitat.

Jo penso repetidament en la
responsabilitat que ateny els
sacerdots, d’assegurar a tots els
cristians aquest canal diví dels
Sagraments. La gràcia de Déu ve a
socórrer cada ànima; cada criatura
demana una assistència concreta,



personal. Les ànimes no poden ésser
tractades en massa! No és lícit
d’ofendre la dignitat humana i la
dignitat de fill de Déu, no acudint
personalment a cada un amb la
humilitat de qui se sap instrument,
per a ésser vehicle de l’amor de Crist:
perquè cada ànima és un tresor
meravellós; cada home és únic,
insubstituïble. Cada un val tota la
sang de Crist.

Abans parlàvem de lluita, però la
lluita demana entrenament, una
alimentació adequada, una medecina
urgent en cas de malaltia, de
contusions, de ferides. Els
Sagraments, medecina principal de
l’Església, no són supèrflus: quan són
abandonats voluntàriament, no és
possible de fer un pas en el
seguiment de Jesucrist: els
necessitem com la respiració, com la
circulació de la sang, com la llum,
per a estimar en qualsevol instant
allò que el Senyor vol de nosaltres.



L’ascètica del cristià demana
fortalesa i en troba en el Creador.
Nosaltres som la fosca i Ell és la
claríssima resplendor; som la
malaltia, i Ell és salut robusta;
nosaltres som l’escassetat, i Ell la
infinita riquesa; som la feblesa, i Ell
ens sustenta: quia tu es, Deus,
fortitudo mea,[18] perquè sempre
sou, oh Déu meu, la nostra fortalesa.
No hi ha res en aquesta terra que
sigui capaç d’oposar-se al broll
impacient de la Sang redemptora de
Crist. Però la petitesa humana pot
entelar els ulls, de manera que no
s’adonin de la grandesa divina.
D’aquí ve la responsabilitat de tots
els fidels, i especialment dels que
tenen l’ofici de dirigir ―de servir―
espiritualment el Poble de Déu, de no
estroncar les fonts de la gràcia, de no
avergonyir-se de la Creu de Crist.

Responsabilitat dels pastors



En l’Església de Déu és obligació de
tothom la tenacitat constant de ser
sempre més lleials a la doctrina de
Crist. No hi ha ningú que n’estigui
exempt. Si els pastors no maldessin
personalment per adquirir una finor
de consciència, un respecte fidel al
dogma i a la moral ―que
constitueixen el dipòsit de la fe i el
patrimoni comú―, cobrarien realitat
les profètiques paraules d’Ezequiel: 
Fill de l’home, profetitza contra els
pastors d’Israel, profetitza i digue’ls:
Així parla el Senyor Jahvé: Ai dels
pastors d’Israel, que es pasturen ells
mateixos! Els pastors, ¿no han de
pasturar el ramat? Vosaltres us
alimentàveu amb la llet, us vestíeu
amb la seva llana. No heu refet les
ovelles febles, no heu curat les que
estaven malaltes, no heu embenat les
que estaven ferides. No heu fet tornar
les que s’esgarriaven, ni heu cercat les
que es perdien, sinó que les
dominàveu totes amb violència i amb
duresa.[19]



Són reprensions fortes, però més
greu és l’ofensa que es fa a Déu quan,
havent rebut l’encàrrec de vetllar pel
bé espiritual de tothom, es maltracta
les ànimes, privant-les de l’aigua neta
del Baptisme, que regenera l’ànima;
de l’oli balsàmic de la Confirmació,
que l’enforteix; del tribunal que
perdona, de l’aliment que dóna la
vida eterna.

I quan pot esdevenir-se, tot això?
Doncs quan un abandona aquesta
guerra de pau. Qui no batalla,
s’exposa a qualsevol esclavitud, que
sap engrillonar els cors de carn:
l’esclavitud d’una visió
exclusivament humana, l’esclavitud
del desig afanyós de poder i de
prestigi temporal, l’esclavitud de la
vanitat, l’esclavitud del diner, la
servitud de la sensualitat...

Si alguna vegada, perquè Déu pot
permetre aquesta prova, ensopegueu
amb pastors indignes d’aquest nom,



no us escandalitzeu. Crist ha promès
assistència infal·lible i indefectible a
la seva Església, però no ha garantit
la fidelitat dels homes que la
componen. A aquests no els faltarà la
gràcia ―abundant, generosa― si per
la seva banda hi posen el poc que
Déu demana: estar atentament a
l’aguait, entestant-se a treure, amb la
gràcia de Déu, tot entrebanc per
aconseguir la santedat. Si no hi ha
brega, el qui sembla que està alt
també pot estar molt baix als ulls de
Déu. Conec les teves obres, la teva
conducta; sé que tens nom de vivent i,
en canvi, ets mort. Desvetlla’t i aferma
el que resta del teu ramat, que s’està
morint, perquè no he trobat les teves
obres plenes davant del meu Déu.
Recorda, quines coses vas rebre i
acceptar, guarda-les i converteix-te.
[20]

Són exhortacions de l’apòstol sant
Joan, en el segle primer, adreçades a
qui tenia la responsabilitat de



l’Església de la ciutat de Sardis.
Perquè el possible decaïment del
sentit de la responsabilitat en alguns
pastors no és un fenomen modern;
sorgeix ja en temps dels apòstols, en
el mateix segle que havia viscut a la
terra Jesucrist Nostre Senyor. I és que
ningú no està segur, si deixa de
lluitar amb ell mateix. Ningú no es
pot salvar tot sol. A tots, en l’Església,
ens calen aquests mitjans concrets
que ens enforteixen: humilitat, que
ens disposa a acceptar l’ajuda i el
consell; mortificacions, que aplanen
el cor perquè hi regni Crist; estudi de
la Doctrina segura de sempre, que
ens emmena a conservar en
nosaltres la fe i a propagar-la.

Avui i ahir

La litúrgia del Diumenge de Rams
posa en boca dels cristians aquest
càntic: portals, alceu les llindes, alceu-
vos, portalades antigues, que ha
d’entrar el rei de la glòria![21] Qui



roman reclòs en la ciutadella del
propi egoisme, no baixarà al camp de
batalla. Això no obstant, si alça les
portes de la fortalesa i deixa que
entri el Rei de la pau, sortirà amb Ell
a combatre contra tota aquesta
misèria que entela els ulls i
insensibilitza la consciència.

Alceu les portes antigues. Aquesta
exigència de combat no és nova en el
cristianisme. És la veritat perenne.
Sense lluita, no s’aconsegueix la
victòria; sense victòria no s’assoleix
la pau. Sense pau, l’alegria humana
serà només una alegria aparent,
falsa, estèril, que no es tradueix en
ajuda als homes, ni en obres de
caritat i de justícia, de perdó i de
misericòrdia, ni en el servei de Déu.

Ara, dins i fora de l’Església, a dalt i a
baix, fa l’efecte que molts han
renunciat a la lluita ―a aquesta
guerra personal contra les pròpies
claudicacions―, per a abandonar-se



amb armes i bagatge a servituds que
envileixen l’ànima. Aquest perill ens
aguaitarà sempre, a tots els cristians.

Per això, cal acudir insistentment a
la Trinitat Santíssima, perquè es
compadeixi de tothom. En parlar
d’aquestes coses, m’esgarrifa de
referir-me a la justícia de Déu.
Acudeixo a la seva misericòrdia, a la
seva compassió, perquè no miri els
nostres pecats, sinó els mèrits de
Crist i els de la seva Santa Mare, que
també és Mare nostra, els del
Patriarca Sant Josep que li va fer de
Pare, els dels Sants.

El cristià pot viure amb la seguretat
que, si vol lluitar, Déu l’agafarà per la
mà dreta, tal com ho llegim en la
Missa d’aquesta festa. Jesús, que
entra a Jerusalem cavalcant un pobre
ruc, Rei de pau, és qui digué: el regne
del cel s’aconsegueix amb viva forja, i
els qui la fan se n’apoderen.[22]
Aquesta força no es manifesta amb



violència contra els altres: és
fortalesa per a combatre les pròpies
febleses i misèries, valentia per a no
emmascarar les infidelitats
personals, audàcia per a confessar la
fe també quan l’ambient ens és
contrari.

Avui, com ahir, del cristià, se
n’espera heroisme. Heroisme en
grans conteses, si cal. Heroisme
―que serà la cosa normal― en les
petites baralles de cada jornada.
Quan hom lluita contínuament, amb
Amor i d’aquella manera que sembla
insignificant, el Senyor és sempre al
costat dels seus fills, com un pastor
amorós: Sóc jo que faré pasturar les
meves ovelles i sóc jo qui les portaré a
reposar. Cercaré la que s’ha perdut,
faré tornar la que s’ha esgarriat,
embenaré la que era ferida, curaré les
malaltes... Viuran segurs al seu
territori i sabran que jo sóc Jahvé,
quan trencaré els lligams del seu jou i



els deslliuraré de les mans dels qui els
havien esclavitzat.[23]

[1] Gen VIII, 10-11.

[2] Eph II, 14.

[3] Antífona de la distribució dels
rams.

[4] Lc XIX, 36-38.

[5] St. Agustí. In Ioannis Evangelium
tractatus, 51, 2 (PL 35, 1764).

[6] Cfr. Ioh XIV, 6.

[7] Mt XV, 19.

[8] 1 Cor IX, 26-27.

[9] 2 Tim II, 3.

[10] 2 Cor X, 3-5.

[11] Lc XVI, 10.



[12] Catechismus Romanus Concilii
Tridentini, II, c. I, 3.

[13] Ez XXXIII, 11.

[14] Cfr. Eph V, 32.

[15] Cfr. Concilium Tridentinum,
sess. XXIII, c. 4. Concilium Vaticanum
II Dcr. Presbyterorm ordinis, n. 2.

[16] Cfr. Concilium Vaticanum II,
Const. Lumen Gentium, n. 10.

[17] Heb V, 1.

[18] Ps XLII, 2.

[19] Ez XXXIV, 2-4.

[20] Apoc III, 1-3.

[21] Antífona de la distribució dels
rams.

[22] Mt XI, 12.

[23] Ez XXXIV, 15-16; 27.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/audio-la-lluita-
interior/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/audio-la-lluita-interior/
https://opusdei.org/ca-es/article/audio-la-lluita-interior/
https://opusdei.org/ca-es/article/audio-la-lluita-interior/

	La lluita interior

