
opusdei.org

En l'epifania del
Senyor

Àudio i text de l'homilia de sant
Josepmaria “En l'epifania del
Senyor” publicada a “És Crist
que passa” i pronunciada el 6
de gener, Solemnitat de
l’Epifania del Senyor, de 1956.

02/01/2025

Disponible també a Soundcloud, 
ivoox

https://soundcloud.com/opusdei-international/en-lepifania-del-senyor?in=opusdei-international/sets/es-crist-que-passa-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/65124755


Ara no fa gaire he admirat un relleu
en marbre que representa l’escena
de l’adoració dels Mags a Déu Infant.
Emmarcant el relleu, n’hi havia
d’altres: quatre àngels, cadascun
amb un símbol: una diadema, el món
coronat per la creu, una espasa, un
ceptre. D’aquesta forma plàstica,
utilitzant signes coneguts, és il·lustrat
l’esdeveniment que commemorem
avui: uns homes savis ―la tradició
diu que eren reis― s’agenollen
davant un Nen, després de demanar
a Jerusalem: on és el rei nou nat dels
jueus?[1]

Apressat per aquesta pregunta, jo
també contemplo ara Jesús, ajagut en
una menjadora,[2] en un indret que
només és lloc adequat per a les
bèsties. ¿On és, Senyor, la vostra
reialesa: la diadema, l’espasa, el
ceptre? Li pertanyen, i no els vol:
regna en bolquers. És un Rei inerme,
que se’ns mostra indefens: es un nen
petit. ¿Com voleu no recordar aquells



mots de l’Apòstol: s’anorreà prenent
la condició d’esclau?[3]

Nostre Senyor s’encarnà, per
manifestar-nos la voluntat del Pare. I
heus aquí que, ja en el bressol, ens
ensenya. Jesucrist ens busca ―amb
una vocació, que és vocació a la
santedat― per consumar, amb Ell, la
Redempció. Considereu el seu primer
ensenyament: hem de corredimir
sense perseguir el triomf sobre els
nostres pròxims, sinó sobre nosaltres
mateixos. Com Crist, ens cal
anorrear-nos, sentir-nos servidors
dels altres, per dur-los a Déu.

On és el Rei? ¿No deu ser pas que
Jesús desitja regnar, abans que res en
el cor, en el teu cor? Per això es fa
Infant perquè ¿qui no estima una
criatura petita? ¿On és el Rei? ¿On és
el Crist, que l'Esperit Sant procura
formar en la nostra ànima? No pot
estar en la supèrbia que ens separa
de Déu, no pot estar en la falta de



caritat que ens aïlla. Crist, aquí, no hi
pot ser; aquí, l’home, s’hi queda sol.

Als peus de Jesús Infant, el dia de
l’Epifania, a un Rei sense senyals
externs de reialesa, podeu dir-li:
Senyor, foragiteu la supèrbia de la
meva vida; trenqueu-me l’amor
propi, aquesta voluntat d’afermar-
me i d’imposar-me als altres. Feu que
el fonament de la meva personalitat
sigui la identificació amb Vós.

El camí de fe

La meta no és fàcil: identificar-nos
amb Crist. Però tampoc no és difícil,
si vivim com el Senyor ens ha
ensenyat: si acudim cada dia a la
seva Paraula, si impregnem la nostra
vida amb la realitat sagramental,
―l'Eucaristia― que Ell ens ha deixat
per aliment, perquè el camí del
cristià fa de bon fer, com ho recorda
una antiga cançó de la meva terra.
Déu ens ha cridat clarament i
inequívocament. Com els Reis Mags,



hem descobert una estrella, llum i
guia, en el cel de l’ànima.

Hem vist a l'Orient la seva estrella i
venim a adorar-lo.[4] És la nostra
experiència mateixa. També ens hem
adonat que de mica en mica se’ns
encenia una nova resplendor a
l’ànima: el desig de ser plenament
cristians; si em permeteu l’expressió,
l’afany de prendre’ns Déu
seriosament. Si cada un de vosaltres
ara comencés a explicar en veu alta
el procés íntim de la seva vocació
sobrenatural, els altres judicaríem
que tot allò era diví. Agraïm a Déu
Pare, a Déu Fill, a Déu Esperit Sant i a
Santa Maria, per qui ens arriben
totes les benediccions del cel, aquest
do que, juntament amb el de la fe, és
el mes gran que el Senyor pot
concedir a una criatura: l’afany ben
determinat d’arribar a la plenitud de
la caritat, amb el convenciment que
també és necessària ―i no tan sols



possible ―la santedat de les tasques
professionals, socials...

Considereu amb quina finor ens
invita el Senyor. S’expressa amb
paraules humanes, com un
enamorat: T’he cridat pel teu nom....
Ets meu.[5] Déu, que és la perfecció,
la grandesa, la saviesa, ens anuncia
que som seus, que hem estat elegits
com a terme del seu amor infinit. Cal
una vida ferma de fe per a no
desvirtuar aquesta meravella, que la
Providència divina posa a les nostres
mans. Una fe com la dels Reis Mags:
la convicció que ni el desert, ni les
tempestes, ni la tranquil·litat dels
oasis no ens privaran d’arribar a la
meta del Betlem etern: la vida
definitiva amb Déu.

Un camí de fe és un camí de sacrifici.
La vocació cristiana no ens treu del
nostre lloc, però exigeix que
abandonem tot allò que destorba el
voler de Déu. La llum que s’encén



només és el principi; hem de seguir-
la si volem que aquesta claredat sigui
estrella, i després sol. Mentre els
Mags eren a Pèrsia ―escriu Sant Joan
Crisòstom― no veien sinó un estel;
però en abandonar la pàtria, veieren
el mateix sol de justícia. Hom pot dir
que no haurien continuat veient l’estel
si haguessin restat al seu país.
Afanyem-nos, doncs, també nosaltres;
i encara que tothom ens ho impedeixi,
correm cap a la casa d’aquest Infant.
[6]

Fermesa en la vocació

Hem vist a l'Orient la seva estrella i
venim a adorar-lo. Quan el rei
Herodes ho va saber, es contorbà, i
amb ell tot Jerusalem.[7] Encara avui
es repeteix aquesta escena. Davant la
grandesa de Déu, davant la decisió,
seriosament humana i profundament
cristiana, de viure d’una manera
coherent amb la pròpia fe, no manca
qui s’estranya i fins s’escandalitza,



desconcertat. Hom diria que no
conceben cap altra realitat que la
que té cabuda en els seus limitats
horitzons terrenals. Davant els fets
de generositat que perceben en la
conducta d’altres que han escoltat la
crida del Senyor, somriuen amb
displicència, s’espanten o bé ―en
casos que semblen veritablement
patològics― concentren tot l’esforç a
impedir la santa determinació que
una consciència ha pres amb la
llibertat més plena.

Jo he presenciat, a vegades, el gest
que podria qualificar-se com una
mobilització general, contra aquells
qui havien decidit dedicar tota la
seva vida al servei de Déu i dels
altres homes. N’hi ha que estan
convençuts que el Senyor no pot
escollir qui vulgui sense demanar-los
permís per elegir-ne d’altres; i que
l’home no és capaç de tenir la
llibertat més plena, per respondre
que sí a l'Amor o per rebutjar-lo. La



vida sobrenatural de cada ànima és
cosa secundària per als qui raonen
així; pensen que mereix de prestar-hi
atenció, però només quan s’hagin
satisfet les petites comoditats i els
egoismes humans. Si fos així, què en
restaria, del cristianisme? Les
paraules de Jesús, amoroses i
exigents alhora, ¿són només per a
ésser oïdes, o per a oir-les i posar-les
en pràctica? Ell digué: sigueu
perfectes com el vostre Pare celestial
és perfecte.[8]

Nostre Senyor es dirigeix a tots els
homes, perquè vagin al seu encontre,
perquè siguin sants. No crida
solament els Reis Mags, que eren
savis i poderosos; abans ja havia
enviat als pastors de Betlem, no un
estel, sinó un dels seus àngels.[9]
Però, pobres o rics, savis o no tan
savis, han de fomentar en l’ànima la
disposició humil que permet
d’escoltar la veu de Déu.



Considereu el cas d'Herodes: era un
potent de la terra, i té l’oportunitat
de servir-se de la col·laboració dels
savis: va reunir tots els grans
sacerdots i els escribes del poble, i els
preguntava on havia de néixer el
Messies.[10] El seu poder i la seva
ciència no el porten a reconèixer
Déu. Per al seu cor empedreït, poder
i ciència són instruments de maldat:
el desig inútil d’anihilar Déu, el
menyspreu de la vida d’un grapat de
nens innocents.

Continuem llegint el sant Evangeli: 
ells respongueren: a Betlem de Judà,
perquè així està escrit pel profeta: I tu,
Betlem, terra de Judà, no ets pas la
més petita entre els prínceps de Judà;
perquè de tu sortirà un cabdill que
pasturarà el meu poble d’Israel.[11]
No podem passar per alt aquests
detalls de misericòrdia divina: aquell
que anava a redimir el món, neix en
un llogarret perdut. I és que Déu no
fa accepció de persones,[12] tal com



ens ho repeteix insistentment
l’Escriptura. No es fixa, per a invitar
una ànima a una vida de plena
coherència amb la fe, en mèrits de
fortuna, en noblesa de família, en
alts graus de ciència. La vocació
precedeix tots els mèrits: l’estrella
que havien vist a l'Orient els anava al
davant fins que arribant sobre el lloc
on era l’Infant va aturar-se.[13]

La vocació és abans que res; Déu ens
estima abans que sapiguem dirigir-
nos-hi, i posa en nosaltres l’amor
amb el qual podem correspondre-li.
La paternal bondat de Déu ens ve a
trobar.[14] Nostre Senyor no tan sols
és just, sinó que és molt més: és
misericordiós. No espera que hi
anem, Ell s’avança, amb mostres
inequívoques d’afecte paternal.

Bon pastor, bon guia

Si primer és la vocació, si l’estel lluu
abans, per a orientar-nos en el nostre
camí d’amor de Déu, no és lògic



dubtar quan, algun cop, se’ns amaga.
Això passa en determinats moments
de la nostra vida interior, gairebé
sempre per culpa nostra, com
ocorregué en el viatge dels Reis
Mags: que l’estel desapareix. Ja
coneixem la resplendor divina de la
nostra vocació, estem persuadits del
seu caràcter definitiu, però potser la
polseguera que alcem tot caminant
―les nostres misèries― formen un
núvol opac, que priva el pas de la
llum.

Què hem de fer, aleshores? Seguirem
les passes d’aquells homes sants:
preguntarem. Herodes es va servir
de la ciència per comportar-se
injustament: els Reis Mags la
utilitzen per fer el bé. Però als
cristians no ens cal preguntar a
Herodes o als savis de la terra. Crist
ha donat a la seva Església la
seguredat de la doctrina, el corrent
de gràcia dels Sagraments; i ha
disposat que hi hagi persones per



orientar, per conduir, per portar
constantment el camí a la memòria.
Disposem d’un tresor infinit de
ciència: la Paraula de Déu,
custodiada en l'Església; la gràcia de
Crist, que s’administra en els
Sagraments; el testimoniatge i
l’exemple d’aquells que viuen
rectament juntament amb nosaltres,
i que han sabut construir amb les
seves vides un camí de fidelitat a
Déu.

Permeteu-me un consell: si mai
perdeu la claredat de la llum,
recorreu sempre al bon pastor. Qui
és el bon pastor? El qui entra per la
porta de la fidelitat a la doctrina de
l'Església, el qui no es comporta com
el mercenari que en veure venir el
llop, desempara les ovelles i fuig; i el
llop les arrabassa i dispersa el ramat.
[15] Mireu, que la paraula divina no
és vana; i la insistència de Crist ―¿no
veieu amb quin afecte parla de
pastors i d’ovelles, de la cleda i del



ramat?― és una demostració
pràctica de la necessitat d’un bon
guia per a la nostra ànima.

Si no hi hagués pastors dolents, escriu
Sant Agustí, Ell no hauria precisat,
parlant del bo. ¿Qui és el mercenari?
El qui veu el llop i fuig. El qui cerca la
seva glòria, no la glòria de Crist; el qui
no gosa reprovar amb llibertat
d’esperit els pecadors. El llop agafa
una ovella pel coll, el diable indueix
un fidel a cometre adulteri. I tu calles,
no ho reproves. Tu ets un mercenari;
has vist venir el llop i has fugit. Potser
et dirà: no, sóc aquí, no he fugit pas.
No, responc, tu has fugit perquè has
callat; i has callat, perquè has tingut
por.[16]

La santedat de l'Esposa de Crist s’ha
demostrat sempre ―com també es
demostra avui― per l’abundor de
bons pastors. Però la fe cristiana que
ens ensenya de ser senzills, no ens
indueix a ser ingenus. Hi ha



mercenaris que callen i n’hi ha que
diuen paraules que no són de Crist.
Per això, si el Senyor permet que
restem a les fosques, fins i tot en
coses petites; si sentim que la nostra
fe no és ferma, acudim al bon pastor,
al que entra per la porta fent ús del
seu dret, al que tot donant la vida
pels altres, vol ser, en la paraula i en
la conducta, una ànima enamorada:
tal vegada també un pecador, però
que confia sempre en el perdó i en la
misericòrdia de Crist.

Si la vostra consciència us reprova
alguna falta ―encara que no us
sembli greu―, si dubteu, acudiu al
Sagrament de la Penitència. Aneu al
sacerdot que us atén, el qui sap exigir
de vosaltres una fe ferma, una finor
d’ànima, una veritable fortalesa
cristiana. A l’Església existeix la més
plena llibertat per confessar-se amb
qualsevol sacerdot que tingui les
legítimes llicències, però un cristià de
vida clara anirà ―lliurement!― a



aquell que coneix com a bon pastor,
que pot ajudar-lo a aixecar la mirada,
per tornar a veure allà dalt l’estrella
del Senyor.

Or, encens i mirra

Videntes autem stellam gavisi sunt
gaudio magno valde,[17] diu el text
llatí amb una admirable reiteració:
en descobrir novament l’estrella, se
n’alegraren amb un goig molt gran.
Per què, tanta alegria? Perquè els qui
mai no dubtaren, reben del Senyor la
prova que l’estrella no havia
desaparegut: van deixar de
contemplar-la sensiblement, però
l’havien conservada sempre en
l’ànima. Així és la vocació del cristià:
si no es perd la fe, si es manté
l’esperança en Jesucrist que estarà
amb nosaltres fins a la consumació
dels segles,[18] l’estrella torna a
aparèixer. I en comprovar una
vegada més la realitat de la vocació,
neix una alegria més gran, que



acreix en nosaltres la fe, l’esperança i
l’amor.

Entraren a la casa, veieren el Nen amb
Maria, la seva Mare, i, agenollats, el
van adorar.[19] Nosaltres també ens
agenollem davant de Jesús, del Déu
amagat en la humanitat: li repetim
que no volem girar l’esquena a la
seva crida divina, que mai no ens
separarem d'Ell; que bandejarem del
nostre camí tot allò que sigui un
destorb per a la fidelitat; que
desitgem sincerament ésser dòcils a
les seves inspiracions. Que tu, en la
teva ànima, i jo també ―perquè faig
una oració íntima, amb profunds
crits silenciosos― estem explicant a
l’Infant que volem ser tan bons
complidors com aquells servents de
la paràbola, perquè també ens pugui
respondre: alegra’t, servent bo i fidel.
[20]

Després obriren els seus tresors i li
van oferir presents: or, encens i mirra.



[21] Aturem-nos una mica per
entendre aquest passatge del Sant
Evangeli. ¿Com és possible que
nosaltres, que no som res ni valem
res, fem ofrenes a Déu? Diu
l'Escriptura: tot bon present i tot do
perfecte vénen de dalt.[22] L’home no
encerta ni tan sols a descobrir
enterament la profunditat i la bellesa
dels regals del Senyor: Si sabessis el
do de Déu!,[23] respon Jesús a la dona
samaritana. Jesucrist ens ha
ensenyat d’esperar-ho tot del Pare, de
cercar, abans que res, el regne de
Déu i la seva justícia, ja que tota la
resta ens serà donada de més a més, i
Ell sap prou bé què necessitem
nosaltres.[24]

En l’economia de la salvació, el
Nostre Pare té cura de cada ànima
amb una delicadesa amorosa: 
cadascú ha rebut de Déu el seu propi
do, qui d’una manera, qui d'una altra.
[25] Semblaria inútil, doncs,
d’afanyar-se a ofrenar al Senyor



quelcom dallò que li fos necessari:
des de la nostra situació de deutors
que no tenen amb què pagar,[26] els
nostres dons s’assemblarien als de
l'Antiga Llei, que Déu ja no accepta: 
Vós no heu volgut, ni us plauen gens,
els sacrificis, ni les ofrenes ni els
holocauts pel pecat, tot de coses que
son ofertes segons la Llei.[27]

Però el Senyor sap que donar és cosa
d’enamorats, i Ell mateix ens
assenyala allò que desitja de
nosaltres. Tant li fan les riqueses, i
els fruits, i els animals de la terra, del
mar o de l’aire, ja que tot això és veu;
vol alguna cosa íntima, que hàgim de
donar-li amb llibertat: fill meu,
dóna’m el teu cor.[28] Ho veieu? No
en té prou de compartir: ho vol tot.
No va buscant coses nostres, ho torno
a dir: ens vol a nosaltres mateixos.
D’aquí i solament d’aquí, arrenquen
tots els altres presents que podem
oferir al Senyor.



Per tant, donem-li or: l’or fi de
l’esperit de despreniment del diner i
dels mitjans materials. No oblidem
que són coses bones, que vénen de
Déu. Però el Senyor ha disposat que
les fem servir sense deixar-hi el cor,
fent-les rendir en profit de la
humanitat.

Els béns de la terra no són dolents; es
perverteixen quan l’home els erigeix
en ídols i s’hi agenolla davant;
s’ennobleixen quan els convertim en
instruments per al bé, en una tasca
cristiana de justícia i de caritat. No
podem anar darrera els béns
econòmics com qui va a la recerca
d’un tresor; el nostre tresor és aquí,
ajagut en una menjadora; és Crist i
en Ell s’han de centrar tots els
nostres amors, perquè on hi ha el
nostre tresor, allí hi haurà també el
nostre cor.[29]

Oferim encens: els desigs, que pugen
fins al Senyor, de menar una vida



noble, de la qual es desprengui el 
bonus odor Christi,[30] el perfum de
Crist. Impregnar les nostres paraules
i accions en el bonus odor, és
sembrar comprensió, amistat. Que la
nostra vida acompanyi les vides dels
altres homes, per tal que ningú no es
trobi o no se senti sol. La nostra
caritat ha de ser també afecte, escalf
humà.

Així ens ho ensenya Jesucrist. La
Humanitat feia segles que esperava
la vinguda del Salvador; els profetes
ho havien anunciat de mil maneres; i
àdhuc en els últims racons de la terra
―encara que pel pecat i per la
ignorància estigués perduda una
gran part de la Revelació de Déu als
homes― hom conservava el desig de
Déu, l’ànsia de ser redimits.

Arriba la plenitud dels temps i, per
complir aquesta missió, no apareix
cap geni filosòfic, com Plató o
Sòcrates; no s’instal·la a la terra un



conqueridor poderós, com
Alexandre. Neix un Infant a Betlem.
És el Redemptor del món; però,
abans de parlar estima amb obres.
No porta cap fórmula màgica, perquè
sap que la salvació que ofereix ha de
passar pel cor de l’home. Les seves
primeres accions són rialles, plors de
nen, el son inerme d’un Déu
encarnat: perquè ens enamorem
d'Ell, perquè el sapiguem acollir en
els nostres braços.

Ara ens adonem, una vegada més,
que això és el cristianisme. Si el
cristià no estima amb obres, ha
fracassat com a cristià, que és
fracassar també com a persona. No
pots pensar en els altres com si fossin
números o esglaons, perquè tu
puguis pujar; o com una massa per a
ésser exaltada o humiliada, adulada
o menyspreada, segons els casos.
Pensa en els altres, ―abans que res,
en aquells qui són al teu costat― com



en allò que són: fills de Déu, amb tota
la dignitat d’aquest títol meravellós.

Hem de portar-nos com a fills de Déu
amb els fills de Déu: el nostre amor
ha d’ésser un amor sacrificat, diari,
fet de mil detalls de comprensió, de
sacrifici silenciós, de donació que no
es nota. Aquest és el bonus odor
Christi, el que feia dir als qui vivien
entre els nostres primers germans en
la fe: Mireu com s'estimen![31]

No es tracta d’un ideal llunyà. El
cristià no és un Tartarí de Tarascó,
entossudit a caçar lleons on no pot
trobar-ne: en els passadissos de casa.
Vull parlar sempre de vida diària i
concreta: de la santificació del
treball, de les relacions familiars, de
l’amistat. Si en això no som cristians,
en què ho serem? La bona olor de
l’encens és el resultat d’una brasa,
que crema sense ostentació una
munió de grans; el bonus odor Christi
s'observa entre els homes no pas per



la flamarada d’un foc d’ocasió, sinó
per l’eficàcia d’un caliu de virtuts: la
justícia, la lleialtat, la fidelitat, la
comprensió, la generositat, l’alegria.

I, amb els Reis Mags, també oferim
mirra, el sacrifici que no ha de
mancar en la vida cristiana. La mirra
ens duu el record de la Passió del
Senyor: a la Creu, per beure, li donen
mirra mesclada amb vi,[32] i amb
mirra ungiren el seu cos per a la
sepultura.[33] Però no us penseu que
reflexionar sobre la necessitat del
sacrifici i de la mortificació,
signifiqui afegir una nota de tristor a
aquesta festa alegre que avui
celebrem.

Mortificació no és pessimisme, ni
esperit agre. La mortificació no val
res sense la caritat: per això hem de
buscar mortificacions que, tot fent-
nos passar amb senyoria per damunt
les coses de la terra, no mortifiquin
els qui viuen amb nosaltres. El cristià



no pot ser ni un botxí ni un
miserable; és un home que sap
estimar amb obres, que prova el seu
amor amb la pedra de toc del dolor.

Però haig de dir altra vegada, que
aquesta mortificació no comportarà
correntment grans renúncies, que
tampoc no són freqüents. Estarà
composta de petits venciments:
somriure a qui ens importuna, negar
al cos capricis de béns superflus,
acostumar-nos a escoltar els altres,
fer rendir el temps que Déu posa a la
nostra disposició... I tants detalls
més, insignificants en aparença, que
sorgeixen sense que els cerquem
―contrarietats, dificultats, penes―,
al llarg de cada dia.

Sancta Maria, Stella Orientis

Acabo, repetint unes paraules de
l'Evangeli d’avui: entrant a la casa,
veieren el Nen amb Maria, la seva
Mare. Nostra Senyora no se separa
del seu Fill. Els Reis Mags no són



rebuts per un rei encimbellat en el
seu tron, sinó per un Nen als braços
de la Mare. Demanem a la Mare de
Déu, que és la nostra Mare, que ens
prepari el camí que mena a l’amor
ple: Cor Mariae dulcissimum, iter
para tutum! El seu dolcíssim cor
coneix la sendera més segura per
trobar Crist.

Els Reis Mags tingueren una estrella;
nosaltres tenim Maria, Stella maris, 
Stella orientis. Avui li diem: Santa
Maria, Estel del mar, Estel del matí,
ajuda els teus fills. El nostre zel per
les ànimes no ha de conèixer
fronteres, ja que ningú no és exclòs
de l’amor de Crist. Els Reis Mags
foren les primícies dels gentils; però,
un cop consumada la Redempció, ja 
no hi ha jueu ni grec, no hi ha esclau
ni home lliure, no hi ha home ni dona
―no existeix cap mena de
discriminació―, perquè tots sou u en
el Crist Jesús.[34]



Els cristiana no podem ésser
exclusivistes, ni separar o classificar
les ànimes; en vindran molts d'Orient
i d'Occident;[35] en el cor de Crist, hi
caben tots. Els seus braços ―ho
admirem de nou en el pessebre― són
els d’un Nen: però, són, els mateixos
que s’estendran a la Creu, atraient
tots els homes.[36]

I un últim pensament per a aquest
baró just, el Nostre Pare i Senyor
Sant Josep que en l’escena de
l'Epifania, ha passat, com sol fer-ho,
inadvertit. Jo l’endevino en un
recolliment de contemplació,
protegint amb amor el Fill de Déu, el
qual, fet home, ha estat confiat a la
seva cura paternal. Amb la
meravellosa delicadesa de qui no viu
per a si mateix, el Sant Patriarca es
prodiga en un servei tan silenciós
com eficaç.

Hem parlat avui de vida d’oració i
d’afany apostòlic. Quin mestre més



bo que sant Josep? Si voleu un
consell que repeteixo
incansablement des de fa molts anys,
Ite ad loseph,[37] aneu a sant Josep:
ell us ensenyarà camins concrets i
maneres humanes i divines
d’acostar-nos a Jesús. I aviat us
atrevireu, com ell ho va fer, a dur en
braços, a besar, a vestir, a
custodiar[38] aquest Infant Déu que
ens ha nascut. Amb l’homenatge de
llur veneració, els Mags oferiren a
Jesús or, encens i mirra; Josep li
donà, tot sencer, el seu cor jove i
enamorat.

[1] Mt II, 2.

[2] Lc II, 12.

[3] Phil II, 7.

[4] Mt II, 2.



[5] Is XLIII, 1.

[6] St. Joan Crisòstom, In Matthaeum
homiliae, 6, 5 (PG 57, 78).

[7] Mt II, 2-3.

[8] Mt V, 48.

[9] Cfr. Lc II, 9.

[10] Mt II, 4.

[11] Mt II, 5-6.

[12] Cfr. 2 Par XIX, 7; Rom II, 11; Eph
VI, 9; Col III, 25, etc.

[13] Mt II, 9.

[14] Cfr. Ps LXXVIII, 8.

[15] Cfr. Ioh X, 1-21.

[16] St. Agustí, In Ioannis Evangelium
tractatus, 46, 8 (PL 35, 1732).

[17] Mt II, 10.



[18] Mt XXVIII, 20.

[19] Mt II, 11.

[20] Mt XXV, 23.

[21] Mt II, 11.

[22] Iac I, 17.

[23] Ioh IV, 10.

[24] Cfr. Mt VII, 32-33.

[25] 1 Cor VII, 7.

[26] Cfr. Mt XVIII, 25.

[27] Heb X, 8.

[28] Prv XXIII, 26.

[29] Mt VI, 21.

[30] 2 Cor II, 15.

[31] Tertulià, Apologeticum, 39 (PL I,
471).



[32] Cfr. Mc XV, 23.

[33] Cfr. Ioh XIX, 39.

[34] Gal III, 28.

[35] Mt VIII, 11.

[36] Cfr. Ioh XII, 32.

[37] Gen XLI, 55.

[38] De l’oració a Sant Josep,
preparatòria a la Santa Missa en el
Missal Romà: O felicem virum,
beatum Ioseph, cui datum est, Deum
quem multi reges voluerunt videre et
non viderunt, audire et non audierunt;
non solum videre et audire, sed
portare, deosculari, vestire et
custodire!

pdf | document generat
automàticament des de https://

https://opusdei.org/ca-es/article/audio-en-lepifania-del-senyor/


opusdei.org/ca-es/article/audio-en-
lepifania-del-senyor/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/audio-en-lepifania-del-senyor/
https://opusdei.org/ca-es/article/audio-en-lepifania-del-senyor/

	En l'epifania del Senyor

