opusdei.org

Audiéencia. Sant
Isidor de Sevilla,
contemplacio i vida
activa

Benet XVI va dedicar
I’audiéncia del dimecres 18 de

juny a Isidor de Sevilla. Us
oferim el text integre.

30/06/2008

Estimats germans i germanes,

Avui parlaré de sant Isidor de Sevilla.
Era el germa petit de sant Leandre,
bisbe de Sevilla, i gran amic del papa



sant Gregori el Gran. Aquest detall és
important, perqué permet tenir
present un dada cultural i espiritual
indispensable per comprendre la
personalitat de sant Isidor. En efecte,
sant Isidor deu molt a sant Leandre,
persona molt exigent, estudiosa i
austera, que havia creat entorn del
seu germa petit un context familiar
caracteritzat per les exigencies
ascetiques propies d’un monjo i pel
ritme de treball que requereix un
lliurament serids a I’estudi.

A més a més, sant Leandre s’havia
encarregat de disposar d’allo que era
necessari per afrontar la situacio
politicosocial del moment: en
aquelles déecades els visigots, barbars
1 arrians, havien envait la peninsula
Ibérica i s’Thavien apoderat dels
territoris que pertanyien a ’'Imperi
Roma. Calia conquerir-los per a la
romanitat i per al catolicisme. La
casa de sant Leandre i sant Isidor
comptava amb una biblioteca molt



rica en obres classiques, paganes i
cristianes. Per aixo, sant Isidor, que
se sentia atret tant per unes com per
les altres, va ser educat a practicar,
sota la responsabilitat del seu germa
gran, una disciplina tenag per
dedicar-se a I’estudi, amb discrecio i
discerniment.

Aixi doncs, al bisbat de Sevilla es
vivia en un clima sere i obert. Ho
podem deduir pels interessos
culturals i espirituals de sant Isidor,
com les seves obres ho palesen, que
comprenen un coneixement
enciclopedic de la cultura classica
pagana i un coneixement profund de
la cultura cristiana. D’aquesta
manera s’explica I’eclecticisme que
caracteritza la produccio6 literaria de
sant Isidor, que passa amb summa
facilitat de Marcial a sant Agusti, de
Cicero a sant Gregori el Gran.

El jove Isidor, que ’any 599 es va
convertir en successor del seu germa



Leandre a la catedra episcopal de
Sevilla, va haver d’afrontar una lluita
interior molt dura. Potser
precisament per aquesta lluita
constant amb si mateix dona la
impressio d’'un excés de
voluntarisme, que es percep llegint
les obres d’aquest gran autor,
considerat I'dltim dels Pares cristians
de ’Antiguitat. Pocs anys després de
la seva mort, que va tenir lloc ’'any
636, el concili de Toledo de ’any 653
el va definir: «Il-lustre mestre de la
nostra época i gloria de 1'Església
catolica».

Sant Isidor va ser, sens dubte, un
home de contraposicions dialectiques
accentuades. En la vida personal, va
experimentar també un conflicte
interior permanent, molt semblat el
que ja havien viscut sant Gregori el
Gran i sant Agusti, entre el desig de
soledat, per dedicar-se unicament a
la meditacio de la paraula de Déu, i
les exigéncies de la caritat cap als



germans de la salvacio dels quals se
sentia responsable com a bisbe. Per
exemple, a proposit dels
responsables de 1'Església, escriu: «El
responsable d’una Església (vir
ecclesiasticus), d'una banda, ha de
deixar-se crucificar al mon amb la
mortificacié de la carn; i, d’altra
banda, ha d’acceptar la decisid de
I’ordre eclesiastic, quan procedeix de
la voluntat de Déu, de dedicar-se al
govern amb humilitat, encara que no
voldria fer-ho» (Sententiarum liber
I11, 33, 1: PL 83, col. 705 B).

Un paragraf després, afegeix: «Els
homes de Déu (sancti viri) no
desitgen dedicar-se a les coses
seculars i gemeguen quan, per un
designi divi misterios, els hi
encarreguen certes responsabilitats.
(...) Fan tot allo que poden per evitar-
les, pero accepten allo que no
voldrien i fan allo que haurien volgut
evitar. Entren en el més secret del
cor i alli tracten de comprendre



quina cosa els demana la misteriosa
voluntat de Déu. I quan s’adonen que
han de sotmetre’s als designis de
Déu, inclinen el coll del cor sota el
jou de la decisi6

divina» (Sententiarum liber III, 33, 3:
PL 83, col. 705-706).

Per comprendre millor sant Isidor
cal recordar, abans que res, la
complexitat de les situacions
politiques del temps, a les quals m’he
referit abans: durant els anys de la
seva infancia va experimentar
I’amargor del desterrament. Malgrat
aixo, estava ple d’entusiasme
apostolic: sentia un desig gran de
contribuir a la formaci6 d’un poble
que trobava per fi la unitat, tant en
I’ambit politic com en el religios, amb
la conversio providencial
d’Hermenegild, ’hereu al tron
visigot, de I’arrianisme a la fe
catolica.



Tanmateix, no s’ha de subestimar la
dificultat enorme que suposa
afrontar de manera adequada
problemes tan greus com els de les
relacions amb els heretges i amb els
jueus. Es tracta d’una serie de
problemes que també avui s6n molt
concrets, sobretot si hom pensa en el
que succeeix a algunes regions on
semblen replantejar-se situacions
forca semblants a les de la peninsula
Ibérica del segle VI. La riquesa dels
coneixements culturals de que
disposava sant Isidor li permetia de
confrontar continuament la novetat
cristiana amb I’herencia classica
grecoromana. No obstant aixo, més
que el do precios de la sintesi,
semblava tenir el de la collatio, és a
dir, la recopilacio, que es
manifestava en una erudicio
personal extraordinaria, no sempre
tan ordenada com hom hagués pogut
desitjar.



En tot cas, és admirable la seva
preocupacio per tenir cura de tot allo
que ’experiencia humana havia
produit en la historia de la seva
patria i del mén sencer. Sant Isidor
no hagués volgut perdre res del que
I’home havia adquirit en les epoques
antigues, ja fossin paganes, jueves o
cristianes. Per tant, no ha de
sorprendre que, en perseguir aquest
objectiu, no aconseguis transmetre
adequadament, com hagués volgut,
els coneixements que posseia, a
través de les aigiies purificadores de
la fe cristiana. Tanmateix, de fet,
segons les intencions de sant Isidor,
les propostes que presenta sempre
estan en sintonia amb la fe catolica,
sostinguda per ell amb fermesa. En
la discussio dels diversos problemes
teologics percep la complexitat i
proposa sovint, amb agudesa,
solucions que recullen i expressen la
veritat cristiana completa. Aixo ha
permes als creients, al llarg dels



segles fins als nostres dies, servir-se
amb gratitud de les seves definicions.

Un exemple significatiu en aquest
camp és ’ensenyament de sant Isidor
sobre les relacions entre vida activa i
vida contemplativa. Escriu: «Els qui
tracten d’aconseguir el descans de la
contemplacio han d’entrenar-se
abans a I’estadi de la vida activa; aixi,
alliberats dels residus del pecat,
seran capacos de presentar el cor pur
que permet veure

Déu» (Differentiarum Lib. II, 34, 133:
PL 83, col 91 A).

El seu realisme d’autéentic pastor el
va convencer del perill que corren
els fidels de limitar-se a ser homes
d’una sola dimensioé. Per aixo,
afegeix: "El cami intermedi, compost
per ambdues formes de vida, resulta
normalment el més util per resoldre
aquestes tensions, que ben sovint
s’aguditzen si s’elegeix un sol tipus
de vida; en canvi, se suavitzen millor



alternant les dues formes" (o.c., 134:
ib., col 91 B).

Sant Isidor cerca en ’exemple de
Crist la confirmacio definitiva d’una
correcta orientacio de vida i diu: «El
Salvador, Jesus, ens va donar
exemple de vida activa quan, durant
el dia, es dedicava a fer signes i
miracles a la ciutat, pero va mostrar
la vida contemplativa quan es
retirava a la muntanya i passava la
nit dedicat a ’oracio» (o.c. 134:ib.). A
la llum d’aquest exemple del divi
Mestre, sant Isidor conclou amb
aquest ensenyament moral: «Per
aixo, el servent de Déu, imitant Crist,
ha de dedicar-se a la contemplacio
sense renunciar a la vida activa. No
seria correcte obrar d’una altra
manera, perque de la mateixa
manera que s’ha d’estimar Déu amb
la contemplacio, també cal estimar el
proisme amb I’accid. Per tant, és
impossible viure sense la presencia
d’ambdues formes de vida, i tampoc



no és possible estimar si no es fa
I’experiéncia tant d’'una com de
Paltra» (o.c., 135: ib., col 91 C).

Crec que aquesta és la sintesi d’'una
vida que cerca la contemplaci6 de
Déu, el dialeg amb Déu en 'oracid i
en la lectura de la Sagrada
Escriptura, aixi com I’accid al servei
de la comunitat humana i del
proisme. Aquesta sintesi és la 1lico
que el gran bisbe de Sevilla ens deixa
els cristians d’avui, cridats a donar
testimoni de Crist a I'inici d’'un nou
mil-lenni.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/audiencia-
sant-isidor-de-sevilla-contemplacio-i-
vida-activa/ (19/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-sant-isidor-de-sevilla-contemplacio-i-vida-activa/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-sant-isidor-de-sevilla-contemplacio-i-vida-activa/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-sant-isidor-de-sevilla-contemplacio-i-vida-activa/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-sant-isidor-de-sevilla-contemplacio-i-vida-activa/

	Audiència. Sant Isidor de Sevilla, contemplació i vida activa

