
opusdei.org

Audiència. Sant
Hilari de Poitiers

Audiència general, dimecres 10
d’octubre de 2007

15/03/2008

Estimats germans i germanes, 

Avui vull parlar d’un gran Pare de
l'Església d’occident, sant Hilari de
Poitiers, una de les grans figures
entre els bisbes del segle IV.
Enfrontant-se als arrians, que
consideraven el Fill de Déu com una
criatura, encara que excel·lent, però
només criatura, sant Hilari va



consagrar tota la vida a la defensa de
la fe en la divinitat de Jesucrist, Fill
de Déu i Déu com el Pare, que el va
engendrar des de l’eternitat. 

No disposem de dades segures sobre
la major part de la vida de sant
Hilari. Les fonts antigues diuen que
va néixer a Poitiers, probablement
cap a l’any 310. De família
acomodada, va rebre una sòlida
formació literària, que es pot
percebre clarament en els seus
escrits. Sembla que no va créixer en
un ambient cristià. Ell mateix ens
parla d’un camí de recerca de la
veritat, que el va portar a poc a poc
al reconeixement del Déu creador i
del Déu encarnat, que va morir per
donar-nos la vida eterna. 

Batejat cap a l’any 345, va ser elegit
bisbe de la seva ciutat natal entorn
dels anys 353-354. En els anys
successius, sant Hilari va escriure la
primera obra, el Comentari a



l’evangeli de sant Mateu. Es tracta del
comentari més antic en llatí que ens
ha arribat d’aquest evangeli. L’any
356 va assistir com a bisbe al sínode
de Béziers, en el sud de França, el
"sínode dels falsos apòstols", com ell
mateix el va anomenar, perquè
l’assemblea estava dominada per
bisbes filoarrians, que negaven la
divinitat de Jesucrist. Aquests "falsos
apòstols" van demanar a l’emperador
Constanci que condemnés al
desterrament al bisbe de Poitiers.
D’aquesta manera, sant Hilari es va
veure obligat a abandonar la Gàl·lia
a l’estiu de l’any 356. 

Desterrat a Frígia, en l'actual
Turquia, sant Hilari va entrar en
contacte amb un context religiós
totalment dominat per l’arrianisme.
També allí la seva sol·licitud de
pastor el va portar a treballar sense
parar pel restabliment de la unitat de
l'Església, sobre la base de la recta fe
formulada pel concili de Nicea. Amb



aquest objectiu va emprendre la
redacció de la seva obra dogmàtica
més important i coneguda: De
Trinitate ("Sobre la Trinitat"). 

En ella, sant Hilari hi exposa el camí
personal cap al coneixement de Déu i
s’esforça per demostrar que
l’Escriptura testimonia clarament la
divinitat del Fill i la seva igualtat
amb el Pare no sols en el Nou
Testament, sinó també en moltes
pàgines de l’Antic Testament, on ja es
presenta el misteri de Crist. Davant
els arrians insisteix en la veritat dels
noms de Pare i de Fill, i desenvolupa
tota la teologia trinitària partint de la
fórmula del baptisme que ens va
donar el Senyor mateix: "En el nom
del Pare i del Fill i de l'Esperit Sant". 

El Pare i el Fill són de la mateixa
naturalesa. I si bé alguns passatges
del Nou Testament podrien fer
pensar que el Fill és inferior al Pare,
sant Hilari ofereix regles precises per



evitar interpretacions equívoques:
alguns textos de l’Escriptura parlen
de Jesús com a Déu, altres en canvi
en subratllen la humanitat. Alguns es
refereixen a ell en la seva
preexistència al costat del Pare;
altres prenen en compte l’estat
d’abaixament (kénosis), el descens
fins a la mort; altres, a l’últim, el
contemplen en la glòria de la
resurrecció. 

Els anys del desterrament, sant Hilari
va escriure també el Llibre dels
Sínodes, en el que reprodueix i
comenta per als seus germans bisbes
de la Gàl·lia les confessions de fe i
altres documents dels sínodes reunits
a Orient a mitjans del segle IV.
Sempre ferm en l’oposició als arrians
radicals, sant Hilari mostra un
esperit conciliador respecte als qui
acceptaven confessar que el Fill era
semblant al Pare en l’essència,
naturalment intentant portar-los
sempre cap a la plena fe, segons la



qual no es dóna només una
semblança, sinó una vertadera
igualtat entre el Pare i el Fill en la
divinitat. També em sembla
característic el seu esperit de
conciliació: tracta de comprendre els
qui encara no han arribat a la veritat
plena i, amb gran intel·ligència
teològica, els ajuda a aconseguir la
plena fe en la divinitat vertadera del
Senyor Jesucrist. 

L’any 360 o 361, sant Hilari va poder
finalment tornar del desterrament a
la seva pàtria i immediatament va
reprendre l’activitat pastoral a la
seva Església, però l'influx del seu
magisteri s’hi va estendre de fet molt
més enllà dels confins. Un sínode
celebrat a París l’any 360 o en el 361
va reprendre el llenguatge del concili
de Nicea. Alguns autors antics
consideren que aquest viratge
antiarrià de l’episcopat de la Gàl·lia
es va deure en bona part a la fermesa
i a la bondat del bisbe de Poitiers.



Aquesta era precisament una
característica peculiar de sant Hilari:
l’art de conjugar la fermesa en la fe
amb la bondat en la relació
interpersonal. 

Els últims anys de la vida va
compondre els Tractats sobre els
salms, un comentari a 58 salms,
interpretats segons el principi
subratllat en l'introducció de l'obra:
"No hi ha dubte que totes les coses
que es diuen en els salms han
d’entendre’s segons l’anunci
evangèlic, de manera que,
independentment de la veu amb què
ha parlat l’esperit profètic, tot es
refereixi al coneixement de la
vinguda del nostre Senyor Jesucrist,
encarnació, passió i regne, i a la
glòria i potència de la nostra
resurrecció" (Instructio Psalmorum
5). En tots els salms veu aquesta
transparència del misteri de Crist i
del seu cos, que és l'Església. En
diverses ocasions, sant Hilari es va



trobar amb sant Martí: precisament
prop de Poitiers el futur bisbe de
Tours va fundar un monestir, que
encara avui existeix. Sant Hilari va
morir l’any 367. La seva memòria
litúrgica se celebra el 13 de gener. El
1851 el beat Pius IX el va proclamar
doctor de l'Església. 

Per resumir-ne l'essencial de la
doctrina, vull dir que el punt de
partida de la reflexió teològica de
sant Hilari és la fe baptismal. En el 
De Trinitate, escriu: Jesús "va manar
batejar en el nom del Pare i del Fill i
de l'Esperit Sant (cf. Tm 28, 19), és a
dir, confessant l’autor, l'Unigènit i el
Do. Només hi ha un Autor de totes les
coses, perquè només hi ha un Déu
Pare, del qual tot procedeix. I un sol
Senyor nostre, Jesucrist, per qui tot
va ser fet (1 Co 8, 6), i un sol Esperit
(Ef 4, 4), el Senyor en tots. (...) No pot
pas mancar-hi res a una plenitud tan
gran, en la qual convergeixen en el
Pare, en el Fill i en l'Esperit Sant la



immensitat en l’Etern, la revelació en
la Imatge, l’alegria en el Senyor" (De
Trinitate 2, 1). 

Déu Pare, sent tot amor, és capaç de
comunicar en plenitud la seva
divinitat al Fill. Considero
particularment bella aquesta
formulació de sant Hilari: "Déu
només sap ser amor, i només sap ser
Pare. I qui ama no és envejós, i qui és
Pare ho és totalment. Aquest nom no
admet avinences, com si Déu només
fora pare en certs aspectes i en altres
no" (ib. 9, 61).

Per això, el Fill és plenament Déu,
sens falta o cap disminució: "Qui
procedeix del perfecte és perfecte,
perquè qui ho té tot li ha donat
tot" (ib. 2, 8). Només en Crist, Fill de
Déu i Fill de l’home, la humanitat
troba salvació. En assumir la natura
humana, va unir amb si tot home, "es
va fer la carn de tots
nosaltres" (Tractatus in Psalmos 54,



9); "va assumir en si la natura de tota
carn i, convertit així en la vinya
vertadera, és l’arrel de tota
sarment" (ib. 51, 16). 

Precisament per això el camí cap a
Crist és obert a tots —perquè ell ha
atret tothom cap a la seva humanitat
—, encara que sempre es requereixi
la conversió personal: "A través de la
relació amb la seva carn, l’accés a
Crist és obert a tots, a condició que es
desposseeixin de l’home vell (cf. Ef 4,
22) i el clavin en la seva creu (cf. Col
2, 14); a condició que abandonin les
obres d’abans i es converteixin, per
ser sepultats amb ell en el seu
baptisme, amb vista a la vida (cf. Col
1, 12; Rm 6, 4)" (ib. 91, 9). 

La fidelitat a Déu és un do de la seva
gràcia. Per això, sant Hilari, al final
del tractat sobre la Trinitat, demana
la gràcia de mantenir-se sempre fidel
a la fe del baptisme. És una
característica d’aquest llibre: la



reflexió es transforma en oració i
l’oració es fa reflexió. Tot el llibre és
un diàleg amb Déu. 

Vull concloure la catequesi d’avui
amb una d’aquestes oracions, que
esdevé també oració nostra: "Fes,
Senyor —prega sant Hilari, amb gran
inspiració— que em mantingui
sempre fidel al que vaig professar en
el símbol de la meva regeneració,
quan vaig ser batejat en el Pare, en el
Fill i en l'Esperit Sant. Que t’adori,
Pare nostre, i juntament amb tu al
teu Fill; que sigui mereixedor del teu
Esperit Sant, que procedeix de tu a
través del teu Unigènit. Amén." (De
Trinitate 12, 57).

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/audiencia-
sant-hilari-de-poitiers/ (22/12/2025)

https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-sant-hilari-de-poitiers/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-sant-hilari-de-poitiers/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-sant-hilari-de-poitiers/

	Audiència. Sant Hilari de Poitiers

