
opusdei.org

Audiència. L'Any de
la Fe. La raonabilitat
de la fe en Déu

Audiència del Papa Benet XVI
del 21 de novembre: “Intel·lecte
i fe, davant la divina Revelació,
no són estranys o antagonistes,
sinó que tots dos són condició
per comprendre’n el sentit, per
rebre el missatge autèntic,
apropant-se al llindar del
misteri.”

18/12/2012

Estimats germans i germanes,



Avancem en aquest Any de la fe
portant al cor l'esperança de
redescobrir quanta joia hi ha en el
fet de creure i de tornar a trobar
l'entusiasme de comunicar a tothom
les veritats de la fe. Aquestes veritats
no són un simple missatge sobre Déu,
una informació particular sobre Ell.
Expressen l'esdeveniment de
l’encontre de Déu amb els homes,
trobada salvífica i alliberadora que
realitza les aspiracions més
profundes de l'home, els seus anhels
de pau, de fraternitat, d'amor. La fe
porta a descobrir que la trobada amb
Déu valora, perfecciona i eleva tot
allò que hi ha de veritable, de bo i de
bell en l'home. És així que, mentre
Déu es revela i es deixa conèixer,
l'home arriba a saber qui és Déu, i
coneixent-lo es descobreix ell mateix,
el seu origen, la destinació, la
grandesa i la dignitat de la vida
humana.



La fe permet un saber autèntic sobre
Déu que involucra tota la persona
humana: és un «saber», és a dir, un
conèixer que dóna gust a la vida, un
gust nou d'existir, una manera alegre
d'estar en el món. La fe s'expressa en
el do de si pels altres, en la
fraternitat que ens fa solidaris,
capaços d'estimar, vencent la solitud
que entristeix. Aquest coneixement
de Déu a través de la fe no és per
això només intel·lectual, sinó vital. És
el coneixement de Déu-Amor, gràcies
al seu mateix amor. L'amor de Déu a
més fa veure, obre els ulls, permet
conèixer tota la realitat, més enllà de
les estretes perspectives de
l'individualisme i del subjectivisme
que desorienten les consciències. El
coneixement de Déu és per això
experiència de fe i implica, a la
vegada, un camí intel·lectual i moral:
assolits en la profunditat per la
presència de l'Esperit de Jesús en
nosaltres, superem els horitzons dels



nostres egoismes i ens obrim als
veritables valors de l'existència.

En la catequesi d'avui voldria aturar-
me en la raonabilitat de la fe en Déu.
La tradició catòlica, des de l'inici, ha
rebutjat l'anomenat fideisme, que és
la voluntat de creure contra la raó. 
Credo quia absurdum (ho crec perquè
és absurd) no és fórmula que
interpreti la fe catòlica. Déu, en
efecte, no és absurd, sinó que és
misteri. El misteri, al seu torn, no és
irracional, sinó sobreabundància de
sentit, de significat, de veritat. Si,
contemplant el misteri, la raó veu
foscor, no és perquè en el misteri no
hagi llum, sinó més aviat perquè n’hi
ha massa. És com quan els ulls de
l'home s’adrecen directament al sol
per mirar: només veuen tenebres,
però qui diria que el sol no és
lluminós, és més, la font de la llum?
La fe permet contemplar el «sol»,
Déu, perquè és acollida de la seva
revelació en la història i, per dir-ho



així, rep veritablement tota la
lluminositat del misteri de Déu,
reconeixent el gran miracle: Déu s'ha
acostat a l'home, s’ha ofert al seu
coneixement, condescendint amb el
límit creatural de la seva raó (cf. 
Concili Vaticà II, Const. dogm. Dei
Verbum, 13). Alhora, Déu, amb la
gràcia, il·lumina la raó, li obre
horitzons nous, incommensurables i
infinits. Per això la fe és un estímul a
cercar sempre, a no aturar-se mai i a
no aquietar-se mai en el
descobriment inexhaust de la veritat
i de la realitat.

És fals el prejudici de certs pensadors
moderns segons els quals la raó
humana estaria com bloquejada pels
dogmes de la fe. És veritat
exactament el contrari, com han
demostrat els grans mestres de la
tradició catòlica. Sant Agustí, abans
de la seva conversió, cercava amb
gran inquietud la veritat mitjançant
totes les filosofies disponibles,



trobant-les totes insatisfactòries. La
fatigosa recerca racional era per a ell
una pedagogia significativa per a
l’encontre amb la Veritat de Crist.
Quan diu: «comprèn per creure i
creu per comprendre» (Discurs 43, 9:
PL 38, 258), és com si relatés la seva
pròpia experiència de vida.
Intel·lecte i fe, davant la divina
Revelació, no són estranys o
antagonistes, sinó que tots dos són
condició per comprendre’n el sentit,
per rebre’n el missatge autèntic,
apropant-se al llindar del misteri.
Sant Agustí, al costat de molts altres
autors cristians, és testimoni d'una fe
que s'exercita amb la raó, que pensa i
fa pensar. En aquesta línia, sant
Anselm dirà en el seu Proslogion que
la fe catòlica és fides quaerens
intellectum, on cercar la intel·ligència
és acte interior en creure. Serà
sobretot sant Tomàs d'Aquino -fort en
aquesta tradició- qui es confronti
amb la raó dels filòsofs, mostrant
quanta nova i fecunda vitalitat



racional deriva vers el pensament
humà des de la unió amb els
principis i de les veritats de la fe
cristiana.

La fe catòlica és, per tant, raonable i
nodreix confiança també en la raó
humana. El concili Vaticà I, en la
constitució dogmàtica Dei Filius, va
afirmar que la raó és capaç de
conèixer amb certesa l'existència de
Déu a través de la via de la creació,
mentre que només a la fe pertany la
possibilitat de conèixer «fàcilment,
amb absoluta certesa i sense
error»(ds 3005) les veritats referides
a Déu, a la llum de la gràcia. El
coneixement de la fe, a més, no està
contra la recta raó. El beat Joan Pau
II, en efecte, en l'encíclica Fides et
ratio sintetitza: «La raó de l'home no
queda anul·lada ni s'envileix donant
el seu assentiment als continguts de
la fe, que en tot cas s'assoleixen
mitjançant una opció lliure i
conscient»(n. 43). En l'irresistible



desig de veritat, només una relació
harmònica entre fe i raó és el camí
just que mena a Déu i al ple
coneixement de si.

Aquesta doctrina és fàcilment
recognoscible en tot el Nou
Testament. Sant Pau, escrivint als
cristians de Corint, sosté, com hem
sentit: «Els jueus demanen prodigis, i
els grecs cerquen saviesa, però
nosaltres prediquem un Messies
crucificat, que és un escàndol per als
jueus i, per als grecs, un absurd» (1 Co
1, 22 -23). I és que Déu va salvar el
món no amb un acte de poder, sinó
mitjançant la humiliació del seu Fill
unigènit: segons els paràmetres
humans, la insòlita modalitat
actuada per Déu xoca amb les
exigències de la saviesa grega. Amb
tot, la Creu de Crist té la seva raó, que
sant Pau anomena ho logos tou
staurou, «la doctrina de la creu» (1 
Cor 1, 18). Aquí el terme logos indica
tant la paraula com la raó i, si



al·ludeix a la paraula, és perquè
expressa verbalment allò que la raó
elabora. Així que Pau veu en la Creu
no un esdeveniment irracional, sinó
un fet salvífic que posseeix una
raonabilitat pròpia reconeixible a la
llum de la fe. Alhora, ell té molta
confiança en la raó humana, fins al
punt de sorprendre’s pel fet que
molts, tot i veure les obres
realitzades per Déu, s'obstinin a no
creure en Ell. Diu en la Carta als
Romans: «El poder etern de Déu i la
seva divinitat, que són invisibles,
s'han fet visibles a la intel·ligència a
través de les coses creades»(1, 20).
Així, també sant Pere exhorta els
cristians de la diàspora a glorificar
«el Crist com a Senyor; estigueu
sempre a punt per a donar una
resposta a tothom qui us demani raó
de la vostra esperança» (1 P 3, 15). En
un clima de persecució i de forta
exigència de testimoniar la fe, als
creients se'ls demana que justifiquin
amb motivacions fundades la seva



adhesió a la paraula de l'Evangeli,
que donin raó de la seva esperança.

En aquestes premisses sobre el nexe
fecund entre comprendre i creure es
funda també la relació virtuosa entre
ciència i fe. La investigació científica
porta al coneixement de veritats
sempre noves sobre l'home i sobre el
cosmos, com veiem. El veritable bé
de la humanitat, accessible en la fe,
obre l'horitzó en el qual s'ha de
moure el camí del descobriment. Per
tant cal encoratjar, per exemple, les
investigacions posades al servei de la
vida i orientades a vèncer les
malalties. Són importants també les
indagacions dirigides a descobrir els
secrets del nostre planeta i de
l'univers, sabent que l'home està en
el vèrtex de la creació, no per
explotar-la insensatament, sinó per
custodiar-la i fer-la habitable.
D’aquesta manera la fe, viscuda
realment, no entra en conflicte amb
la ciència; més aviat hi coopera



oferint criteris de base perquè
promogui el bé de tots, demanant-li
que renunciï només als intents que -
oposant-se al projecte originari de
Déu- poden produir efectes que es
tornin contra l'home mateix. També
per això és raonable creure: si la
ciència és una preciosa aliada de la fe
per a la comprensió del pla de Déu
en l'univers, la fe permet al progrés
científic que es dugui a terme sempre
per al bé i la veritat de l'home,
romanent fidel a aquest pla.

Heus aquí per què és decisiu per a
l'home obrir-se a la fe i conèixer Déu
i el seu projecte de salvació en
Jesucrist. En l'Evangeli s'inaugura un
nou humanisme, una autèntica
«gramàtica» de l'home i de tota la
realitat. Afirma el Catecisme de
l'Església catòlica: «La veritat de Déu
és la seva saviesa que regeix tot
l'ordre de la creació i del govern del
món. Déu, únic creador del cel i de la
terra (cf. Sl 115, 15), és l'únic que pot



donar el coneixement veritable de
totes les coses creades en la seva
relació amb Ell»(n. 216).

Confiem, doncs, que el nostre interès
en l'evangelització ajudi a retornar
una nova centralitat a l'Evangeli en
la vida de tants homes i dones del
nostre temps. I preguem perquè tots
tornin a trobar en Crist el sentit de
l'existència i el fonament de la
veritable llibertat: sense Déu, l'home
s'extravia. Els testimonis de tots els
qui ens han precedit i dedicat la seva
vida a l'Evangeli ho confirmen per
sempre. És raonable creure; està en
joc la nostra existència. Val la pena
esmerçar-se per Crist; només ell
satisfà els desitjos de veritat i de bé
arrelats en l'ànima de cada home:
ara, en el temps que passa i el dia
sense fi d’eternitat benaurada.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/audiencia-
lany-de-la-fe-la-raonabilitat-de-la-fe-en-

deu/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-lany-de-la-fe-la-raonabilitat-de-la-fe-en-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-lany-de-la-fe-la-raonabilitat-de-la-fe-en-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-lany-de-la-fe-la-raonabilitat-de-la-fe-en-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-lany-de-la-fe-la-raonabilitat-de-la-fe-en-deu/

	Audiència. L'Any de la Fe. La raonabilitat de la fe en Déu

