
opusdei.org

Audiència. L’Any de
la Fe. Crec en un
Déu: el creador del
cel i de la terra, el
creador de l’ésser
humà

El Sant Pare en l’audiència del 6
de febrer continua meditant
sobre les paraules de l’oració
del Credo.

19/02/2013

Benvolguts germans i germanes,



el Credo comença qualificant Déu de
«Pare totpoderós», com ho vam
meditar la setmana passada, després
afegeix que és «creador del cel i de la
terra» i així reprèn l’afirmació amb
què comença la Bíblia. En el primer
verset de la Sagrada Escriptura,
podem llegir: «Al principi, Déu va
crear el cel i la terra» (Gn 1, 1): Déu
és l’origen de totes les coses i en la
bellesa de la creació es desplega la
seva omnipotència de Pare amorós.

Déu es manifesta com a Pare en la
creació, com l’origen de la vida, i en
crear mostra la seva omnipotència.
Les imatges utilitzades per la
Sagrada Escriptura en relació amb
aquest tema són molt suggestives (cf. 
Is 40, 12, 45, 18, 48, 13, Salms 104, 2.5,
135, 7, Pr 8, 27-29).

Ell, com a Pare bo i poderós, té cura
de tot el que ha creat amb un amor i
una fidelitat que mai no falta (cf. Sl
36, 6, 57, 11, 108, 5), repeteixen els



Salms. D’aquesta manera, la creació
es converteix en un lloc on conèixer i
reconèixer l’omnipotència de Déu i la
seva bondat, i es converteix en una
crida a la fe que se’ns fa a nosaltres,
els creients, perquè proclamem Déu
com a Creador.

«Gràcies a la fe», escriu l’autor de la
Carta als hebreus, «comprenem que
tot l’univers va ser creat per la
paraula de Déu i que, per tant, allò
que veiem prové d’allò que no és
visible» (11,3). La fe implica, doncs,
saber reconèixer l’invisible
reconeixent la seva empremta en el
món visible.

El creient pot llegir el gran llibre de
la naturalesa i comprendre’n el
llenguatge; l’univers ens parla de
Déu, però la seva Paraula de
revelació, que suscita la fe, és
necessària perquè l’home pugui
aconseguir la consciència plena de la
realitat de Déu com a Creador i Pare.



En el llibre de la Sagrada Escriptura
la intel·ligència humana pot trobar, a
la llum de la fe, la clau interpretativa
per a comprendre el món. En
particular, té un lloc especial el
primer capítol del Gènesi, amb la
presentació solemne de l’obra
creadora divina, que es desplega al
llarg de set dies: en sis dies Déu porta
a terme la creació i el dia setè, el
dissabte, s’atura i descansa.

Dia de llibertat per a tots, dia de
comunió amb Déu, i així, amb
aquesta imatge, el llibre del Gènesi
ens indica que el primer anhel de
Déu era trobar un amor que
respongués al seu amor. I el segon,
crear un món material on posar
aquest amor, aquestes criatures que
lliurement li responguin.

Aquesta estructura fa que el text
estigui marcat per algunes
repeticions significatives. Sis
vegades, per exemple, es repeteix la



frase: «Déu veié que […] era bo» (v. 4.
10. 12. 18. 21. 25) i, finalment, la
setena vegada, després de la creació
de l’home: «Déu veié que tot el que
havia fet era molt bo» (v. 31). Tot el
que Déu crea és bonic i bo,
impregnat de saviesa i d’amor; l’acció
creadora de Déu posa ordre, infon
harmonia, dóna bellesa.

En el relat del Gènesi surt després
que el Senyor crea amb la seva
paraula: deu vegades es troba en el
text, el terme «Déu digué» (v. 3. 6. 9.
11. 14. 20. 24. 26. 28. 29), és la
paraula, el logos de Déu, l’origen de
la realitat del món. En dir «Déu
digué» subratlla el poder eficaç de la
Paraula divina. Així canta el
Salmista: «Amb la paraula el Senyor
ha fet el cel, amb l’alè de la boca ha
creat l’estelada. […] A una paraula
seva, tot començà; a una ordre d’ell,
tot existí» (33, 6. 9). La vida sorgeix i
el món existeix perquè tot obeeix a la
Paraula divina.



Però la nostra pregunta avui és: ¿Té
sentit, a l’era de la ciència i de la
tècnica, continuar parlant de la
creació? Com hem de comprendre la
narració del Gènesi? La Bíblia no vol
ser un manual de ciències naturals;
el que vol és fer comprendre la
veritat autèntica i profunda de les
coses. La veritat fonamental que les
narracions del Gènesi ens revelen és
que el món no és un conjunt de
forces en lluita entre elles, sinó que
té l’origen i l’estabilitat en el Logos,
en la raó eterna de Déu, que continua
sostenint l’univers.

Hi ha un disseny sobre el món que
neix d’aquesta Raó, de l’Esperit
creador. Creure que en la base de tot
hi ha això il·lumina cada aspecte de
l’existència i dóna la valentia
necessària per a afrontar amb
confiança i amb esperança l’aventura
de la vida.



Per tant l’Escriptura ens diu que
l’origen de l’existència del món i de
la nostra no és l’irracional i la
necessitat, sinó la raó, l’amor i la
llibertat. Aquesta és l’alternativa: o
prioritat de l’irracional i de la
necessitat, o prioritat de la raó, de la
llibertat, de l’amor. Nosaltres creiem
en aquesta darrera posició.

Però m’agradaria dir unes paraules
sobre el que és el cimal de tot el que
crea: l’home i la dona, l’ésser humà,
l’únic «capaç de conèixer i estimar el
seu Creador» (constitució pastoral 
Gaudium et spes, 12). El salmista,
mirant el cel, es pregunta: «Quan
miro el cel que han creat les teves
mans, la lluna i els estels que hi has
posat, jo em dic: “Què és l’home,
perquè te’n recordis? Què és un
mortal, perquè el tinguis
present?”» (8, 4-5). L’ésser humà,
creat amb amor per Déu, és quelcom
molt petit davant la immensitat de
l’univers; a vegades, mirant fascinats



els espais enormes del firmament,
també nosaltres percebem com en
som, de limitats.

L’ésser humà està habitat per
aquesta paradoxa: la nostra petitesa i
caducitat conviuen amb la grandesa
d’allò que l’amor etern de Déu ha
volgut per a nosaltres.

Els relats de la creació en el llibre del
Gènesi també ens introdueixen en
aquest àmbit misteriós i ens ajuden a
conèixer el pla de Déu per a l’home.
En primer lloc afirmant que Déu va
formar l’home de la pols de la terra
(cf. Gn 2, 7). Això significa que no
som Déu, no ens hem fet sols, som
terra; però també significa que som
terra bona, a través de l’obra del
Creador bo.

A això se suma una altra realitat
fonamental: tots els éssers humans
són pols, més enllà de les distincions
que fa la cultura i la història, més
enllà de qualsevol diferència social;



som una única humanitat plasmada
només amb la terra de Déu.

Hi ha també un segon element:
l’ésser humà s’origina perquè Déu
bufa l’alè de vida en el cos modelat
amb terra (cf. Gn 2, 7). L’ésser humà
està fet a imatge i semblança de Déu
(cf. Gn 1, 26-27). Tots, doncs, portem
en nosaltres l’alè vital de Déu, i cada
vida humana —ens diu la Bíblia—
està sota la protecció particular de
Déu. Aquesta és la raó més profunda
de la inviolabilitat de la dignitat
humana, contra qualsevol temptació
d’avaluar la persona a partir de
criteris utilitaris i de poder. Estar
creats a imatge i semblança de Déu
indica que l’home no està tancat en
ell mateix, sinó que té una referència
essencial en Déu

En els primers capítols del llibre del
Gènesi trobem dues imatges
significatives: el jardí amb l’arbre del
coneixement del bé i del mal i la serp



(cf. 2, 15-17; 3, 1-5). El jardí ens diu
que la realitat en què Déu ha posat
l’ésser humà no és un bosc salvatge,
sinó un lloc que protegeix, nodreix i
sustenta; i l’home ha de reconèixer el
món no com una propietat per a ser
saquejada i explotada, sinó com un
do del Creador, signe de la seva
voluntat salvadora, un do que ha de
conrear i cuidar, fer créixer i
desenvolupar amb respecte, en
harmonia, seguint els ritmes i la
lògica, d’acord amb el pla de Déu (cf. 
Gn 2, 8-15).

La serp és una figura que ve dels
cultes orientals de la fecunditat, que
tant fascinaven Israel i que eren una
temptació constant per abandonar
l’aliança misteriosa amb Déu. A la
llum d’això, la Sagrada Escriptura
presenta la temptació a què es veuen
sotmesos Adam i Eva com el nucli de
la temptació i del pecat.



Què diu la serp? No nega Déu, però
insinua una falsa pregunta: «Així,
Déu us ha dit que no mengeu dels
fruits de cap arbre del jardí?» (Gn 3,
1). D’aquesta manera, la serp suscita
la sospita que l’aliança amb Déu és
com una cadena que lliga, que priva
de la llibertat i de les coses més
boniques i precioses de la vida.

La temptació invita a construir-se el
propi món on viure, no accepta les
limitacions de ser criatura, els límits
del bé i del mal, de la moral. La
dependència de l’amor del Déu
Creador és vista com una càrrega de
la qual s’ha d’alliberar.

Aquest és sempre el nucli de la
temptació. Però quan es distorsiona
la relació amb Déu, posant-se al seu
lloc, totes les altres relacions
s’alteren. Llavors, l’altre es
converteix en un rival, en una
amenaça: Adam, després d’haver
sucumbit a la temptació, acusa



immediatament Eva (cf. Gn 3, 12), i
tots dos s’amaguen de la vista
d’aquell Déu amb qui parlaven amb
amistat (cf. 3, 8-10); el món ja no és el
jardí on viure en harmonia, sinó un
lloc per a ser explotat i ple d’insídies
ocultes (cf. 3, 14-19), l’enveja i l’odi
cap a l’altre entren en el cor de
l’home: exemplar és Caín, que mata
el seu germà Abel (cf. 4, 3-9).

En anar contra el seu Creador en
realitat l’home va en contra d’ell
mateix, renega del seu origen i per
tant de la seva veritat; i el mal entra
en el món, amb la trista cadena de
dolor i de mort que comporta. I si tot
el que havia creat Déu era bo, molt
bo, després d’aquesta lliure decisió
de l’home, de mentir contra la
veritat, el mal entra en el món.

Dels relats de la creació, m’agradaria
destacar un últim ensenyament: el
pecat engendra el pecat i tots els
pecats de la història estan



interrelacionats. Aquest aspecte ens
porta a parlar del que ha estat
anomenat el pecat original.

Quin és el significat d’aquesta
realitat, difícil d’entendre? Voldria
només donar algun apunt. En primer
lloc, hem de tenir en compte que cap
home no està tancat en ell mateix,
ningú no pot viure d’ell mateix i per
a ell mateix; nosaltres rebem la vida
de l’altre i no sols en el naixement,
sinó tots els dies.

L’ésser humà és relació: Jo sóc jo
mateix només en el tu i a través del
tu, en la relació d’amor amb el Tu de
Déu i el tu dels altres. Doncs bé, el
pecat pertorba o destrueix la relació
amb Déu, la seva presència destrueix
la relació amb Déu, la relació
fonamental, pren el lloc de Déu.

El Catecisme de l’Església catòlica
afirma que amb el primer pecat
l’home «va fer l’elecció d’ell mateix
contra Déu, contra les exigències del



seu estat de criatura i, en definitiva,
contra el seu propi bé» (n. 398).
Pertorbada la relació fonamental,
són llocs en perill o destruïts també
els altres pols de la relació, el pecat
arruïna les relacions, així ho
destrueix tot, perquè nosaltres som
relació.

Ara bé, si l’estructura relacional de la
humanitat ve malaguanyada des del
principi, tot home entra en un món
marcat per aquesta alteració de les
relacions, entra en un món pertorbat
pel pecat, que el marca
personalment; el pecat inicial
malmet i fereix la naturalesa
humana (cf. Catecisme de l’Església
catòlica, 404-406).

I l’home, per ell mateix, no pot sortir
d’aquesta situació; només el Creador
pot restaurar les justes relacions.
Només si aquell de qui ens hem
desviat, ve cap a nosaltres i ens
ofereix la mà amb amor, les



relacions justes poden reprendre’s.
Això es realitza en Jesucrist, que
compleix exactament el recorregut
invers al d’Adam, com ho descriu
l’himne del segon capítol de l’Epístola
de sant Pau als Filipencs (2, 5-11):
mentre que Adam no reconeix el seu
ser criatura i vol posar-se al lloc de
Déu, Jesús, el Fill de Déu, està en una
perfecta relació filial amb el Pare, es
rebaixa, es converteix en el servent,
recorre el camí de l’amor humiliant-
se fins a la mort en creu, per a
reordenar les relacions amb Déu. La
creu de Crist es converteix així en el
nou Arbre de la vida.

Estimats germans i germanes, viure
la fe vol dir reconèixer la grandesa
de Déu i acceptar la nostra petitesa,
la nostra condició de criatures
deixant que el Senyor l’ompli amb el
seu amor i així creixi la nostra
vertadera grandesa. El mal, amb la
seva càrrega de dolor i de sofriment,
és un misteri que queda il·luminat



per la llum de la fe, que ens dóna la
certesa de poder-ne ser alliberats, la
certesa que és bo ser home.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/audiencia-
lany-de-la-fe-crec-en-un-deu-el-creador-
del-cel-i-de-la-terra-el-creador-de-lesser-

huma/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-lany-de-la-fe-crec-en-un-deu-el-creador-del-cel-i-de-la-terra-el-creador-de-lesser-huma/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-lany-de-la-fe-crec-en-un-deu-el-creador-del-cel-i-de-la-terra-el-creador-de-lesser-huma/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-lany-de-la-fe-crec-en-un-deu-el-creador-del-cel-i-de-la-terra-el-creador-de-lesser-huma/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-lany-de-la-fe-crec-en-un-deu-el-creador-del-cel-i-de-la-terra-el-creador-de-lesser-huma/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-lany-de-la-fe-crec-en-un-deu-el-creador-del-cel-i-de-la-terra-el-creador-de-lesser-huma/

	Audiència. L’Any de la Fe. Crec en un Déu: el creador del cel i de la terra, el creador de l’ésser humà

