
opusdei.org

Audiència.
L’ambient religiós i
cultural de sant Pau

Us oferim el text íntegre de la
primera audiència de la recent
iniciada catequesi sobre sant
Pau que el sant Pare va oferir el
passat dimecres 2 de juliol.

25/09/2008

Estimats germans i germanes,

Avui comencem un nou cicle de
catequesi, dedicat al gran apòstol
sant Pau. Com sabeu, a ell està
consagrat aquest any, que va des de



la festa litúrgica dels apòstols sant
Pere i sant Pau del 29 de juny de 2008
fins a la mateixa festa de 2009.
L’apòstol sant Pau, figura excelsa i
gairebé inimitable, però en qualsevol
cas estimulant, se’ns presenta com
un exemple d’entrega total al Senyor
i a la seva Església, així com de gran
obertura a la humanitat i a les seves
cultures.

Així doncs, és just no sols que li
dediquem un lloc particular en la
nostra veneració, sinó també que ens
esforcem per comprendre què ens
pot dir també a nosaltres, cristians
d’avui. En aquesta primera trobada,
considerarem l’ambient en què va
viure i va actuar. Aquesta qüestió
semblaria remuntar-nos a temps
llunyans, atès que hem d’inserir-nos
en el món de fa dos mil anys. I,
tanmateix, això només és veritat en
aparença i parcialment, perquè
podrem constatar que, en diversos
aspectes, l'actual context



sociocultural no és gaire diferent del
de llavors.

Un factor primari i fonamental que
cal tenir present és la relació entre
l’ambient en què sant Pau neix i es
desenvolupa i el context global en
què successivament s’integra.
Procedeix d’una cultura molt precisa
i circumscrita, certament
minoritària: la del poble d'Israel i de
la seva tradició. Com ens ensenyen
els experts, en el món antic, i de
manera especial dins l'Imperi romà,
els jueus devien ser al voltant del
10% de la població total. Aquí, a
Roma, el seu nombre a mitjans del
segle I era encara menor,
aconseguint com a màxim el 3% dels
habitants de la ciutat. Les seves
creences i el seu estil de vida, com
succeeix també avui, els distingien
clarament de l’ambient circumstant.
Això podia portar a dos resultats: o a
la burla, que podia derivar en la
intolerància, o a l’admiració, que es



manifestava en diverses formes de
simpatia, com era el cas dels
"temorosos de Déu" o dels "prosèlits",
pagans que s’associaven a la
Sinagoga i compartien la fe en el Déu
d'Israel.

Com a exemples concrets d’aquesta
doble actitud podem citar, d’una
banda, el dur judici d’un orador com
Ciceró, que menyspreava la seva
religió i fins i tot la ciutat de
Jerusalem (cf. Pro Flacco , 66-69); i,
d’una altra, l’actitud de la dona de
Neró, Popea, a qui Flavi Josep
recordava com "simpatitzant" dels
jueus (cf. Les Antiguitats judaiques
20, 195.252; Vida 16); fins i tot Juli
Cèsar els havia reconegut oficialment
drets particulars, com testifica
l'esmentat historiador jueu Flavi
Josep (cf. ib., 14, 200-216). El que és
segur és que el nombre dels jueus,
com continua succeint en el nostre
temps, era molt major fora de la
terra d'Israel, és a dir, en la diàspora,



que al territori que els altres
anomenaven Palestina.

No sorprèn, per tant, que el propi
sant Pau hagi estat objecte d’aquesta
doble i oposada valoració de què he
parlat. És indiscutible que el caràcter
tan particular de la cultura i de la
religió jueva trobava tranquil·lament
lloc dins una institució tan invasora
com l'Imperi romà. Més difícil i
soferta serà la posició del grup de
jueus o gentils que s’adheriran amb
fe a la persona de Jesús de Natzaret,
en la mesura que es diferenciaran
tant del judaisme com del paganisme
dominant.

En tot cas, dos factors van afavorir la
labor de sant Pau. El primer va ser la
cultura grega, o millor, l’hel·lenista,
que després d'Alexandre el Gran
s’havia convertit en patrimoni comú,
almenys a la regió del Mediterrani
oriental i a l’Orient Pròxim, encara
que integrant en sí molts elements de



les cultures de pobles
tradicionalment considerats bàrbars.
Un escriptor de l’època afirmava que
Alexandre "va ordenar que tothom
considerés com a pàtria tot 
l'ecumene ... i que ja no es fessin
diferències entre grecs i
bàrbars" (Plutarc, D'Alexandri Magni
fortuna aut virtute , 6.8). El segon
factor va ser l’estructura
politicoadministrativa de l'Imperi
romà, que garantia pau i estabilitat
des de Bretanya fins al sud d'Egipte,
unificant un territori de dimensions
mai vistes amb anterioritat. En
aquest espai era possible moure’s
amb suficient llibertat i seguretat,
gaudint entre d’altres coses d’un
excel·lent sistema de carreteres, i
trobant en cada punt d’arribada
característiques culturals bàsiques
que, sense anar en detriment dels
valors locals, representaven un teixit
comú d’unificació “ super partes” ,
fins al punt que el filòsof jueu Filó
d'Alexandria, contemporani de sant



Pau, lloa l’emperador August perquè
"ha unit en harmonia a tots els
pobles salvatges... convertint-se en
guardià de la pau" ( Legatio ad
Caium , 146-147).

Certament, la visió universalista
típica de la personalitat de sant Pau,
almenys del Pau cristià després del
que va succeir en el camí de Damasc,
deu el seu impuls fonamental a la fe
en Jesucrist, ja que la figura del
Ressuscitat va més enllà de tot
particularisme. De fet, per a l’apòstol
"No hi ha jueu ni grec, no hi ha
esclau ni lliure, no hi ha home ni
dona: sou un de sol en el Crist
Jesús" (Gal 3, 28). No obstant això, la
situació historicocultural del seu
temps i del seu ambient també va
influir en les seves opcions i en el seu
compromís. Algú va definir sant Pau
com "home de tres cultures", tenint
en compte el seu origen jueu, la seva
llengua grega i la seva prerrogativa
de " civis romanus ", com ho



testimonia també el seu nom,
d’origen llatí.

Convé recordar de manera particular
la filosofia estoica, que era dominant
en el temps de sant Pau i que va
influir, encara que de manera
marginal, també en el cristianisme. A
aquest respecte, podem esmentar
alguns noms de filòsofs estoics, com
els iniciadors Zenó i Cleantes, i
després els dels més propers
cronològicament a sant Pau, com a
Sèneca, Musoni i Epictet: en ells es
troben valors elevadíssims
d’humanitat i de saviesa, que seran
acollits naturalment en el
cristianisme.

Com escriu encertadament un expert
en la matèria, “ La Stoa ... va
anunciar un nou ideal, que
certament imposava a l’home deures
respecte els seus semblants, però al
mateix temps l’alliberava de tots els
llaços físics i nacionals i feia d'ell un



ésser purament espiritual " (M.
Pohlenz, La Stoa, I, Florència 1978, p.
565). Només cal pensar, per exemple,
en la doctrina de l'univers, entès com
un gran cos harmoniós i, per tant, en
la doctrina de la igualtat entre tots
els homes, sense distincions socials;
en l'igualtat, almenys a nivell de
principi, entre l’home i la dona; i en
l'ideal de la sobrietat, de la justa
mesura i del domini de un mateix
per evitar tot excés. Quan sant Pau
escriu als Filipencs: "Tot allò que és
veritat, de tot allò que és respectable,
que és just, pur, amable, de bona
reputació, de tot allò que és virtut i
digne d'elogi, de tot això, feu-ne
objecte dels vostres pensaments" (Flp
4, 8), no fa més que reprendre una
concepció gaire humanista pròpia
d’aquesta saviesa filosòfica.

Als temps de sant Pau existia també
una crisi de la religió tradicional,
almenys en els seus aspectes
mitològics i fins i tot cívics. Després



que Lucreci, un segle abans,
sentenciés polèmicament: "La religió
ha portat a molts delictes" (De rerum
natura, 1, 101), un filòsof com
Sèneca, superant tot ritualisme
exterior, ensenyava que "Déu està
prop teu, està amb tu, està dins
teu" (Cartes a Lucili, 41, 1). De la
mateixa manera, quan sant Pau
s’adreça a un auditori de filòsofs
epicuris i estoics a l'Areòpag d'Atenes,
diu textualment que "Déu... no habita
pas en temples fets amb les mans...,
ja que en ell vivim, ens movem i
som" (Ac 17, 24.28). Certament, així
es fa ressò de la fe jueva en un Déu
que no pot ser representat d’una
manera antropomòrfica, però també
es posa en una longitud d’ona
religiosa que els seus oients
coneixien bé.

A més a més, hem de tenir en compte
que molts cultes pagans prescindien
dels temples oficials de la ciutat i es
realitzaven en llocs privats que



afavorien la iniciació dels adeptes.
Per això, no suscitava sorpresa el fet
que també les reunions cristianes ( le
ekklesíai ), com testimonien sobretot
les cartes de sant Pau, tinguessin lloc
en cases privades. Llavors, d’altra
banda, no existia encara cap edifici
públic. Per tant, els contemporanis
havien de considerar les reunions
dels cristians com una simple variant
d’aquesta pràctica religiosa més
íntima. De totes maneres, les
diferències entre els cultes pagans i
el culte cristià no són insignificants i
afecten tant la consciència de la
identitat dels qui assistien com a la
participació en comú d’homes i
dones, a la celebració de la "Cena del
Senyor" i la lectura de les
Escriptures.

En conclusió, a la llum d’aquest ràpid
repàs de l’ambient cultural del segle I
de l’era cristiana, queda clar que no
es pot comprendre adequadament
sant Pau sense situar-lo en el



rerefons, tant jueu com pagà, del seu
temps. D’aquesta manera, la seva
figura adquireix gran abast històric i
ideal, manifestant elements
compartits i originals respecte a
l’ambient. Però tot això val també
per al cristianisme en general, del
que l’apòstol sant Pau és un
paradigma destacat, de qui tots tenim
sempre molt que aprendre. Aquest és
l’objectiu de l' Any paulí : aprendre
de sant Pau; aprendre la fe; aprendre
Crist; aprendre, per últim, el camí
d’una vida recta.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/audiencia-
lambient-religios-i-cultural-de-sant-pau/

(19/02/2026)

https://opusdei.org/ssec.php?a=4085
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-lambient-religios-i-cultural-de-sant-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-lambient-religios-i-cultural-de-sant-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-lambient-religios-i-cultural-de-sant-pau/

	Audiència. L’ambient religiós i cultural de sant Pau

