
opusdei.org

Audiència. La
justificació en
l’ensenyament de
sant Pau

El passat dimecres 19 de
novembre de 2008, Benet XVI
parlà de com sant Pau posa ja al
centre del seu Evangeli una
oposició irreductible entre dos
itineraris alternatius cap a la
justícia: un construït sobre les
obres de la Llei, l’altre fundat
sobre la gràcia de la fe en Crist.

09/12/2008



Estimats germans i germanes,

En el camí que estem recorrent
guiats per sant Pau, volem
reflexionar ara sobre una qüestió
que és al centre de les controvèrsies
del segle de la Reforma: el tema de la
justificació. Com arriba a ésser just
l’home als ulls de Déu? Quan sant
Pau es va trobar amb el Ressuscitat al
camí de Damasc era un home
realitzat: irreprensible quant a la
justícia que deriva de la Llei (cf. Fl 3,
6), superava molts dels coetanis en el
compliment de les prescripcions
mosaiques i era gelós a sostenir les
tradicions dels seus pares (cf. Ga 1,
14). La il·luminació de Damasc li va
canviar radicalment l’existència: va
començar a considerar tots els seus
mèrits, assolits en una carrera
religiosa integèrrima, com "deixalles"
enfront de la sublimitat del
coneixement de Jesucrist (cf. Fl 3, 8).
La carta als Filipencs ens ofereix un
testimoni commovedor del pas de



sant Pau d’una justícia fundada en la
Llei i aconseguida amb l’observança
de les obres prescrites, a una justícia
basada en la fe en Crist: va
comprendre que tot allò que fins
aleshores li havia semblat un guany,
en realitat davant de Déu era una
pèrdua, i per això va decidir apostar
tota l’existència per Jesucrist (cf. Fl 3,
7). El tresor amagat al camp i la perla
preciosa, per l’adquisició de la qual
inverteix tota la resta, ja no eren les
obres de la Llei, sinó Jesucrist, el seu
Senyor.

La relació entre sant Pau i el
Ressuscitat va arribar a ésser tan
profunda que el va impulsar a
afirmar que Crist ja no era tan sols la
seva vida, sinó el seu viure, fins al
punt que per poder aconseguir-ho,
fins i tot el morir era un guany (cf. Fl
1, 21). No és que menyspreés la vida,
sinó que havia comprès que per a ell
el viure ja no tenia un altre objectiu, i
per tant ja no albergava un altre



desig que aconseguir Crist, com en
una competició d’atletisme, per estar
sempre amb ell: el Ressuscitat s’havia
convertit en el principi i el fi de la
seva existència, el motiu i la meta de
la seva carrera.

Només la preocupació pel
creixement en la fe d’aquells a qui
havia evangelitzat i la sol·licitud per
totes les Esglésies que havia fundat
(cf. 2 Co 11, 28) l’impulsaven a
ralentitzar la carrera vers al seu únic
Senyor, per esperar els deixebles de
manera que poguessin córrer amb ell
cap a la meta. Encara que en
l'anterior observança de la Llei no
tenia res que retreure’s des del punt
de vista de la integritat moral, un cop
aconseguit per Crist preferia no
jutjar-se a ell mateix (cf. 1 Co 4, 3-4),
sinó que es limitava a córrer per
conquerir Aquell pel que havia estat
conquerit (cf. Fl 3, 12).



Precisament per aquesta experiència
personal de la relació amb Jesucrist,
sant Pau posa ja al centre del seu
Evangeli una oposició irreductible
entre dos itineraris alternatius cap a
la justícia: un construït sobre les
obres de la Llei, l’altre fundat sobre
la gràcia de la fe en Crist.
L’alternativa entre la justícia per les
obres de la Llei i la justícia per la fe
en Crist es converteix així en un dels
temes predominants en les seves
cartes: "Nosaltres son jueus de
naixement, i no pas pecadors
d'origen pagà; sabent, però, que
ningú no és justificat per les obres de
la Llei, sinó solament per la fe en
Jesucrist, també nosaltres hem cregut
en el Crist Jesús a fi de ser justificats
per la fe en el Crist, i no pas per les
obres de la Llei, ja que per les obres
de la Llei ningú no serà
justificat." (Ga 2, 15-16). I als cristians
de Roma els reafirma que "Tots, en
efecte, van pecar i es troben privats
de la glòria de Déu perquè siguin



justificats gratuïtament mitjançant la
seva gràcia, per la redempció que
s'obté en el Crist Jesús" (Rm 3, 23-24).
I afegeix: "Perquè comptem que
l'home és justificat per la fe, sense les
obres de la Llei " (Rm 3, 28). Luter en
aquest punt va traduir "justificat
només per la fe". Tornaré sobre això
al final de la catequesi, perquè abans
cal aclarir què és aquesta "Llei" de la
qual hem estat alliberats i què són
aquestes "obres de la Llei" que no
justifiquen.

Ja en la comunitat de Corint existia
l’opinió, que es repetirà moltes
vegades al llarg de la història, segons
la qual es tractava de la llei moral i
que, per tant, la llibertat cristiana
consistia en l’alliberament de l’ètica.
Així, a Corint circulava l’expressió
“πάντα μοι έξεστιν” (tot m’és lícit). És
obvi que aquesta interpretació és
errònia: la llibertat cristiana no és
llibertinatge; l’alliberament de què



parla sant Pau no és alliberament de
fer el bé.

Però què significa, doncs, la Llei de
què hem estat alliberats i que no
salva? Per a sant Pau, com per a tots
els seus contemporanis, la paraula
Llei significava la Torà en la seva
totalitat, és a dir, els cinc llibres de
Moisès. En l'interpretació dels
fariseus, la qual havia estudiat i fet
seva sant Pau, la Torà implicava un
conjunt de comportaments que
anaven des del nucli ètic fins a les
observances rituals i culturals que
determinaven substancialment la
identitat de l’home just. De manera
particular, la circumcisió, les
observances sobre l’aliment pur i en
general la puresa ritual, les regles
sobre l’observança del dissabte, etc.
Aquests comportaments també
apareixen sovint en els debats entre
Jesús i els seus contemporanis.



Totes aquestes observances, que
expressen una identitat social,
cultural i religiosa, havien
esdevingut singularment importants
en el temps de la cultura
hel·lenística, començant des del segle
III aC. Aquesta cultura, que s’havia
convertit en la cultura universal de
llavors i era una cultura
aparentment racional, una cultura
politeista aparentment tolerant,
constituïa una forta pressió cap a la
uniformitat cultural i així amenaçava
la identitat d'Israel, que es veia
políticament obligat a entrar en
aquesta identitat comuna de la
cultura hel·lenística amb la
consegüent pèrdua de la seva pròpia
identitat, que implicava també la
pèrdua de la preciosa herència de la
fe dels seus pares, de la fe en l’únic
Déu i en les promeses de Déu.

Contra aquesta pressió cultural, que
no sols amenaçava la identitat
israelita, sinó també la fe en l’únic



Déu i en les seves promeses, calia
crear un mur de contenció, un escut
de defensa que protegís la herència
preciosa de la fe; aquest mur
consistia precisament en les
observances i prescripcions jueves.
Sant Pau, que havia après aquestes
observances precisament en la seva
funció defensiva del do de Déu, de
l’herència de la fe en un únic Déu,
veia amenaçada aquesta identitat
per la llibertat dels cristians: per això
els perseguia.

En el moment de la seva trobada
amb el Ressuscitat va comprendre
que amb la resurrecció de Crist la
situació havia canviat radicalment.
Amb Crist, el Déu d'Israel, l’únic Déu
vertader, es convertia en el Déu de
tots els pobles. El mur entre Israel i
els pagans —així ho diu la carta als
Efesis— ja no era necessari: és Crist
qui ens protegeix contra el
politeisme i totes les seves
desviacions; és Crist qui ens uneix



amb Déu i en l’únic Déu; és Crist qui
garanteix la nostra vertadera
identitat en la diversitat de les
cultures. El mur ja no cal. Crist és la
nostra identitat comuna en la
diversitat de les cultures, i és ell qui
ens fa justos. Ser just vol dir
senzillament estar amb Crist i en
Crist. I amb això n’hi ha prou. Ja no
calen altres observances. Per això
l’expressió "sola fide" de Luter és
vertadera si no s’oposa la fe a la
caritat, a l’amor. La fe és mirar Crist,
encomanar-se a Crist, unir-se a Crist,
conformar-se a Crist, a la seva vida. I
la forma, la vida de Crist és l’amor;
per tant, creure és conformar-se a
Crist i entrar en el seu amor. Per
això, sant Pau en la carta als Gàlates,
en la que sobretot ha desenvolupat la
seva doctrina sobre la justificació,
parla de la fe que obra per mitjà de la
caritat (cf. Ga 5, 6).

Sant Pau sap que en el doble amor a
Déu i al proïsme està present i es



compleix tota la Llei. Així, en la
comunió amb Crist, en la fe que crea
la caritat, es realitza tota la Llei. Som
justos quan entrem en comunió amb
Crist, que és l’amor. Veurem el
mateix en l’evangeli del pròxim
diumenge, solemnitat de Crist Rei. És
l’evangeli del jutge l’únic criteri del
qual és l’amor. Només demana això:
Em vas visitar quan estava malalt?,
quan estava a la presó? Em vas
donar de menjar quan tenia fam?,
Em vas vestir quan estava despullat?
Així la justícia es decideix en la
caritat. Així, al final d’aquest
evangeli, podem dir gairebé: només
amor, només caritat. Però no hi ha
contradicció entre aquest evangeli i
sant Pau. És la mateixa visió segons
la qual la comunió amb Crist, la fe en
Crist, crea la caritat. I la caritat és
realització de la comunió amb Crist.
Així, estant units a ell, som justos, i
de cap altra forma.



Al final, només podem pregar al
Senyor perquè ens ajudi a creure.
Creure realment; així, creure arriba
a ser vida, unitat amb Crist,
transformació de la nostra vida. I
així, transformats pel seu amor, per
l’amor a Déu i al proïsme, podem ser
realment justos als ulls de Déu.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/audiencia-la-
justificacio-en-lensenyament-de-sant-

pau/ (21/12/2025)

https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-la-justificacio-en-lensenyament-de-sant-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-la-justificacio-en-lensenyament-de-sant-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-la-justificacio-en-lensenyament-de-sant-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-la-justificacio-en-lensenyament-de-sant-pau/

	Audiència. La justificació en l’ensenyament de sant Pau

