
opusdei.org

Audiència.
Escriptura i
Tradició.
L’estructura de
l'Església

Benet XVI a l’audiència de
dimecres 28 de gener de les
darreres cartes de l’epistolari
paulí, aquelles que s’anomenen
cartes pastorals. Una crida de
fons que fa sant Pau en
aquestes cartes consisteix en la
referència a una lectura
espiritual de la Sagrada
Escriptura.



23/02/2009

Estimats germans i germanes,

les darreres cartes de l’epistolari
paulí, de les quals vull parlar avui,
s’anomenen cartes pastorals, perquè
van ser enviades a alguns pastors de
l'Església: dos a Timoteu i una a
Titus, col·laboradors estrets de sant
Pau. En Timoteu l’apòstol veia
gairebé un alter ego; de fet, li va
encomanar missions importants (a
Macedònia: cf. Ac. 19, 22; a
Tessalònica: cf. 1 Te 3, 6-7; a Corint:
cf. 1Co 4, 17; 16, 10-11), i després va
escriure d'ell un elogi afalagador:
"No tinc ningú tan compenetrat amb
mi que es preocupi tan sincerament
per les vostres coses" (Fl 2, 20).

Segons la Història eclesiàstica
d'Eusebi de Cesarea, del segle IV,
Timoteu va ser després el primer



bisbe d’Efes (cf. 3, 4). En referència a
Titus, també ell va haver de ser molt
estimat de l’apòstol, qui el defineix
explícitament "ple de gelosia..., com a
company i col·laborador" (2Co 8,
17.23); més encara, "veritable fill en
la fe comuna" (Tt 1, 4). A Titus li
havien encarregat un parell de
missions molt delicades a l'Església
de Corint, el resultat de les quals va
reconfortar sant Pau (cf. 2Co 7,
6-7.13; 8, 6). Tot seguit, segons sabem,
Titus va arribar a atrapar a sant Pau
a Nicópolis, a l'Epir, a Grècia (cf. Tt 3,
12), i després va ser enviat per ell a
Dalmàcia (cf. 2 Tm 4, 10). Segons la
carta adreçada a ell, després va ser
bisbe de Creta (cf. Tt 1, 5).

Les cartes adreçades a aquests dos
pastors ocupen un lloc molt
particular dins el Nou Testament. La
majoria dels exegetes opina que
aquestes cartes no haurien estat
escrites per sant Pau, sinó que
l’origen n’estaria en l’«escola de sant



Pau», i en reflectiria l’herència per a
una generació nova, potser integrant
algun escrit breu o paraula de
l’apòstol. Per exemple, algunes
paraules de la segona carta a
Timoteu semblen tan autèntiques
que només podrien sorgir del cor i
dels llavis de l’apòstol.

Sens dubte la situació eclesial que
emergeix d’aquestes cartes és diversa
de la dels anys centrals de la vida de
sant Pau. Ell ara, retrospectivament,
es defineix a ell mateix "herald,
apòstol i mestre" dels pagans en la fe
i en la veritat (cf. 1 Tm 2, 7; 2 Tm 1,
11); es presenta com un que ha
obtingut misericòrdia, perquè
Jesucrist -així escriu- "he estat
compadit precisament perquè en mi,
el primer, el Crist Jesús mostrés tota
la seva paciència fent de mi un
exemple dels qui han de creure en ell
per a tenir vida eterna" (1Tm 1, 16).
Per tant, l'essencial és que realment
en sant Pau, perseguidor convertit



per la presència del Ressuscitat, es
manifesta la magnanimitat del
Senyor per a alè nostre, a fi d’induir-
nos a esperar i a confiar en la
misericòrdia del Senyor que, malgrat
la nostra petitesa, pot fer coses grans.

Els nous contextos culturals que aquí
es pressuposen van més enllà dels
anys centrals de la vida de sant Pau.
En efecte, es fa al·lusió a l’aparició
d’ensenyaments que es poden
considerar totalment equivocats o
falsos (cf. 1Tm 4, 1-2; 2 Tm 3, 1-5),
com els dels qui pretenien que el
matrimoni no era bo (cf. 1Tm 4, 3).
Veiem com de moderna és aquesta
preocupació, perquè també avui hom
llegeix de vegades l’Escriptura com a
objecte de curiositat històrica i no
com a paraula de l'Esperit Sant, en la
qual podem escoltar la veu mateixa
del Senyor i conèixer la seva
presència en la història. Podríem dir
que, amb aquest breu elenc d’errors
presents en les tres cartes, apareixen



anticipats alguns esbossos de
l’orientació errònia successiva que
coneixem amb el nom de gnosticisme
(cf. 1Tm 2, 5-6; 2 Tm 3, 6-8).

A aquestes doctrines s’hi afronta
l’autor amb dues crides de fons. Una
consisteix en la referència a una
lectura espiritual de la Sagrada
Escriptura (cf. 2Tm 3, 14-17), és a dir,
a una lectura que la considera
realment com "inspirada" i procedent
de l'Esperit Sant, de manera que ella
ens pot "instruir per a la salvació".
Hom llegeix l'Escriptura
correctament posant-se en diàleg
amb l'Esperit Sant, per treure d'ella
llum "per ensenyar, reprendre,
corregir i formar en la justícia" (2Tm
3, 16). En aquest sentit afegeix la
carta: "perquè l'home de Déu sigui
perfecte, a punt per a tota obra
bona." (2Tm 3, 17). L’altra crida
consisteix en la referència al bon
"dipòsit" (parathéke): és una paraula
especial de les cartes pastorals amb



què s’indica la tradició de la fe
apostòlica que cal conservar amb
l’ajuda de l'Esperit Sant que habita
en nosaltres.

Així doncs, aquest "dipòsit" cal
considerar-lo com la suma de la
Tradició apostòlica i com a criteri de
fidelitat a l’anunci de l'Evangeli. I
aquí hem de tenir present que en les
cartes pastorals, com en tot el Nou
Testament, el terme "Escriptures"
significa explícitament l'Antic
Testament, perquè els escrits del Nou
Testament o encara no existien o
encara no formaven part d’un cànon
de les Escriptures. Per tant, la
Tradició de l’anunci apostòlic, aquest
"dipòsit", és la clau de lectura per
entendre l'Escriptura, el Nou
Testament.

En aquest sentit, Escriptura i
Tradició, Escriptura i anunci
apostòlic com a claus de lectura,
s’uneixen i gairebé es fonen, per



constituir juntes el "sòlid fonament
de Déu" (2Tm 2, 19). L’anunci
apostòlic, és a dir la Tradició, és
necessari per introduir-se en la
comprensió de l'Escriptura i captar
en ella la veu de Crist. En efecte, cal
estar "adherit a la paraula fidel,
conforme a l'ensenyament" (Tt 1, 9).
En la base de tot hi és precisament la
fe en la revelació històrica de la
bondat de Déu, el qual en Jesucrist ha
manifestat concretament el seu
"amor als homes", un amor que el
text original grec qualifica
significativament com a filantropia
(Tt3, 4; cf. 2 Tm 1, 9-10); Déu estima la
humanitat.

En conjunt, es veu bé que la
comunitat cristiana va configurant-se
en termes molt clars, segons una
identitat que no sols s’allunya
d’interpretacions incongruents, sinó
que sobretot afirma el propi
arrelament en els punts essencials de
la fe, que aquí és sinònim de



"veritat"(1Tm 2, 4.7; 4, 3; 6, 5; 2Tm
2,15.18.25;3, 7.8; 4, 4; Tt 1, 1.14). En la
fe apareix la veritat essencial de qui
som, qui és Déu, com hem de viure. I
d’aquesta veritat (la veritat de la fe)
l'Església se’n defineix "columna i
suport"(1 Tm 3, 15).

En tot cas, és una comunitat oberta,
de dimensió universal, que prega per
tots els homes, de qualsevol classe i
condició, perquè arribin al
coneixement de la veritat: "Déu,
Salvador nostre, vol que tots els
homes se salvin i arribin a
reconèixer la veritat", perquè "Jesús
s’ha donat a si mateix en rescat per a
tothom" (1Tm 2, 4-6). Per tant, el
sentit de la universalitat, encara que
les comunitats siguin encara petites,
és fort i determinant per a aquestes
cartes. A més a més, aquesta
comunitat cristiana "no injúria
ningú" i "mostra una perfecta
mansuetud amb tots els homes" (Tt 3,
2). Aquest és un primer component



important d'aquestes cartes: la
universalitat i la fe com a veritat,
com a clau de lectura de la Sagrada
Escriptura, de l'Antic Testament; així
es delinea una unitat d’anunci i
d'Escriptura, i una fe viva oberta a
tots i testimoniatge de l’amor de Déu
a tothom.

Un altre component típic d’aquestes
cartes és la reflexió sobre l’estructura
ministerial de l'Església. Per primera
vegada s’hi presenta la triple
subdivisió de bisbes, preveres i
diaques (cf. 1 Tm 3, 1-13; 4, 13; 2 Tm
1, 6; Tt 1, 5-9). En les cartes pastorals
podem constatar la confluència de
dues estructures ministerials
distintes i així la constitució de la
forma definitiva del ministeri de
l'Església. En les cartes paulines dels
anys centrals de la seva vida, sant
Pau parla de "bisbes" (Flp 1, 1), i de
"diaques": aquesta és l’estructura
típica de l'Església que es va formar
en aquesta època en el món pagà. Per



tant, preval la figura de l’apòstol
mateix i per això només a poc a poc
es desenvolupen els altres ministeris.

Si, com he dit, a les Esglésies
formades en el món pagà tenim
bisbes i diaques, i no preveres, a les
Esglésies formades en el món
judeocristià els preveres són
l’estructura dominant. En les cartes
pastorals, al final les dues estructures
s’uneixen: apareix ara el "bisbe" (cf.
1Tm 3, 2; Tt 1, 7), sempre en singular,
acompanyat de l’article definit: "el
bisbe". I al costat del "bisbe" trobem
els preveres i els diaques. També
aquí és determinant la figura de
l’apòstol, però les tres cartes, com ja
he dit, no s’adrecen a comunitats,
sinó a persones: Timoteu i Titus, els
quals d’una banda apareixen com a
bisbes, i per una altra comencen a
estar al lloc de l'Apòstol.

Així s’evidencia en els orígens la
realitat que més tard s’anomenarà



"successió apostòlica". Sant Pau diu a
Timoteu amb un to molt solemne: "
No negligeixis el do que hi ha en tu,
que et fou donat per una intervenció
profètica amb la imposició de mans
del col·legi de preveres. " (1Tm 4, 14).
Podem dir que en aquestes paraules
apareix inicialment també el
caràcter sagramental del ministeri. I
així tenim l'essencial de l’estructura
catòlica: Escriptura i Tradició,
Escriptura i anunci, formen un
conjunt, però a aquesta estructura,
per dir-ho així doctrinal, cal afegir-hi
l’estructura personal, els successors
dels Apòstols, com a testimonis de
l’anunci apostòlic.

A l’últim, és important assenyalar
que en aquestes cartes l'Església es
comprèn a si mateixa en termes
força humans, en analogia amb la
casa i la família. Particularment en
1Tm 3, 2-7 es llegeixen instruccions
molt detallades sobre el bisbe, com
aquestes: cal, doncs, que el bisbe



sigui irreprensible, marit d'una sola
muller, sobri, assenyat, educat,
hospitalari, apte per a ensenyar, no
donat al vi, no combatiu, sinó
moderat, pacífic, desinteressat, que
governi bé la seva casa i tingui els
fills submisos amb tota dignitat;
perquè, si un no sap governar la seva
casa, ¿com podrà tenir cura de
l'Església de Déu? (...) Cal també que
tingui una bona reputació davant els
de fora". Convé notar aquí sobretot la
important aptitud per a
l’ensenyament (cf. també 1 Tm 5, 17),
de la qual es troben ressons també
en altres passatges (cf. 1 Tm 6, 2; 2
Tm 3, 10; Tt 2, 1), i a més a més una
característica personal especial, la de
la "paternitat". En efecte, hom
considera el bisbe pare de la
comunitat cristiana (cf. també 1 Tm
3, 15). D’altra banda, la idea de
l'Església com "casa de Déu" enfonsa
les seves arrels en l'Antic Testament
(cf. Nm 12, 7) i es troba formulada
novament en Hb 3, 2.6, mentre en un



altre lloc es llegeix que tots els
cristians ja no són estrangers ni
hostes, sinó conciutadans dels sants i
familiars de la casa de Déu (cf. Ef. 2,
19).

Preguem al Senyor i a sant Pau
perquè també nosaltres, com a
cristians, ens caracteritzem cada
vegada més, en relació amb la
societat en què vivim, com a
membres de la "família de Déu". I
preguem també perquè els pastors
de l'Església tinguin sentiments cada
vegada més paterns, alhora tendres i
ferms, en la formació de la casa de
Déu, de la comunitat, de l'Església.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/audiencia-
escriptura-i-tradicio-lestructura-de-

lesglesia/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-escriptura-i-tradicio-lestructura-de-lesglesia/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-escriptura-i-tradicio-lestructura-de-lesglesia/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-escriptura-i-tradicio-lestructura-de-lesglesia/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-escriptura-i-tradicio-lestructura-de-lesglesia/

	Audiència. Escriptura i Tradició. L’estructura de l'Església

