
opusdei.org

Audiència. El pecat
original en els
ensenyaments de
sant Pau

Benet XVI a l’audiència de
dimecres 3 de desembre llança
preguntes que cal fer-se com a
cristià: hi ha el pecat original o
no? Però, com a homes d’avui,
cal que ens preguntem: Què és
el pecat original? Què
n’ensenya sant Pau?

16/12/2008

Estimats germans i germanes,



En la catequesi d’avui tractarem les
relacions entre Adam i Crist,
delineades per sant Pau en la
coneguda pàgina de la carta als
Romans (Rm 5, 12-21), en la qual
lliura a l'Església les línies essencials
de la doctrina sobre el pecat original.
En veritat, ja en la primera carta als
Corintis, tractant sobre la fe en la
resurrecció, sant Pau havia introduït
la confrontació entre el primer pare i
Crist: "Perquè així com per Adam tots
moren, així també pel Crist tots
tornaran a la vida. (...). El primer
home, Adam, vingué a l'existència
amb una ànima vivent; el darrer
Adam, amb l'esperit vivificant." (1 Co
15, 22-45). Amb Rm 5, 12-21 la
confrontació entre Crist i Adam es fa
més articulada i il·luminadora: sant
Pau recorre la història de la salvació
des d’Adam fins a la Llei i des
d’aquesta fins a Crist. Al centre de
l’escena no es troba Adam, amb les
conseqüències del pecat sobre la
humanitat, sinó Jesucrist i la gràcia



que, mitjançant Ell, ha estat vessada
abundantment sobre la humanitat.
La repetició del "molt més" referit a
Crist subratlla com el do rebut en Ell
sobrepassa amb molt al pecat
d’Adam i les seves conseqüències per
a la humanitat, fins al punt que sant
Pau pot arribar a la conclusió: "Però
on abundà el pecat sobreabundà la
gràcia" (Rm 5, 20). Per tant, la
confrontació que sant Pau traça
entre Adam i Crist palesa la
inferioritat del primer home respecte
a la superioritat del segon.

D’altra banda, per posar en relleu
l'incommensurable do de la gràcia,
en Crist, sant Pau al·ludeix al pecat
d’Adam: es podria dir que, si no
hagués estat per demostrar la
centralitat de la gràcia, Ell no
s’hauria entretingut a parlar del
pecat que "Per aquesta raó, així com
per un sol home va entrar el pecat al
món, i pel pecat, la mort" (Rm 5, 12).
Per això, si en la fe de l'Església ha



madurat la consciència del dogma
del pecat original, és perquè aquest
està inseparablement vinculat a un
altre dogma, el de la salvació i la
llibertat en Crist. Així doncs, mai no
hauríem de tractar sobre el pecat
d’Adam i de la humanitat separant-
los del context de la salvació, és a dir,
sense situar-los a l’horitzó de la
justificació en Crist.

Però, com a homes d’avui, cal que
ens preguntem: Què és el pecat
original? Què ensenya sant Pau? Què
ensenya l'Església? És sostenible
també avui aquesta doctrina? Molts
pensen que, a la llum de la història
de l’evolució, no hi hauria ja lloc per
a la doctrina d’un primer pecat, que
després es difondria en tota la
història de la humanitat. I, en
conseqüència, també la qüestió de la
Redempció i del Redemptor perdria
el seu fonament. Per tant: hi ha el
pecat original o no?



Per poder respondre hem de
distingir dos aspectes de la doctrina
sobre el pecat original. Hi ha un
aspecte empíric, és a dir, una realitat
concreta, visible —jo diria, tangible—
per a tothom; i un aspecte misteriós,
que concerneix al fonament
ontològic d’aquest fet. La dada
empírica és que hi ha una
contradicció en el nostre ésser. D’una
banda, tot home sap que ha de fer el
bé i íntimament també el vol fer.
Però, al mateix temps, sent un altre
impuls a fer el contrari, a seguir el
camí de l’egoisme, de la violència, a
fer només allò que li agrada, fins i tot
sabent que així actua contra el bé,
contra Déu i contra el proïsme.

Sant Pau a la seva carta als Romans
va expressar aquesta contradicció al
nostre ésser amb aquestes paraules:
"ja que voler el bé és al meu abast,
però no de practicar-lo, perquè no
faig el bé que vull, sinó el mal que no
vull." (Rm 7, 18-19). Aquesta



contradicció interior del nostre ésser
no és una teoria. Cadascun de
nosaltres l’experimenta tots els dies.
I sobretot veiem sempre com entorn
de nosaltres preval aquesta segona
voluntat. Només cal pensar en les
notícies diàries sobre injustícies,
violència, mentida, luxúria. Ho
veiem cada dia: és un fet.

Com a conseqüència d’aquest poder
del mal en la nostra ànima, s’ha
desenvolupat en la història un riu
brut, que enverina la geografia de la
història humana. El gran pensador
francès Blaise Pascal va parlar d’una
"segona natura", que se superposa a
la nostra natura originària, bona.
Aquesta "segona natura" ens
presenta el mal com quelcom normal
per a l’home. Així també la típica
expressió "això és humà" té un doble
significat. "Això és humà" pot voler
dir: aquest home és bo, realment
actua com hauria d’actuar un home.
Però "això és humà" pot també voler



dir quelcom fals: el mal és normal, és
humà. El mal sembla haver-se
convertit en una segona natura.
Aquesta contradicció de l’ésser
humà, de la nostra història, ha de
provocar, i provoca també avui, el
desig de redempció. En realitat, el
desig que el món canviï i la promesa
que es crearà un món de justícia, de
pau i de bé, és present pertot arreu:
per exemple, en la política tots
parlen de la necessitat de canviar el
món, de crear un món més just. I
precisament això és expressió del
desig que hi hagi un alliberament de
la contradicció que experimentem en
nosaltres mateixos.

Per tant, el fet del poder del mal en el
cor humà i en la història humana és
innegable. La qüestió és: Com
s’explica aquest mal? En la història
del pensament, prescindint de la fe
cristiana, hi ha un model principal
d’explicació, amb algunes variacions.
Aquest model diu: l’ésser mateix és



contradictori, porta en ell mateix tant
el bé com al mal. En l’antiguitat
aquesta idea implicava l’opinió que
existeixen dos principis igualment
originaris: un principi bo i un
principi dolent. Aquest dualisme
seria insuperable: els dos principis
estan al mateix nivell, i per això
existirà sempre, des de l’origen de
l’ésser, aquesta contradicció. Així
doncs, la contradicció del nostre ser
reflectiria només la contrarietat dels
dos principis divins, per dir-ho així.

En la versió evolucionista, atea, del
món, torna d’una manera nova
aquesta mateixa visió. Tot i que, en
aquesta concepció, la visió de l’ésser
és monista, se suposa que l’ésser com
a tal des del principi porta en ell
mateix el bé i el mal. L’ésser mateix
no és simplement bo, sinó obert al bé
i al mal. El mal és tan originari com
el bé. I la història humana
desenvoluparia només el model ja
present en tota l’evolució precedent.



Allò que els cristians anomenen
pecat original només seria en realitat
el caràcter mixt de l’ésser, una
barreja de bé i de mal que, segons
aquesta teoria, pertany a la natura
mateixa de l’ésser. En el fons, és una
visió desesperada: si és així, el mal és
invencible. Al final només hi compta
el propi interès. I tot progrés caldria
pagar-lo necessàriament amb un riu
de mal, i qui volgués servir al
progrés hauria d’acceptar pagar
aquest preu. La política, en els fons,
està plantejada sobre aquestes
premisses, i veiem els seus efectes.
Aquest pensament modern, al final,
només pot crear tristesa i cinisme.

Així, preguntem novament: Què diu
la fe, testificada per sant Pau? Com a
primer punt, la fe confirma el fet de
la competició entre ambdues
natures, el fet d’aquest mal l’ombra
del qual pesa sobre tota la Creació.
Hem escoltat el capítol 7 de la carta
als Romans, però podríem afegir el



capítol 8. El mal existeix,
senzillament. Com a explicació, en
contrast amb els dualismes i els
monismes que hem considerat
breument i que ens han semblat
desoladors, la fe ens diu: hi ha dos
misteris de llum i un misteri de
foscor, que nogensmenys està
envoltat pels misteris de llum. El
primer misteri de llum és aquest: la
fe ens diu que no hi ha dos principis,
un de bo i un de dolent, sinó que hi
ha un sol principi, el Déu creador, i
aquest principi és bo, només bo,
sense ombra de mal. Per això,
tampoc l’ésser és una barreja de bé i
de mal; l’ésser com a tal és bo i per
això és un bé existir, és un bé viure.
Aquest és l’anunci gojós de la fe:
només hi ha una font bona, el
Creador. Així doncs, viure és un bé;
ésser home, dona, és quelcom bo; la
vida és un bé. Després segueix un
misteri de foscor, de nit. El mal no ve
de la font del mateix ésser, no és
igualment originari. El mal ve d’una



llibertat creada, d’una llibertat que
n’abusa.

Com ha estat possible, com ha
succeït? Això roman fosc. El mal no
és lògic. Només Déu i el bé són lògics,
són llum. El mal roman misteriós.
Se’l representa amb grans imatges,
com ho fa el capítol 3 del Gènesi,
amb la visió dels dos arbres, de la
serp, de l’home pecador. Una gran
imatge que ens fa endevinar, però
que no pot explicar el que és en si
mateix il·lògic. Podem endevinar, no
explicar; ni tan sols podem narrar-ho
com un fet al costat d’un altre,
perquè és una realitat més fonda.
Continua sent un misteri de foscor,
de nit.

Però se li afegeix immediatament un
misteri de llum. El mal ve d’una font
subordinada. Déu amb la seva llum
és més fort. Per això, el mal pot ser
superat. Per això la criatura, l’home,
és guarible. Les visions dualistes,



inclòs el monisme de
l’evolucionisme, no poden dir que
l’home és sanable; però si el mal
procedeix només d’una font
subordinada, és cert que l’home pot
guarir-se. I el llibre de la Saviesa diu:
"Les criatures del món són
saludables" (Sa 1, 14).

I finalment, com últim punt, l’home
no sols es pot guarir, de fet està
sanat. Déu ha introduït la guarició.
Ha entrat personalment en la
història. A la permanent font del mal
ha oposat una font de pur bé. Crist
crucificat i ressuscitat, nou Adam,
oposa al riu brut del mal un riu de
llum. I aquest riu és present en la
història: són els sants, els grans sants,
però també els sants humils, els
simples fidels. El riu de llum que
procedeix de Crist hi és present, és
poderós.

Germans i germanes, és temps
d’advent. En el llenguatge de



l'Església la paraula advent té dos
significats: presència i espera.
Presència: la llum hi és present, Crist
és el nou Adam, és amb nosaltres i
enmig de nosaltres. Ja brilla la llum i
hem d’obrir els ulls del cor per
veure-la, per introduir-nos al riu de
la llum. Sobretot, hem d’agrair el fet
que Déu mateix ha entrat en la
història com nova font de bé. Però
advent vol dir també espera. La nit
fosca del mal és encara forta. Per
això resem en advent amb l’antic
poble de Déu: "Rorate caeli desuper" .
I preguem amb insistència: Veniu
Jesús; veniu, doneu força a la llum i
al bé; veniu a on domina la mentida,
la ignorància de Déu, la violència, la
injustícia; veniu, Senyor Jesús, doneu
força al bé en el món i ajudeu-nos a
ésser portadors de la vostra llum,
agents de pau, testimonis de la
veritat. Veniu, Senyor Jesús!



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/audiencia-el-
pecat-original-en-els-ensenyaments-de-

sant-pau/ (20/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-el-pecat-original-en-els-ensenyaments-de-sant-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-el-pecat-original-en-els-ensenyaments-de-sant-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-el-pecat-original-en-els-ensenyaments-de-sant-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-el-pecat-original-en-els-ensenyaments-de-sant-pau/

	Audiència. El pecat original en els ensenyaments de sant Pau

