opusdei.org

Audiencia. El martiri
de sant Pau

Us oferim la darrera audiéncia
que Benet XVI dedica a sant Pau
el 4 de febrer envers el martiri
d’aquest sant. Amb ella, el Sant
Pare finalitza la catequesi que
ha dedicat a aquest gran apostol
a qui esta consagrat aquest any,
que va des de la festa liturgica
dels apostols sant Pere i sant
Pau del 29 de juny de 2008 fins
a la mateixa festa de 2009.

04/03/2009

Estimats germans i germanes,



La série de les nostres catequesis
sobre la figura de sant Pau ha arribat
a la seva fi: avui volem parlar del
final de la seva vida terrenal.
L’antiga tradicio cristiana testifica
unanimement que la mort de sant
Pau s’esdevingué com a
consequeéncia del martiri patit a
Roma. Els escrits del Nou Testament
no ho recullen. Les Actes dels
Apostols acaben el seu relat al-ludint
a la condicio de presoner de
I'Apostol, que tanmateix podia rebre
tots aquells que el visitaven (cf. Ac
28, 30-31). Només en la segona carta
a Timoteu trobem aquestes paraules
seves premonitories: "Perque jo estic
a punt de ser vessat en libacio, i ha
arribat I'hora de la meva

partenca” (2Tm 4, 6; cf. F1 2, 17). Aqui
s'usen dues imatges: la cultual del
sacrifici, que ja havia utilitzat en la
carta als Filipencs, interpretant el
martiri com a part del sacrifici de
Crist; i la marinera, de deixar les
amarres: dues imatges que, juntes,



al-ludeixen discretament a
I’esdeveniment de la mort, i d’'una
mort cruenta.

El primer testimoni explicit sobre el
final de sant Pau ens ve de la meitat
dels anys 90 del segle I i, per tant, poc
més de trenta anys després de la seva
mort efectiva. Es tracta precisament
de la carta que 1'Església de Roma,
amb el seu bisbe Climent I, va
escriure a I'Església de Corint. En
aquest text epistolar es convida a
tenir davant els ulls 'exemple dels
Apostols i, immediatament despreés
d’esmentar el martiri de Pere, s’hi
llegeix aixi: "Per la gelosia i la
discordia, sant Pau es va veure
obligat a mostrar-nos com
s’aconsegueix el premi de la
paciencia. Arrestat set vegades,
exiliat, lapidat, va ser I’herald de
Crist a Orient i a Occident; i, per la
seva fe, va aconseguir una gloria
pura. Després d’haver-hi predicat la
justicia a tot el mon i després d’haver



arribat fins a ’extrem d'Occident, va
patir el martiri davant els
governants; aixi va partir d’aquest
mon i va arribar al lloc sant,
convertit aixi en el major model de
paciencia" (1Clem 5, 2). La paciéncia
de que parla és expressio de la seva
comuni6 amb la passio de Crist, de la
generositat i constancia amb que va
acceptar un llarg cami de patiment,
fins a poder dir: "Porto en el meu cos
els senyals de Jesus" (Ga 6, 17). En el
text de sant Climent hem escoltat que
sant Pau hauria arribat "fins a
Iextrem d'Occident”. Es discuteix si
aixo al-ludeix a un viatge a Hispania
que sant Pau hauria realitzat. No hi
ha certesa sobre aixo0, pero és veritat
que sant Pau en la seva carta als
Romans expressa la seva intencio
d’anar a Hispania (cf. Rm 15, 24).

En canvi, és molt interessant, en la
carta de Climent, la successio dels
noms de Pere i Pau, encara que estan
invertits en el testimoni d'Eusebi de



Cesaria, en el segle IV, el qual, parlant
de ’emperador Nerd, escriu: "Durant
el seu regnat Pau va ser escapcat
precisament a Roma, i Pere va ser alli
crucificat. El relat esta confirmat pel
nom de Pere i de Pau, que encara
avui es conserva als seus sepulcres
en aquesta ciutat" ( Hist. eccl . 2, 25,
5). Eusebi després continua referint
la declaracio anterior d’un prevere
roma anomenat Gayo, que es
remunta als inicis del segle II: "Jo et
puc mostrar els trofeus dels apostols:
si vas al Vatica o a la via Ostiense, alli
trobaras els trofeus dels fundadors
de I'Església” (ibid . 2, 25, 6-7). Els
"trofeus" son els monuments
sepulcrals, i es tracta de les mateixes
sepultures de sant Pere i de sant Pau
que encara avui venerem, després de
dos mil-lennis, als mateixos llocs:
aqui, al Vatica, pel que fa a sant Pere;
i ala basilica de Sant Pau extramurs,
a la via Ostiense, pel que fa a
I'Apostol dels gentils.



Es interessant notar que els dos
grans Apostols son esmentats plegats.
Encara que cap font antiga parla
d’un ministeri simultani seu a Roma,
la successiva consciencia cristiana,
sobre la base de la seva sepultura
comuna a la capital de I'imperi, els
associara també com a fundadors de
I'Església de Roma. En efecte, en sant
Ireneu de Lio, a la fi del segle II, a
proposit de la successio apostolica en
les distintes esglésies, es llegeix: "Ateés
que seria massa llarg enumerar les
successions de totes les esglésies,
prendrem 1'Església grandissima i
antiquissima i de tots coneguda,
I'Església fundada i establida a Roma
pels dos gloriosissims apostols Pere i
Pau" (Adv. haer . 3, 3, 2).

Deixem a banda la figura de sant
Pere i concentrem-nos en la de sant
Pau. El martiri s’hi narra per primera
vegada en els Fets de Pau, escrits cap
a finals del segle II, els quals
refereixen que Nero el va



condemnar mort per decapitacio,
executada immediatament tot seguit
(cf. 9, 5). La data de la mort varia ja a
les fonts antigues, que la situen entre
la persecucio desencadenada pel
mateix Nerd després de l'incendi de
Roma al juliol de ’any 64 i I'ultim
any del seu regnat, és a dir, el 68 (cf.
sant Jeroni, De viris ill. 5, 8). El calcul
depén molt de la cronologia de
I’arribada de sant Pau a Roma, un
debat en queé no podem entrar aqui.
Tradicions successives precisaran
altres dos elements. Un, el més
llegendari, és que el martiri va tenir
lloc a les Acquae Salviae, a la via
Laurentina, amb un triple rebot del
cap, cadascun dels quals va causar la
sortida d’un raig d’aigua, per la qual
cosa el lloc des de llavors fins ara
s’ha dit "Tre Fontane" ( Fets de Pere i
Pau del Pseudo Marcelo, del segle V).

L’altre, d’acord amb I’antic testimoni,
ja esmentat, del prevere Gayo, és que
la seva sepultura va tenir lloc no sols



"fora de la ciutat..., en la segona milla
de la via Ostiense", sind més
precisament "la hisenda de Lucina",
que era una comare cristiana (Passio
de Pau del Pseudo Abdies, del segle
VI). Aqui, en el segle IV, 'emperador
Constanti va erigir una primera
església, després molt ampliada entre
els segles IV 1V pels emperadors
Valentinia II, Teodosi i Arcadi.
Després de I'incendi del 1800, es va
erigir aqui l'actual basilica de Sant
Pau extramurs.

En tot cas, la figura de sant Pau es
destaca més enlla de la seva vida
terrenal i de la seva mort, perque va
deixar una extraordinaria herencia
espiritual. També ell, com a veritable
deixeble de Jesus, es va convertir en
signe de contradiccid. Mentre que
entre els anomenats "ebionites" —un
corrent judeocristia— era considerat
com a apostata de la Llei de Moises,
ja en el llibre de les Actes dels
Apostols apareix una gran veneracio



vers I’apostol sant Pau. Ara vull
prescindir de la literatura apocrifa,
com els Fets de Pau i Teclaiun
epistolari apocrif entre ’apostol sant
Pau i el filosof Séneca. Es important
constatar sobretot que molt aviat les
cartes de sant Pau van entrar en la
liturgia, on ’estructura profeta-
apostol-Evangeli és determinant per
a la forma de la liturgia de la
Paraula. Aixi, gracies a aquesta
"preséncia” en la liturgia de
I'Església, el pensament de I'Apostol
va esdevenir tot seguit aliment
espiritual per als fidels de tots els
temps.

Es obvi que els Pares de 1'Església i
després tots els teolegs s’han nodrit
de les cartes de sant Pau i de la seva
espiritualitat. Aixi, ha romas al llarg
dels segles, fins avui, com a mestre
veritable i apostol dels gentils. El
primer comentari patristic, que ha
arribat fins a nosaltres, sobre un
escrit del Nou Testament és el del



gran teoleg alexandri Origenes, que
comenta la carta de sant Pau als
Romans. Per desgracia, aquest
comentari nomes es conserva en
part. Sant Joan Crisostom, a més de
comentar-ne les cartes, va escriure
d'ell els seus set panegirics
memorables. Sant Agusti li deura el
pas decisiu de la seva conversio
personal, i tornara a sant Pau durant
tota la seva vida. D’aquest dialeg
permanent amb 1'Apostol deriva la
seva gran teologia catolica i també la
protestant de tots els temps. Sant
Tomas d'Aquino ens va deixar un bell
comentari a les cartes paulines, que
constitueix el fruit més madur de
I’exegesi medieval.

Un veritable viratge es va produir en
el segle XVI amb la Reforma
protestant. El moment decisiu en la
vida de Luter va ser I'anomenat
"Turmerlebnis” (1517), en el qual en
un moment va trobar una
interpretacio nova de la doctrina



paulina de la justificacié. Una
interpretacio que el va alliberar dels
escrupols i de les ansies de la seva
vida precedent ili va donar una
confianca nova i radical en la bondat
de Déu, que perdona tot sense
condicio. Des d’aquest moment,
Luter va identificar el legalisme
judeocristia, condemnat per
I'Apostol, amb I’ordre de vida de
I'Església catolica. I, per aixo,
I'Església li va semblar com
I’expressio de I’esclavitud de la Llei, a
la qual va oposar la llibertat de
I'Evangeli. El concili de Trento, entre
el 15451 el 1563, va interpretar
profundament la questio de la
justificaci6 i va trobar en la linia de
tota la tradicio catolica la sintesi
entre Llei i Evangeli, conforme al
missatge de la Sagrada Escriptura
llegida en la seva totalitat i unitat.

En el segle XIX, recollint la millor
heréencia de la Il-lustracio, es va
produir una revitalitzacio del



paulinisme, ara sobretot en el pla del
treball cientific desenvolupat per la
interpretacio historicocritica de la
Sagrada Escriptura. Prescindim aqui
del fet que també en aquest segle,
com després en el XX, va emergir
una vertadera denigracio de sant
Pau. Penso sobretot en Nietzsche,
que es mofava de la teologia de la
humilitat en sant Pau, oposant-hi la
seva teologia de I’home fort i
poderos.

Prescindint d’aixo, pero, veiem el
corrent essencial de la nova
interpretacio cientifica de la Sagrada
Escriptura i del nou paulinisme
d’aquest segle. En ell s’hi va
subratllar sobretot com a central en
el pensament pauli el concepte de
llibertat: aqui hom va veure el nucli
del pensament de sant Pau, com
d’altra banda ja havia intuit Luter.
Ara, nogensmenys, el concepte de
llibertat es tornava a interpretar en
el context del liberalisme modern. I a



més a més es va subratllar fortament
la diferencia entre I’anunci de sant
Pau i ’anunci de Jesus. I sant Pau va
apareixer gairebé com un nou
fundador del cristianisme.

Es cert que en sant Pau la centralitat
del regne de Déu, determinant per a
I’anunci de Jesus, es transforma en la
centralitat de la cristologia, el punt
determinant de la qual és el misteri
pasqual. I del misteri pasqual
resulten els sagraments del Baptisme
i de I'Eucaristia, com a presencia
permanent d’aquest misteri, del qual
surt el Cos de Crist, del qual s’edifica
I'Església. Pero, sense entrar ara en
detalls, jo diria que precisament en la
nova centralitat de la cristologia i del
misteri pasqual es realitza el regne
de Déu, i es fa concret, present,
operant ’anunci auténtic de Jesus.
En les catequesis anteriors hem vist
que precisament aquesta novetat
paulina és la fidelitat més profunda a
I’anunci de Jesus. Amb el progrés de



I’exegesi, sobretot en els ultims dos-
cents anys, han augmentat també les
convergencies entre ’exegesi catolica
ila protestant, realitzant aixi un
consens notable precisament en el
punt que estava en l’origen de la
major dissensio historica. Per tant, és
una gran esperanca per a la causa de
I’ecumenisme, tan central en el
concili Vatica II.

A tall de final vull al-ludir breument
als moviments religiosos diversos,
sorgits a ’edat moderna al si de
I'Església catolica, que fan referéncia
al nom de sant Pau. Aixi va succeir
en el segle XVI amb la "Congregacio
de Sant Pau", anomenada dels
Barnabites, en el segle XIX amb els
"Missioners de Sant Pau" o Paulistes,
i en el segle XX amb la poliédrica
"Familia Paulina" fundada pel beat
Santiago Alberione, per no parlar de
l'institut secular de la "Companyia de
Sant Pau".



Fonamentalment, roman lluminosa
davant nosaltres la figura d’'un
apostol i d’'un pensador cristia
summament fecund i profund, de la
proximitat de la qual cadascun de
nosaltres en pot treure profit. En un
dels seus panegirics, sant Joan
Crisostom va fer una original
comparacio entre sant Pau i Noée, tot
expressant-se aixi: sant Pau "no va
col-locar plegats els taulons per
fabricar un arca; més aviat, en
comptes d’unir taules de fusta, va
compondre cartes i aixi no va
extreure de les aigiies dos, tres o cinc
membres de la seva familia, sind tota
I’ecumene que era a punt de perir" (
Paneg. 1, 5). Precisament aixo és el
que pot fer encara i sempre I’apostol
sant Pau. Per tant, acudir a ell, tant al
seu exemple apostolic com a la seva
doctrina, sera un estimul, si no una
garantia, per a la consolidacio de la
identitat cristiana de cadascun de
nosaltres i per al rejoveniment de
tota I'Església.



pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/audiencia-el-
martiri-de-sant-pau/ (20/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-el-martiri-de-sant-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-el-martiri-de-sant-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-el-martiri-de-sant-pau/

	Audiència. El martiri de sant Pau

