
opusdei.org

Audiència. Criteris
morals per als
projectes polítics i
econòmics

Text íntegre de l’audiència
general del 8 de juliol de 2009.
El text versa sobra l’encíclica
del sant pare, Benet XVI, Caritas
in veritate.

03/11/2009

Estimats germans i germanes,

La meva nova encíclica, Caritas in
veritate, que ahir va ser presentada



oficialment, en la seva visió
fonamental s’inspira en un passatge
de la carta de sant Pau als Efesis, en
el qual l’apòstol parla d’obrar segons
la veritat en la caritat: "Més aviat,
mantenint-nos en la veritat i en
l’amor—ho acabem d’escoltar—,
creixerem en tot fins que arribem a
Crist, que és el cap." (Ef. 4, 15). La
caritat en la veritat és, per tant, la
principal força propulsora per al
desenvolupament veritable de tota
persona i de la humanitat sencera.
Per això, entorn del principi caritas
in veritate, gira tota la doctrina social
de l'Església. Només amb la caritat,
il·luminada per la raó i per la fe, és
possible assolir objectius de
desenvolupament amb un valor
humà i humanitzador. La caritat en
la veritat "és el principi sobre el qual
gira la doctrina social de l'Església,
un principi que adquireix forma
operativa en criteris orientadors" (n.
6).



Ja en l'introducció, l’encíclica
al·ludeix a dos criteris fonamentals:
la justícia i el bé comú. La justícia és
part integrant de l’amor "amb obres i
segons la veritat" (1 Jo 3, 18) a què
exhorta l’apòstol sant Joan (cf. n. 6). I
"estimar algú és voler el seu bé i
obrar eficaçment per ell. Al costat del
bé individual, hi ha un bé vinculat a
la vida social de les persones... Hom
estima el proïsme tant més
eficaçment com més treballa" pel bé
comú. Per tant, són dos els criteris
operatius, la justícia i el bé comú;
gràcies a aquest últim, la caritat
adquireix una dimensió social. Tot
cristià —diu l’encíclica—és cridat a
aquesta caritat, i afegeix: "Aquest és
el camí institucional... de la
caritat" (cf. n. 7).

Com altres documents del Magisteri,
aquesta encíclica reprèn, continua i
aprofundeix l’anàlisi i la reflexió de
l'Església sobre qüestions socials de
vital interès per a la humanitat del



nostre segle. De manera especial,
enllaça amb allò que va escriure Pau
VI, fa més de quaranta anys, en la 
Populorum progressio, pedra mil·liar
de l’ensenyament social de l'Església,
en la qual el gran Pontífex traça
algunes línies decisives, i sempre
actuals, per al desenvolupament
integral de l’home i del món modern.
La situació mundial, com ho
demostra àmpliament la crònica dels
últims mesos, continua presentant
problemes considerables i
l’«escàndol» de desigualtats
clamoroses, que persisteixen malgrat
els compromisos assumits en el
passat. D’una banda, es registren
signes de desequilibris socials i
econòmics greus; d’una altra, des de
moltes parts es demanen reformes,
que no poden demorar-se més temps,
per omplir la bretxa en el
desenvolupament dels pobles. Amb
aquest fi, el fenomen de la
globalització pot constituir una
oportunitat real, però per a això és



important que s’emprengui una
renovació moral i cultural profunda i
un discerniment responsable sobre
les decisions que cal prendre mirant
pel bé comú. És possible un futur
millor per a tothom si es funda en el
redescobriment dels valors ètics
fonamentals. És a dir, manca un
projecte econòmic nou que torni a
planejar el desenvolupament de
forma global, basant-se en el
fonament ètic de la responsabilitat
davant Déu i davant l’ésser humà
com a criatura de Déu.

Certament, l’encíclica no pretén
oferir solucions tècniques als amplis
problemes socials del món actual,
perquè això no és competència del
Magisteri de l'Església (cf. n. 9).
Tanmateix, recorda els grans
principis que resulten indispensables
per construir el desenvolupament
humà dels pròxims anys. Entre
aquests, en primer lloc, l’atenció a la
vida de l’home, considerada com a



centre de tot progrés veritable; el
respecte del dret a la llibertat
religiosa, sempre unit íntimament al
desenvolupament de l’home; el
rebuig d’una visió prometeica de
l’ésser humà, que el consideri artífex
absolut del propi destí. Una
confiança il·limitada en les
potencialitats de la tecnologia
resultaria al final il·lusòria. Tant en
la política com en l’economia calen
homes rectes, que estiguin
sincerament atents al bé comú. En
particular, tenint presents les
emergències mundials, és urgent
cridar l’atenció de l’opinió pública
cap al drama de la fam i de la
seguretat alimentària, que afecta una
part considerable de la humanitat.
Un drama de tals dimensions
interpel·la la nostra consciència: és
necessari afrontar-lo amb decisió,
eliminant les causes estructurals que
el provoquen i promovent el
desenvolupament agrícola dels
països més pobres.



Estic segur que aquest camí solidari
que porta al desenvolupament dels
països més pobres ajudarà certament
a elaborar un projecte de solució de
la crisi global actual. No hi ha dubte
que s’ha de tornar a valorar
atentament el paper i el poder polític
dels Estats, en una època en què
existeixen de fet limitacions a la
sobirania a causa del nou context
economicocomercial i financer
internacional.

D’altra banda, no ha de mancar la
participació responsable dels
ciutadans en la política nacional i
internacional, també gràcies a un
compromís renovat de les
associacions de treballadors cridats a
instaurar noves sinergies a nivell
local i internacional. Els mitjans de
comunicació social exerceixen,
també en aquest camp, un paper
destacat per a l’enfortiment del
diàleg entre cultures i tradicions
diverses.



Així doncs, si es vol programar un
desenvolupament no viciat per les
disfuncions i distorsions avui
àmpliament presents, s’imposa per
part de tots una seriosa reflexió
sobre el sentit mateix de l’economia i
sobre les seves finalitats. Ho exigeix
l’estat de salut ecològica del planeta;
ho demana la crisi cultural i moral de
l’home que emergeix amb evidència
en totes les parts del món.
L’economia necessita l’ètica per al
seu funcionament correcte; necessita
recuperar la important contribució
del principi de gratuïtat i de la
"lògica del do" en l’economia de
mercat, que no pot tenir com única
regla el lucre. Però això només és
possible gràcies al compromís de
tots, economistes i polítics,
productors i consumidors, i
pressuposa una formació de les
consciències que doni força als
criteris morals en l’elaboració dels
projectes polítics i econòmics.



Amb raó, des de moltes parts
s’apel·la al fet que els drets
pressuposen deures corresponents,
sense els quals els drets corren el risc
de transformar-se en arbitrarietat. Es
repeteix cada vegada més que tota la
humanitat ha d’adoptar un estil de
vida diferent, en el qual els deures de
cadascú respecte al medi ambient
vagin units als deures relatius a la
persona considerada en si mateixa i
en relació amb els altres. La
humanitat és una família i el diàleg
fecund entre fe i raó no pot menys
d’enriquir-la, fent més eficaç l’obra
de la caritat en la vida social i
constituint el marc apropiat per
incentivar la col·laboració entre
creients i no creients, en la
perspectiva compartida de treballar
per la justícia i la pau en el món. Com
a criteris-guia per a aquesta
interacció fraterna, en l’encíclica
assenyalo els principis de
subsidiarietat i solidaritat, en estreta
connexió entre si.



A l’últim, davant els problemes tan
vastos i profunds del món d’avui, he
assenyalat la necessitat d’una
autoritat política mundial regulada
pel dret, que s’atingui als esmentats
principis de subsidiarietat i
solidaritat i que estigui fermament
orientada a la realització del bé
comú, en el respecte de les grans
tradicions morals i religioses de la
humanitat.

L’evangeli ens recorda que no sols de
pa viu l’home: no sols amb béns
materials es pot satisfer la profunda
set del seu cor. L’horitzó de l’home és
indubtablement més alt i més vast;
per això tot programa de
desenvolupament ha de tenir
present, al costat del creixement
material, el creixement espiritual de
la persona humana, dotada
precisament d’ànima i cos. Aquest és
el desenvolupament integral a què es
refereix constantment la doctrina
social de l'Església, un



desenvolupament el criteri
orientador del qual és la força
propulsora de la "caritat en la
veritat".

Estimats germans i germanes,
preguem perquè també aquesta
encíclica ajudi la humanitat a sentir-
se una única família compromesa en
la realització d’un món de justícia i
de pau. Preguem perquè els creients
que actuen en els sectors de
l’economia i de la política
descobreixin la importància del seu
testimoni evangèlic coherent en el
servei que presten a la societat. En
particular, us convido a resar pels
caps d’estat i de govern del G8 que es
reuneixen aquests dies a l'Aquila.
Que d’aquesta important cimera
mundial sorgeixin decisions i
orientacions útils per al progrés
veritable de tots els pobles,
especialment dels més pobres.
Encomanem aquestes intencions a la



intercessió materna de Maria, Mare
de l'Església i de la humanitat.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/audiencia-
criteris-morals-per-als-projectes-
politics-i-economics/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-criteris-morals-per-als-projectes-politics-i-economics/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-criteris-morals-per-als-projectes-politics-i-economics/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-criteris-morals-per-als-projectes-politics-i-economics/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-criteris-morals-per-als-projectes-politics-i-economics/

	Audiència. Criteris morals per als projectes polítics i econòmics

