opusdei.org

Audiéncia. Criteris
morals per als
projectes politics i
economics

Text integre de I’audiencia
general del 8 de juliol de 2009.
El text versa sobra I’enciclica

del sant pare, Benet XVI, Caritas
in veritate.

03/11/2009

Estimats germans i germanes,

La meva nova enciclica, Caritas in
veritate, que ahir va ser presentada



oficialment, en la seva visio
fonamental s’inspira en un passatge
de la carta de sant Pau als Efesis, en
el qual I’apostol parla d’obrar segons
la veritat en la caritat: "Més aviat,
mantenint-nos en la veritat i en
I’amor—ho acabem d’escoltar—,
creixerem en tot fins que arribem a
Crist, que és el cap.” (Ef. 4, 15). La
caritat en la veritat és, per tant, la
principal forca propulsora per al
desenvolupament veritable de tota
persona i de la humanitat sencera.
Per aixo0, entorn del principi caritas
in veritate, gira tota la doctrina social
de I'Església. Només amb la caritat,
il-luminada per la rad i per la fe, és
possible assolir objectius de
desenvolupament amb un valor
huma i humanitzador. La caritat en
la veritat "és el principi sobre el qual
gira la doctrina social de I'Església,
un principi que adquireix forma
operativa en criteris orientadors” (n.
6).



Ja en l'introduccio, I’enciclica
al-ludeix a dos criteris fonamentals:
la justicia i el bé comu. La justicia és
part integrant de ’amor "amb obres i
segons la veritat" (1 Jo 3, 18) a que
exhorta ’apostol sant Joan (cf. n. 6). I
"estimar algu és voler el seu bé i
obrar eficacment per ell. Al costat del
bé individual, hi ha un bé vinculat a
la vida social de les persones... Hom
estima el proisme tant més
eficagment com més treballa” pel bé
comu. Per tant, son dos els criteris
operatius, la justicia i el bé comu;
gracies a aquest ultim, la caritat
adquireix una dimensio social. Tot
cristia —diu I’enciclica—és cridat a
aquesta caritat, i afegeix: "Aquest és
el cami institucional... de la

caritat” (cf. n. 7).

Com altres documents del Magisteri,
aquesta enciclica repren, continua i

aprofundeix I’analisi i la reflexi6 de

I'Església sobre questions socials de

vital interes per a la humanitat del



nostre segle. De manera especial,
enllaca amb allo que va escriure Pau
VI, fa més de quaranta anys, en la
Populorum progressio, pedra mil-liar
de ’ensenyament social de 1'Església,
en la qual el gran Pontifex traca
algunes linies decisives, i sempre
actuals, per al desenvolupament
integral de I'home i del mon modern.
La situacié mundial, com ho
demostra ampliament la cronica dels
ultims mesos, continua presentant
problemes considerables i
I’«escandol» de desigualtats
clamoroses, que persisteixen malgrat
els compromisos assumits en el
passat. D’'una banda, es registren
signes de desequilibris socials 1
economics greus; d’una altra, des de
moltes parts es demanen reformes,
que no poden demorar-se més temps,
per omplir la bretxa en el
desenvolupament dels pobles. Amb
aquest fi, el fenomen de la
globalitzacio pot constituir una
oportunitat real, pero per a aixo és



important que s’emprengui una
renovacioé moral i cultural profunda i
un discerniment responsable sobre
les decisions que cal prendre mirant
pel bé comu. Es possible un futur
millor per a tothom si es funda en el
redescobriment dels valors étics
fonamentals. Es a dir, manca un
projecte economic nou que torni a
planejar el desenvolupament de
forma global, basant-se en el
fonament étic de la responsabilitat
davant Déu i davant I’ésser huma
com a criatura de Déu.

Certament, ’enciclica no pretén
oferir solucions técniques als amplis
problemes socials del mon actual,
perque aixo no és competencia del
Magisteri de 1'Església (cf. n. 9).
Tanmateix, recorda els grans
principis que resulten indispensables
per construir el desenvolupament
huma dels proxims anys. Entre
aquests, en primer lloc, I’atenci6 a la
vida de ’home, considerada com a



centre de tot progrés veritable; el
respecte del dret a la llibertat
religiosa, sempre unit intimament al
desenvolupament de I'’home; el
rebuig d’una visié prometeica de
I’ésser huma, que el consideri artifex
absolut del propi desti. Una
confianca il-limitada en les
potencialitats de la tecnologia
resultaria al final il-lusoria. Tant en
la politica com en I’economia calen
homes rectes, que estiguin
sincerament atents al bé comu. En
particular, tenint presents les
emergencies mundials, és urgent
cridar I’atenci6 de I'opinid publica
cap al drama de la fam i de la
seguretat alimentaria, que afecta una
part considerable de la humanitat.
Un drama de tals dimensions
interpel-la la nostra consciencia: és
necessari afrontar-lo amb decisio,
eliminant les causes estructurals que
el provoquen i promovent el
desenvolupament agricola dels
paisos més pobres.



Estic segur que aquest cami solidari
que porta al desenvolupament dels
paisos més pobres ajudara certament
a elaborar un projecte de solucio de
la crisi global actual. No hi ha dubte
que s’ha de tornar a valorar
atentament el paper i el poder politic
dels Estats, en una epoca en que
existeixen de fet limitacions a la
sobirania a causa del nou context
economicocomercial i financer
internacional.

D’altra banda, no ha de mancar la
participacio responsable dels
ciutadans en la politica nacional i
internacional, també gracies a un
compromis renovat de les
associacions de treballadors cridats a
instaurar noves sinergies a nivell
local i internacional. Els mitjans de
comunicacio social exerceixen,
també en aquest camp, un paper
destacat per a I’enfortiment del
dialeg entre cultures i tradicions
diverses.



Aixi doncs, si es vol programar un
desenvolupament no viciat per les
disfuncions i distorsions avui
ampliament presents, s’imposa per
part de tots una seriosa reflexio
sobre el sentit mateix de ’economia i
sobre les seves finalitats. Ho exigeix
I’estat de salut ecologica del planeta;
ho demana la crisi cultural i moral de
I’home que emergeix amb evidéncia
en totes les parts del mon.
L’economia necessita I’etica per al
seu funcionament correcte; necessita
recuperar la important contribucié
del principi de gratuitat i de la
"logica del do" en ’economia de
mercat, que no pot tenir com unica
regla el lucre. Pero aixdo només és
possible gracies al compromis de
tots, economistes i politics,
productors i consumidors, i
pressuposa una formacio de les
consciéncies que doni forca als
criteris morals en I’elaboraci6 dels
projectes politics 1 economics.



Amb rao, des de moltes parts
s’apel-la al fet que els drets
pressuposen deures corresponents,
sense els quals els drets corren el risc
de transformar-se en arbitrarietat. Es
repeteix cada vegada més que tota la
humanitat ha d’adoptar un estil de
vida diferent, en el qual els deures de
cadascu respecte al medi ambient
vagin units als deures relatius a la
persona considerada en si mateixa i
en relacio amb els altres. La
humanitat és una familia i el dialeg
fecund entre fe i ra6 no pot menys
d’enriquir-la, fent més eficag I’obra
de la caritat en la vida social i
constituint el marc apropiat per
incentivar la col-laboracio entre
creients i no creients, en la
perspectiva compartida de treballar
per la justicia i la pau en el mon. Com
a criteris-guia per a aquesta
interaccio fraterna, en I’enciclica
assenyalo els principis de
subsidiarietat i solidaritat, en estreta
connexio entre si.



A I'altim, davant els problemes tan
vastos i profunds del mén d’avui, he
assenyalat la necessitat d’'una
autoritat politica mundial regulada
pel dret, que s’atingui als esmentats
principis de subsidiarietat i
solidaritat i que estigui fermament
orientada a la realitzacio del bé
comu, en el respecte de les grans
tradicions morals i religioses de la
humanitat.

[’evangeli ens recorda que no sols de
pa viu I’home: no sols amb béns
materials es pot satisfer la profunda
set del seu cor. L’horitzo de I’home és
indubtablement més alt i més vast;
per aixo tot programa de
desenvolupament ha de tenir
present, al costat del creixement
material, el creixement espiritual de
la persona humana, dotada
precisament d’anima i cos. Aquest €és
el desenvolupament integral a qué es
refereix constantment la doctrina
social de I'Església, un



desenvolupament el criteri
orientador del qual és la forca
propulsora de la "caritat en la
veritat".

Estimats germans i germanes,
preguem perque també aquesta
enciclica ajudi la humanitat a sentir-
se una unica familia compromesa en
la realitzacio d’un moén de justicia i
de pau. Preguem perque els creients
que actuen en els sectors de
I’economia i de la politica
descobreixin la importancia del seu
testimoni evangelic coherent en el
servei que presten a la societat. En
particular, us convido a resar pels
caps d’estat i de govern del G8 que es
reuneixen aquests dies a I'Aquila.
Que d’aquesta important cimera
mundial sorgeixin decisions i
orientacions utils per al progrés
veritable de tots els pobles,
especialment dels més pobres.
Encomanem aquestes intencions a la



intercessiéo materna de Maria, Mare
de I'Església i de la humanitat.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/audiencia-
criteris-morals-per-als-projectes-
politics-i-economics/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-criteris-morals-per-als-projectes-politics-i-economics/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-criteris-morals-per-als-projectes-politics-i-economics/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-criteris-morals-per-als-projectes-politics-i-economics/
https://opusdei.org/ca-es/article/audiencia-criteris-morals-per-als-projectes-politics-i-economics/

	Audiència. Criteris morals per als projectes polítics i econòmics

