
opusdei.org

Arribar a la persona
en la seva integritat:
el paper dels afectes
(II)

Els actes voluntaris
contribueixen a crear una
connaturalitat afectiva amb el
bé cap al qual es mou la
voluntat. Per a això, és
fonamental voler el bé veritable
i tenir en compte el temps.
D’aquesta manera, es viu
plenament la realitat, que ens
permet descobrir l’immens
panorama del món interior.



30/09/2018

«Revestiu-vos de Jesucrist, el
Senyor» (Rm 13, 14). Fer realitat
aquest anhel de Sant Pau és molt més
que posar-se un vestit. Implica una
conversió del cor, una transformació
de la persona en resposta a l’acció de
la gràcia, suposa despullar-se de les
obres de la fosca i revestir-se de
l’armadura de la llum (cf. Rm 13, 12):
una formació profunda i integral.

En l'article precedent ens vam aturar
a considerar que arribar a la persona
en la seva integritat requereix que la
formació arribi no només a la
intel·ligència i a la voluntat, sinó
també als afectes.[1] A més, vam
veure que la formació dels afectes —
aprendre a gaudir del bé— requereix
la intervenció de la voluntat —i, per
tant, de la intel·ligència— que,
tanmateix, té un control només

https://opusdei.org/ca-es/article/arribar-a-la-persona-en-la-seva-integritat-el-paper-dels-afectes-i/


indirecte —polític— sobre els
sentiments. Aquest control l’exerceix
sovint intentant provocar una
emoció concreta.

Però també hi ha un altre tipus
d’influx més a llarg termini, que es
produeix fins i tot sense que el
subjecte s’ho proposi, que té més
importància per a la nostra reflexió.
Això passa perquè els actes
voluntaris no només poden causar
alguna cosa en el món extern a
nosaltres, sinó que sobretot
produeixen un efecte interior:
contribueixen a crear una
connaturalitat afectiva amb el bé cap
al qual es mou la voluntat. Explicar
com es produeix això excedeix el
plantejament d’aquests articles, però
en tot cas, ens interessa ressaltar-ne
dos punts.

Voler el bé

El primer d’aquests punts és que el
bé cap al qual es mou la voluntat —i



amb el qual es crea la connaturalitat
— pot ser molt diferent del que es
percep des de fora. Dues persones
que facin un mateix encàrrec poden
estar fent dues coses molt diferents:
una pot estar senzillament intentant
no quedar malament davant de qui li
ha encomanat l’encàrrec, mentre que
l’altra té la intenció de servir. La
segona està formant una virtut i la
primera, no, perquè el bé que
persegueix i amb el qual es configura
és el d’evitar quedar malament
davant de l’autoritat. És cert,
tanmateix, que aquesta actuació pot
suposar un pas endavant respecte a
una actitud precedent (negar-se a
fer-ho), però mentre no vagi seguida
de passos ulteriors, no estarà
formant la virtut, per nombroses que
siguin les repeticions de l’acte. Per
això és tan important rectificar,
purificar constantment la intenció
per anar apuntant progressivament
els motius pels quals realment val la



pena fer alguna cosa i així
configurar-nos-hi afectivament.

Tots tenim l’experiència, pròpia o
aliena, de com limitar-se a respectar
unes regles acaba convertint-se
fàcilment en un pes. L’exemple del
fill gran de la paràbola ens prevé
d’aquest perill (cf. Lc 15, 29-30).
Mentre que buscar sincerament el bé
que aquestes regles intenten
promoure, alegra i allibera. En
definitiva, podríem dir que no forma
el fer, sinó el voler: no només
importa què faig, sinó també què vull
quan ho faig.[2] La llibertat és, doncs,
decisiva: no n’hi ha prou amb fer
alguna cosa, s’ha de voler fer, cal fer-
la «perquè ens dona la gana, que és
la raó més sobrenatural»,[3] perquè
només així formem la virtut, és a dir,
aprenem a gaudir del bé. Un mer
compliment que es tradueixi en
«compleixo i menteixo»[4] no
promou la llibertat, ni l’amor, ni
l’alegria. En canvi, sí que els promou



entendre per què aquesta actuació és
grandiosa i val la pena, i deixar-se
guiar per aquestes raons en actuar.

Una formació de llarg abast

El segon punt que ens convé
considerar és que el procés de
connaturalització afectiva amb el bé
és ordinàriament lent. Si la virtut
consistís només en la capacitat de
superar la resistència afectiva per fer
el bé, la podríem assolir en temps
molt més curts. Però ja sabem que la
virtut no està formada mentre el bé
no tingui un reflex positiu en
l’afectivitat.[5] Conseqüència d’això
és la necessitat de ser pacient en la
lluita, perquè assolir alguns dels
objectius que val la pena proposar-se
pot requerir un temps llarg, potser
anys. La resistència a l’acte bo que
continuem experimentant durant
aquell temps no l’hem d’interpretar
com un fracàs o com un senyal que la
nostra lluita no és sincera o és poc



decidida. Es tracta d’un camí
progressiu, en què cada pas és
ordinàriament petit i no és fàcil
apreciar l’avenç que suposa. Només
després d’un cert temps, mirant
enrere, advertirem que hem
recorregut més camí del que ens
semblava.

Si, per exemple, tenim reaccions d’ira
que voldríem superar, començarem
esforçant-nos per reprimir-ne les
manifestacions externes; potser al
principi ens semblarà que no
aconseguim res, però, si som
constants, les ocasions en què
vencem —inicialment escasses—
s’aniran fent més i més freqüents i, al
cap d’un temps —potser llarg—,
arribarem a aconseguir-ho de
manera habitual; però no n’hi ha
prou, perquè la nostra meta no era
reprimir unes manifestacions
externes, sinó modelar una reacció
interna, ser més mansos i pacífics, de
manera que aquesta reacció més



serena sigui la pròpia de la nostra
manera de ser. La lluita és, per tant,
molt més llarga, però qui podria
negar que és molt més bonica,
alliberadora i il·lusionant? És una
lluita que apunta a assolir una pau
interior en la recerca i posada en
pràctica de la voluntat de Déu i no a
la mera submissió violenta dels
sentiments.

El Papa Francesc, en explicar el seu
principi que el temps és superior a
l’espai,[6] assenyala que «donar
prioritat al temps és ocupar-se
d’iniciar processos més que de posseir
espais».[7] En la vida interior val la
pena posar en marxa processos
realistes i generosos. I cal saber
esperar que produeixin els seus
fruits. «Aquest principi permet
treballar a llarg termini, sense
obsessionar-se per resultats
immediats. Ajuda a suportar amb
paciència situacions difícils i
adverses, o els canvis de plans que



imposa el dinamisme de la realitat.
És una invitació a assumir la tensió
entre plenitud i límit».[8] Ens
interessa molt, efectivament, que la
consciència de la nostra limitació no
paralitzi la nostra aspiració a la
plenitud que Déu ens ofereix. Com
també ens importa que aquesta
noble ambició no ignori
ingènuament que som limitats.

Apuntar alt en la formació, proposar-
se no nomésfer actes bons, sinó ser
bons, tenir un bon cor, ens permetrà
distingir l’acte virtuós del que
podríem denominar l’acte d’acord
amb una virtut. Aquest últim seria
l’acte que correspon a una virtut i
que contribueix pas a pas a formar-
la, però que, com que encara no
procedeix d’un hàbit ja madur,
sovint requereix sobreposar-se a una
afectivitat que empeny en direcció
contrària. L’acte virtuós seria en
canvi el d’aquell que gaudeix en la
realització d’aquest bé, fins i tot quan



li suposa un esforç. Aquest és
l’objectiu.

Una formació integral, que arriba a
modelar l’afectivitat, és lenta. Qui vol
formar-se així no cau en la
ingenuïtat de pretendre sotmetre els
sentiments a la mateixa voluntat,
trepitjant els que no li agraden o
intentant provocar els que voldria
tenir. Entén que la seva lluita s’ha de
centrar més aviat en les decisions
lliures amb què, en intentar seguir la
voluntat de Déu, dona resposta a
aquests sentiments, acollint o
rebutjant el suggeriment de
comportament que comporten.
Perquè són aquestes decisions les
que —indirectament i a llarg termini
— acaben modelant la interioritat de
la qual procedeixen aquests afectes.

Un món dins teu

A mesura que la virtut es va formant,
no només es fa l’acte bo amb més
naturalitat i goig; també es té més



facilitat per identificar quin és
aquest acte. «Per poder “reconèixer
quina és la voluntat de Déu: allò que
és bo, agradable a ell i perfecte”(Rm
12, 2), sí que és necessari el
coneixement de la llei de Déu en
general, però aquesta no és suficient:
és indispensable una espècie de
“connaturalitat” entre l’home i el bé
veritable (cf. Sant Tomàs d’Aquino, 
Summa Theologiae, II-II, q. 45, a. 2).
Aquesta connaturalitat es fonamenta
i es desenvolupa en les actituds
virtuoses de l’home mateix».[9]

Això es deu en bona part al fet que
l’afectivitat és la primera veu que
sentim a l’hora de valorar
l’oportunitat d’un comportament:
abans que la raó examini si és
convenient o no fer una cosa
agradable, ja n’hem experimentat
l’atracció. La virtut, com que fa
afectivament atractiu el bé,
aconsegueix que la veu de
l’afectivitat inclogui una certa



valoració moral —és a dir, amb
referència al bé global de la persona
— de l’acte en qüestió. Fa que, per
exemple, encara que ens atregui la
possibilitat de quedar bé, la mentida
se’ns presenti com a desagradable.

De manera implícita, però clara, ho
trobem expressat en un brevíssim
punt de Camí: «¿Per què has de
mirar, si “el teu món” el portes dins
teu?».[10] Sant Josepmaria està
posant una mirada exterior en
relació amb el món interior. I és
aquesta relació la que li permetrà
valorar la mirada, que apareixerà
com a convenient o inconvenient
segons com estigui constituït el món
interior. Una mirada inadequada,
llavors, no fa falta reprimir-la,
perquè ja apareix com a
innecessària, perquè el món interior
—el meu món— la rebutja. Sant
Josepmaria ens està dient que si es té
una interioritat rica, el que fa mal no
només s’evita de fet, sinó que no



presenta cap perill, perquè repugna:
no es percep només com a dolent,
sinó també —i abans— com a lleig,
desagradable, desentonat,
descol·locat...; per descomptat que
pot atreure d’alguna manera, però és
fàcil rebutjar aquesta atracció,
perquè trenca l’harmonia i la bellesa
del clima interior. En canvi, si no 
portes un món dins teu, evitar
aquesta mirada et suposarà un esforç
notable.

Realisme

El que estem dient mostra com el
creixement en les virtuts ens va fent
més i més realistes. Algunes persones
tenen la idea —normalment no
formulada— que viure segons les
virtuts suposa tancar un ull a la
realitat, això sí, per un motiu molt alt
i perquè d’aquest comportament, que
implica tancar-se en part a aquest
món, n’esperem un premi en l’altre.
Al contrari, viure com Crist, imitar-



ne les virtuts, ens obre a la realitat i
no permet que la nostra afectivitat
ens enganyi en el moment de
valorar-la i de decidir com
respondre-hi.

La pobresa, per exemple, no suposa
renunciar a considerar el valor dels
béns materials en vista de la vida
eterna; és més, només la persona que
viu despresa valora els béns
materials en la mesura justa: ni
pensa que són dolents ni els
concedeix una importància que no
tenen. Qui, en canvi, no s’esforça a
viure així, els acabarà atorgant un
valor més alt del que tenen, i això
incidirà en les seves decisions: serà
poc realista, encara que aparegui
davant dels altres com un autèntic
home de món, que se sap moure en
certs ambients. La persona sòbria
sap gaudir d’un bon menjar; la que
no ho és, atorga a aquest plaer una
importància que objectivament no té.
Una cosa similar es podria dir de



qualsevol altra virtut. Com Jesús va
dir a Nicodem: «Els qui viuen d’acord
amb la veritat s’acosten a la llum» (Jn
3, 21).

Un cercle virtuós

En definitiva, orientar la nostra
afectivitat desenvolupant les virtuts
és aclarir la nostra mirada, és com
netejar les ulleres de les taques que
el pecat original i els pecats
personals hi han deixat i que ens
dificulten veure el món com
realment és. «Diguem-ho
tranquil·lament: la irredempció del
món consisteix precisament en la
il·legibilitat de la creació, en la
irreconocibilitat de la veritat; una
situació que porta necessàriament al
domini del pragmatisme i, d’aquesta
manera, fa que el poder dels forts es
converteixi en el déu d’aquest món».
[11]

Una afectivitat ordenada ajuda la
raóa llegir la creació, a reconèixer la



veritat, a identificar el que
veritablement ens convé. Aquest
judici correcte de la raó facilita la
decisió voluntària. L’acte bo que
segueix aquesta decisió contribueix a
connaturalitzar-nos amb el bé
perseguit i, per tant, a ordenar
l’afectivitat. És un autèntic cercle 
virtuós que condueix a sentir-se
progressivament lliures, senyors dels
mateixos actes, i, en conseqüència,
capacita per lliurar-se realment al
Senyor, perquè només qui es
posseeix es pot lliurar.

La formació és integral només quan
assoleix tots aquests nivells. Dit
d’una altra manera, només hi ha
formació veritable quan les diverses
facultats que intervenen en
l’actuació humana —la raó, la
voluntat, l’afectivitat— estan
integrades: no lluiten, sinó que
col·laboren. Si no s’arribessin a
modelar els afectes, és a dir, si les
virtuts s’entenguessin només com



una força addicional a la voluntat
que la fa capaç d’ignorar el nivell
afectiu, les normes morals i la lluita
amb què intentem viure-les serien
repressives i no s’assoliria una
autèntica unitat de vida, perquè
sempre experimentaríem dins nostre
forces que estiren poderosament en
sentits contraris i que generen
inestabilitat. Una inestabilitat que
coneixem bé, perquè és el nostre
punt de partida, però que anem
superant pas a pas, a mesura que
conduïm aquestes forces
progressivament cap a l’harmonia,
de manera que arribi el moment que
aquesta raó més sobrenatural que és 
perquè em dona la gana, signifiqui
perquè m’agrada, perquè m’atreu,
perquè quadra amb la meva manera
de ser, perquè encaixa amb el món
interior que m’he format; en
definitiva, perquè he anat aprenent a
fer meus els sentiments de Jesucrist.



Caminem així cap a la meta, alhora
altíssima i atractiva, que sant Pau ens
assenyala: «Tingueu els mateixos
sentiments que tingué Jesucrist»(Fl 2,
5), i ens adonem que així ens
revestim de Jesucrist, el Senyor (cf. 
Rm 13, 14). «La vida de Crist és vida
nostra (...). El cristià ha de viure —
per tant— segons la vida de Crist,
fent seus els sentiments de Crist, de
tal manera que pugui exclamar amb
Sant Pau, non vivo ego, vivit vero in
me Christus (Ga 2, 10), no soc jo qui
viu, sinó que Crist viu en mi».[12] I ja
que la fidelitat consisteix
precisament en això, en viure, en
voler, en sentir com Crist, no perquè
ens disfressem de Crist, sinó perquè
sigui aquesta la nostra manera de
ser, llavors, si seguim la voluntat de
Déu, si som fidels, som
profundament lliures, perquè fem el
que ens va, el que ens agrada, el que 
ens dona la gana. Profundament
lliures i profundament fidels.



Profundament fidels i profundament
feliços.

Julio Diéguez

Foto: Ismael Martínez Sánchez

[1] Cf. F. Ocáriz, Carta pastoral, 14.II.
2017, núm. 8.

[2] En realitat, des del punt de vista
moral,el que faig és precisament el
que vull quan ho faig. Per al nostre
objectiu, tanmateix, no cal que ens
aturem a explicar per què això és
així.

[3] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 17.

[4] Cf. Beat Àlvar, Carta IX-1975, a 
Cartas de familia I, núm. 8.

[5] Hauria d’haver quedat clar a
l’article anterior que això no vol dir



que el bé no costi cap esforç o, el que
és el mateix, que el mal ja no tingui
atractiu de cap tipus.

[6] Cf. Exhortació Apostòlica 
Evangelii gaudium, núm. 222-225.

[7]Ibídem, núm. 223. La cursiva és de
l’original.

[8] Ibídem.

[9] Sant Joan Pau II, Encíclica 
Veritatis splendor, 6.VIII.1993, núm.
64.

[10] Sant Josepmaria, Camí, núm.
184.

[11] Joseph Ratzinger - Benet XVI, 
Jesús de Natzaret, volum II, 7, 3.

[12] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 103.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/arribar-a-la-
persona-en-la-seva-integritat-el-paper-

dels-afectes-ii/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/arribar-a-la-persona-en-la-seva-integritat-el-paper-dels-afectes-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/arribar-a-la-persona-en-la-seva-integritat-el-paper-dels-afectes-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/arribar-a-la-persona-en-la-seva-integritat-el-paper-dels-afectes-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/arribar-a-la-persona-en-la-seva-integritat-el-paper-dels-afectes-ii/

	Arribar a la persona en la seva integritat: el paper dels afectes (II)

