opusdei.org

Arribar a la persona
en la seva integritat:
el paper dels afectes

(ID)

Els actes voluntaris
contribueixen a crear una
connaturalitat afectiva amb el
bé cap al qual es mou la
voluntat. Per a aixo, és
fonamental voler el bé veritable
1 tenir en compte el temps.
D’aquesta manera, es viu
plenament la realitat, que ens
permet descobrir 'immens
panorama del mon interior.



30/09/2018

«Revestiu-vos de Jesucrist, el

Senyor» (Rm 13, 14). Fer realitat
aquest anhel de Sant Pau és molt més
que posar-se un vestit. Implica una
conversio del cor, una transformacio
de la persona en resposta a I’accio de
la gracia, suposa despullar-se de les
obres de la fosca i revestir-se de
Parmadura de la llum (cf. Rm 13, 12):
una formaci6 profunda i integral.

En l'article precedent ens vam aturar
a considerar que arribar a la persona
en la seva integritat requereix que la
formacio arribi no només a la
intel-ligéncia i a la voluntat, sino
també als afectes.[1] A més, vam
veure que la formacio dels afectes —
aprendre a gaudir del bé— requereix
la intervenci6 de la voluntat —i, per
tant, de la intel-ligencia— que,
tanmateix, té un control només


https://opusdei.org/ca-es/article/arribar-a-la-persona-en-la-seva-integritat-el-paper-dels-afectes-i/

indirecte —politic— sobre els
sentiments. Aquest control ’exerceix
sovint intentant provocar una
emocio concreta.

Pero també hi ha un altre tipus
d’influx més a llarg termini, que es
produeix fins i tot sense que el
subjecte s’ho proposi, que té més
importancia per a la nostra reflexio.
Aix0 passa perque els actes
voluntaris no només poden causar
alguna cosa en el mon extern a
nosaltres, siné que sobretot
produeixen un efecte interior:
contribueixen a crear una
connaturalitat afectiva amb el bé cap
al qual es mou la voluntat. Explicar
com es produeix aixo0 excedeix el
plantejament d’aquests articles, pero
en tot cas, ens interessa ressaltar-ne
dos punts.

Voler el bé

El primer d’aquests punts és que el
bé cap al qual es mou la voluntat —i



amb el qual es crea la connaturalitat
— pot ser molt diferent del que es
percep des de fora. Dues persones
que facin un mateix encarrec poden
estar fent dues coses molt diferents:
una pot estar senzillament intentant
no quedar malament davant de qui li
ha encomanat I’encarrec, mentre que
I’altra té la intencio de servir. La
segona esta formant una virtutila
primera, no, perque el bé que
persegueix i amb el qual es configura
és el d’evitar quedar malament
davant de ’autoritat. Es cert,
tanmateix, que aquesta actuacio pot
suposar un pas endavant respecte a
una actitud precedent (negar-se a
fer-ho), pero mentre no vagi seguida
de passos ulteriors, no estara
formant la virtut, per nombroses que
siguin les repeticions de l’acte. Per
aixo és tan important rectificar,
purificar constantment la intencio
per anar apuntant progressivament
els motius pels quals realment val la



pena fer alguna cosa i aixi
configurar-nos-hi afectivament.

Tots tenim I’experiéencia, propia o
aliena, de com limitar-se a respectar
unes regles acaba convertint-se
facilment en un pes. L’exemple del
fill gran de la parabola ens prevé
d’aquest perill (cf. Lc 15, 29-30).
Mentre que buscar sincerament el bé
que aquestes regles intenten
promoure, alegra i allibera. En
definitiva, podriem dir que no forma
el fer, sino el voler: no nomes
importa que faig, sin6 també que vull
quan ho faig.[2] La llibertat és, doncs,
decisiva: no n’hi ha prou amb fer
alguna cosa, s’ha de voler fer, cal fer-
la «<perque ens dona la gana, que és
la ra6 més sobrenatural»,[3] perqué
només aixi formem la virtut, és a dir,
aprenem a gaudir del bé. Un mer
compliment que es tradueixi en
«compleixo i menteixo»[4] no
promou la llibertat, ni ’amor, ni
I’alegria. En canvi, si que els promou



entendre per qué aquesta actuacio és
grandiosa i val la pena, i deixar-se
guiar per aquestes raons en actuar.

Una formacio de llarg abast

El segon punt que ens conveé
considerar és que el procés de
connaturalitzacio afectiva amb el bé
és ordinariament lent. Si la virtut
consistis només en la capacitat de
superar la resistencia afectiva per fer
el bé, la podriem assolir en temps
molt més curts. Pero ja sabem que la
virtut no esta formada mentre el bé
no tingui un reflex positiu en
I’afectivitat.[5] Consequencia d’aixo
és la necessitat de ser pacient en la
lluita, perqueé assolir alguns dels
objectius que val la pena proposar-se
pot requerir un temps llarg, potser
anys. La resisténcia a I’acte bo que
continuem experimentant durant
aquell temps no I’hem d’interpretar
com un fracas o com un senyal que la
nostra lluita no és sincera o és poc



decidida. Es tracta d’'un cami
progressiu, en que cada pas és
ordinariament petit i no és facil
apreciar 'avenc que suposa. Només
després d’un cert temps, mirant
enrere, advertirem que hem
recorregut més cami del que ens
semblava.

Si, per exemple, tenim reaccions d’ira
que voldriem superar, comengarem
esforcant-nos per reprimir-ne les
manifestacions externes; potser al
principi ens semblara que no
aconseguim res, pero, si som
constants, les ocasions en qué
vencem —inicialment escasses—
s’aniran fent més i més freqients i, al
cap d’'un temps —potser llarg—,
arribarem a aconseguir-ho de
manera habitual; pero no n’hi ha
prou, perqueé la nostra meta no era
reprimir unes manifestacions
externes, sind modelar una reaccio
interna, ser més mansos i pacifics, de
manera que aquesta reaccio més



serena sigui la propia de la nostra
manera de ser. La lluita és, per tant,
molt més llarga, pero qui podria
negar que és molt més bonica,
alliberadora i il-lusionant? Es una
lluita que apunta a assolir una pau
interior en la recerca i posada en
practica de la voluntat de Déuino a
la mera submissio violenta dels
sentiments.

El Papa Francesc, en explicar el seu
principi que el temps és superior a
Pespai,[6] assenyala que «donar
prioritat al temps és ocupar-se
d’iniciar processos més que de posseir
espais».[7] En la vida interior val la
pena posar en marxa processos
realistes i generosos. I cal saber
esperar que produeixin els seus
fruits. «Aquest principi permet
treballar a llarg termini, sense
obsessionar-se per resultats
immediats. Ajuda a suportar amb
paciencia situacions dificils i
adverses, o els canvis de plans que



imposa el dinamisme de la realitat.
Es una invitacié a assumir la tensio
entre plenitud i limit».[8] Ens
interessa molt, efectivament, que la
consciéncia de la nostra limitacio no
paralitzi la nostra aspiracio a la
plenitud que Déu ens ofereix. Com
també ens importa que aquesta
noble ambicio no ignori
ingenuament que som limitats.

Apuntar alt en la formacio, proposar-
se no nomeésfer actes bons, sino ser
bons, tenir un bon cor, ens permetra
distingir l’acte virtuds del que
podriem denominar I’acte d’acord
amb una virtut. Aquest ultim seria
I’acte que correspon a una virtut i
que contribueix pas a pas a formar-
la, pero que, com que encara no
procedeix d’un habit ja madur,
sovint requereix sobreposar-se a una
afectivitat que empeny en direccio
contraria. ’acte virtuos seria en
canvi el d’aquell que gaudeix en la
realitzacio d’aquest bé, fins i tot quan



li suposa un esforg. Aquest €s
I’objectiu.

Una formaci6 integral, que arriba a
modelar I’afectivitat, és lenta. Qui vol
formar-se aixi no cau en la
ingenuitat de pretendre sotmetre els
sentiments a la mateixa voluntat,
trepitjant els que no li agraden o
intentant provocar els que voldria
tenir. Entén que la seva lluita s’ha de
centrar més aviat en les decisions
lliures amb que, en intentar seguir la
voluntat de Déu, dona resposta a
aquests sentiments, acollint o
rebutjant el suggeriment de
comportament que comporten.
Perqueé son aquestes decisions les
que —indirectament i a llarg termini
— acaben modelant la interioritat de
la qual procedeixen aquests afectes.

Un mon dins teu

A mesura que la virtut es va formant,
no nomes es fa ’acte bo amb més
naturalitat i goig; també es té més



facilitat per identificar quin és
aquest acte. «Per poder “reconeixer
quina és la voluntat de Déu: allo que
és bo, agradable a ell i perfecte”(Rm
12, 2), si que és necessari el
coneixement de la llei de Déu en
general, pero aquesta no és suficient:
és indispensable una especie de
“connaturalitat” entre 'home i el bé
veritable (cf. Sant Tomas d’Aquino,
Summa Theologiae, 1111, q. 45, a. 2).
Aquesta connaturalitat es fonamenta
i es desenvolupa en les actituds
virtuoses de ’home mateix».[9]

Aix0 es deu en bona part al fet que
I’afectivitat és la primera veu que
sentim a I’hora de valorar
I’oportunitat d’'un comportament:
abans que la rad examini si és
convenient o no fer una cosa
agradable, ja n’hem experimentat
I’atraccio. La virtut, com que fa
afectivament atractiu el bé,
aconsegueix que la veu de
I’afectivitat inclogui una certa



valoracié moral —és a dir, amb
referencia al bé global de la persona
— de l’acte en questio. Fa que, per
exemple, encara que ens atregui la
possibilitat de quedar bé, la mentida
se’ns presenti com a desagradable.

De manera implicita, pero clara, ho
trobem expressat en un brevissim
punt de Cami: «;Per qué has de
mirar, si “el teu mon” el portes dins
teu?».[10] Sant Josepmaria esta
posant una mirada exterior en
relacio amb el moén interior. I és
aquesta relacio la que li permetra
valorar la mirada, que apareixera
com a convenient o inconvenient
segons com estigui constituit el mon
interior. Una mirada inadequada,
llavors, no fa falta reprimir-la,
perque ja apareix com a
innecessaria, perque el mon interior
—el meu mon— la rebutja. Sant
Josepmaria ens esta dient que si es té
una interioritat rica, el que fa mal no
només s’evita de fet, siné que no



presenta cap perill, perque repugna:
no es percep només com a dolent,
sind també —i abans— com a lleig,
desagradable, desentonat,
descol-locat...; per descomptat que
pot atreure d’alguna manera, pero és
facil rebutjar aquesta atraccio,
perque trenca I’harmonia i la bellesa
del clima interior. En canvi, si no
portes un mon dins teu, evitar
aquesta mirada et suposara un esfor¢
notable.

Realisme

El que estem dient mostra com el
creixement en les virtuts ens va fent
més i més realistes. Algunes persones
tenen la idea —normalment no
formulada— que viure segons les
virtuts suposa tancar un ull a la
realitat, aixo si, per un motiu molt alt
i perqué d’aquest comportament, que
implica tancar-se en part a aquest
mon, n’esperem un premi en l’altre.
Al contrari, viure com Crist, imitar-



ne les virtuts, ens obre a la realitat i
no permet que la nostra afectivitat
ens enganyi en el moment de
valorar-la i de decidir com
respondre-hi.

La pobresa, per exemple, no suposa
renunciar a considerar el valor dels
béns materials en vista de la vida
eterna; és més, només la persona que
viu despresa valora els béns
materials en la mesura justa: ni
pensa que son dolents ni els
concedeix una importancia que no
tenen. Qui, en canvi, no s’esforca a
viure aixi, els acabara atorgant un
valor més alt del que tenen, i aix0o
incidira en les seves decisions: sera
poc realista, encara que aparegui
davant dels altres com un auténtic
home de mon, que se sap moure en
certs ambients. La persona sobria
sap gaudir d’un bon menjar; la que
no ho és, atorga a aquest plaer una
importancia que objectivament no té.
Una cosa similar es podria dir de



qualsevol altra virtut. Com Jesus va
dir a Nicodem: «Els qui viuen d’acord
amb la veritat s’acosten a la llum» (Jn
3, 21).

Un cercle virtuos

En definitiva, orientar la nostra
afectivitat desenvolupant les virtuts
és aclarir la nostra mirada, és com
netejar les ulleres de les taques que
el pecat original i els pecats
personals hi han deixat i que ens
dificulten veure el mén com
realment és. «Diguem-ho
tranquil-lament: la irredempcio del
mon consisteix precisament en la
il-legibilitat de la creacid, en la
irreconocibilitat de la veritat; una
situacio que porta necessariament al
domini del pragmatisme i, d’aquesta
manera, fa que el poder dels forts es
converteixi en el déu d’aquest mon».
[11]

Una afectivitat ordenada ajuda la
raoda llegir la creacio, a reconéixer la



veritat, a identificar el que
veritablement ens convé. Aquest
judici correcte de la rao facilita la
decisi6 voluntaria. I’acte bo que
segueix aquesta decisio contribueix a
connaturalitzar-nos amb el bé
perseguit i, per tant, a ordenar
Iafectivitat. Es un auténtic cercle
virtuos que condueix a sentir-se
progressivament lliures, senyors dels
mateixos actes, i, en consequencia,
capacita per lliurar-se realment al
Senyor, perqué només qui es
posseeix es pot lliurar.

La formacio és integral només quan
assoleix tots aquests nivells. Dit
d’una altra manera, només hi ha
formacio veritable quan les diverses
facultats que intervenen en
I’actuacié humana —la rag, la
voluntat, ’afectivitat— estan
integrades: no lluiten, sino que
col-laboren. Si no s’arribessin a
modelar els afectes, és a dir, si les
virtuts s’entenguessin només com



una forca addicional a la voluntat
que la fa capacg d’ignorar el nivell
afectiu, les normes morals i la lluita
amb que intentem viure-les serien
repressives i no s’assoliria una
autentica unitat de vida, perque
sempre experimentariem dins nostre
forces que estiren poderosament en
sentits contraris i que generen
inestabilitat. Una inestabilitat que
coneixem bé, perque és el nostre
punt de partida, pero que anem
superant pas a pas, a mesura que
conduim aquestes forces
progressivament cap a ’harmonia,
de manera que arribi el moment que
aquesta rao més sobrenatural que és
perqué em dona la gana, signifiqui
perqué m’agrada, perque m’atreu,
perque quadra amb la meva manera
de ser, perque encaixa amb el mén
interior que m’he format; en
definitiva, perqué he anat aprenent a
fer meus els sentiments de Jesucrist.



Caminem aixi cap a la meta, alhora
altissima i atractiva, que sant Pau ens
assenyala: «Tingueu els mateixos
sentiments que tingué Jesucrist»(Fl 2,
5), 1 ens adonem que aixi ens
revestim de Jesucrist, el Senyor (cf.
Rm 13, 14). «La vida de Crist és vida
nostra (...). El cristia ha de viure —
per tant— segons la vida de Crist,
fent seus els sentiments de Crist, de
tal manera que pugui exclamar amb
Sant Pau, non vivo ego, vivit vero in
me Christus (Ga 2, 10), no soc jo qui
viu, sin6 que Crist viu en mi».[12] I ja
que la fidelitat consisteix
precisament en aixo, en viure, en
voler, en sentir com Crist, no perqué
ens disfressem de Crist, sin6 perquée
sigui aquesta la nostra manera de
ser, llavors, si seguim la voluntat de
Déu, si som fidels, som
profundament lliures, perque fem el
que ens va, el que ens agrada, el que
ens dona la gana. Profundament
lliures i profundament fidels.



Profundament fidels i profundament
felicos.

Julio Diéguez

Foto: Ismael Martinez Sanchez

[1] Cf. F. Ocariz, Carta pastoral, 14.11.
2017, num. 8.

[2] En realitat, des del punt de vista
moral,el que faig és precisament el
que vull quan ho faig. Per al nostre
objectiu, tanmateix, no cal que ens
aturem a explicar per que aixo és
aixi.

[3] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, nam. 17.

[4] Cf. Beat Alvar, Carta IX-1975, a
Cartas de familia I, num. 8.

[5] Hauria d’haver quedat clar a
I’article anterior que aixo no vol dir



que el bé no costi cap esfor¢ o, el que
és el mateix, que el mal ja no tingui
atractiu de cap tipus.

[6] Cf. Exhortacié Apostolica
Evangelii gaudium, nam. 222-225.

[71Ibidem, num. 223. La cursiva és de
I’original.

[8] Ibidem.

[9] Sant Joan Pau II, Enciclica
Veritatis splendor, 6.VII1.1993, num.
64.

[10] Sant Josepmaria, Cami, num.
184.

[11] Joseph Ratzinger - Benet XVI,
Jesus de Natzaret, volum II, 7, 3.

[12] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, num. 103.




pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/arribar-a-la-
persona-en-la-seva-integritat-el-paper-
dels-afectes-ii/ (22/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/arribar-a-la-persona-en-la-seva-integritat-el-paper-dels-afectes-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/arribar-a-la-persona-en-la-seva-integritat-el-paper-dels-afectes-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/arribar-a-la-persona-en-la-seva-integritat-el-paper-dels-afectes-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/arribar-a-la-persona-en-la-seva-integritat-el-paper-dels-afectes-ii/

	Arribar a la persona en la seva integritat: el paper dels afectes (II)

