
opusdei.org

Aprendre a
perdonar

L’art de conviure està
estretament relacionat amb la
capacitat de demanar perdó i
de perdonar. Tots som febles i
caiem amb freqüència. Ens hem
d’ajudar mútuament a aixecar-
nos sempre de nou. Moltes
vegades ho aconseguim a través
del perdó.

20/11/2019

Sumari

Pròleg



I. Què vol dir «perdonar»?

1. Reaccionar davant d’un mal.

2. Actuar amb llibertat.

3. Recordar el passat.

4. Renunciar a la revenja.

5. Mirar l’agressor en la seva dignitat
personal.

II. Quines actituds ens disposen a
perdonar?

1. Amor.

2. Comprensió.

3. Generositat.

4. Humilitat.

III. Reflexió final

* * *



Tots hem patit alguna vegada
injustícies i humiliacions; alguns
cada dia han de suportar tortures, no
només en una presó, sinó també al
lloc de feina o en l’entorn familiar. És
cert que ningú no ens pot fer tant
mal com els que ens haurien
d’estimar. «L’únic dolor que
destrueix més que el ferro és la
injustícia que procedeix dels nostres
familiars», diuen els àrabs.

Com reaccionem davant d’un mal
que algú ens ha ocasionat amb una
certa intencionalitat? Normalment,
de manera espontània desitjaríem
pegar als que ens han pegat, o parlar
malament dels que han parlat
malament de nosaltres. Però aquesta
actuació és com un bumerang: ens fa
mal a nosaltres mateixos. És una
pena gastar les energies en enutjos,
recels, rancors o desesperació; i
potser és més trist encara quan una
persona s’endureix per no patir més.



Només en el perdó brolla nova vida.
Per això és tan important educar en
«l’art» de practicar-ho.

I. Què vol dir «perdonar»?

Què és el perdó? Què faig quan dic a
una persona: «Et perdono»? És
evident que reacciono davant d’un
mal que algú m’ha fet; actuo, a més,
amb llibertat; no és que simplement
oblidi la injustícia, sinó que renuncio
a la revenja i vull, malgrat tot, el
millor per a l’altre. Considerem
aquests diversos elements amb més
deteniment.

1. Reaccionar davant d’un mal

En primer lloc, realment s’ha de
tractar d’un mal per al conjunt de la
meva vida. Si un cirurgià m’amputa
un braç que està perillosament
infectat, puc sentir dolor i tristesa, i
fins i tot em puc enfurismar amb el
metge. Però no li he de perdonar res,
perquè m’ha fet un gran bé: m’ha



salvat la vida. Situacions semblants
es poden donar en l’educació. No tot
el que li sembla malament a un nen
és nociu per a ell. Els bons pares no
concedeixen als seus fills tots els
capricis que ells demanen; els
formen en la fortalesa. Una vegada
una mestra em va dir: «No
m’importa el que els meus alumnes
pensen avui sobre mi. L’important és
el que pensin d’aquí vint anys.» El
perdó només té sentit, quan algú ha
rebut un mal objectiu de l’altre.

D’altra banda, perdonar no
consisteix en cap cas a no voler
veure aquest mal, en acolorir-lo o
dissimular-lo. Alguns passen de llarg
les injúries amb què els tracten els
seus col·legues o els seus cònjuges
per intentar eludir el conflicte;
busquen la pau a qualsevol preu i
pretenen viure contínuament en un
ambient harmoniós. Sembla que tot
els hi sigui igual. «No importa» si els
altres no els diuen la veritat; «no



importa» quan els utilitzen com mers
objectes per aconseguir unes
finalitats egoistes; «no importen»
tampoc el frau o l’adulteri. Aquesta
actitud és perillosa, perquè pot
portar a una ceguesa total davant
dels valors. La indignació i fins i tot
la ira són reaccions normals i fins i
tot necessàries en certes situacions.
Qui perdona no tanca els ulls davant
del mal; no nega que objectivament
hi hagi hagut una injustícia. Si ho
negués, no tindria res a perdonar.[1]

Si un s’acostuma a callar-ho tot,
potser pot gaudir durant un temps
d’una pau aparent; però al final
pagarà un preu molt alt, ja que ha
renunciat a la llibertat de ser ell
mateix. Amaga i enterra les seves
frustracions en les profunditats del
seu cor, darrere d’una muralla
gruixuda, que aixeca per protegir-se.
I ni tan sols s’adona de la seva falta
d’autenticitat. És normal que una
injustícia ens dolgui i ens deixi una



ferida. Si no volem veure-la, no la
podem curar. I llavors estem
permanentment fugint de la pròpia
intimitat (és a dir, de nosaltres
mateixos); i el dolor ens corca
lentament, però inexorablement.
Alguns fan un viatge pel món,
d’altres es traslladen de ciutat. Però
no poden fugir del sofriment. Tot
dolor que es nega retorna per la
porta de darrere, i es manté durant
molt de temps com una experiència
traumàtica i pot ser la causa de
ferides perdurables. Un dolor ocult
pot conduir, en certs casos, que una
persona es torni agra, obsessiva,
poruga, nerviosa o insensible, o que
rebutgi l’amistat, o que tingui
malsons. Sense voler-ho, tard o
d’hora, reapareixen els records. Al
final, molts s’adonen que potser
hauria estat millor fer front
directament i conscientment a
l’experiència del dolor. Afrontar un
sofriment de manera adequada és la
clau per aconseguir la pau interior.



2. Actuar amb llibertat

L’acte de perdonar és un acte lliure.
És l’única reacció que no reactua
segons el conegut principi «ull per
ull, i dent per dent».[2] L’odi provoca
la violència, i la violència justifica
l’odi. Quan perdono poso fi a aquest
cercle viciós; impedeixo que la
reacció en cadena segueixi el seu
curs. Llavors allibero l’altre, que ja
no està subjecte al procés iniciat.
Però, en primer lloc, m’allibero a mi
mateix. Estic disposat a
desencadenar-me dels enutjos i dels
rancors. No estic «reaccionant»
automàticament, sinó que poso un
nou començament, també en mi.

Superar les ofenses és una tasca
summament important, perquè l’odi
i la revenja enverinen la vida. El
filòsof Max Scheler afirma que una
persona ressentida s’intoxica a ella
mateixa.[3] L’altre l’ha ferit; i d’allà
no es mou. Es reclou en ell mateix,



s’instal·la i s’encapsula. Queda
atrapada en el passat. Dona pàbul al
seu rancor amb repeticions i més
repeticions del mateix esdeveniment.
D’aquesta manera arruïna la seva
vida.

Els ressentiments fan que les ferides
s’infectin en el nostre interior i
exerceixin el seu influx pesat i
devastador, i creen una mena de
malestar i d’insatisfacció generals.
En conseqüència, un no se sent a gust
en la seva pròpia pell. Però, si no es
troba a gust amb si mateix, llavors no
es troba a gust enlloc. Els records
amargs sempre poden tornar a
encendre la còlera i la tristesa, i
poden portar a depressions. Un
refrany xinès diu: «Qui busca revenja
ha de cavar dues fosses.»

Al seu llibre My first white friend (la
meva primera amiga blanca), una
periodista nord-americana negra
descriu com l’opressió que el seu



poble havia patit als Estats Units la
va portar, en la seva joventut, a odiar
als blancs, «perquè han linxat i
mentit, ens han agafat presoners,
enverinat i eliminat».[4] L’autora
confessa que, després d’un temps, va
arribar a reconèixer que el seu odi,
per molt comprensible que fos,
estava destruint la seva identitat i la
seva dignitat. L’encegava, per
exemple, davant dels gestos d’amistat
que una noia blanca li mostrava a
l’escola. A poc a poc va descobrir
que, en comptes d’esperar que els
blancs demanessin perdó per les
seves injustícies, ella havia de
demanar perdó pel seu propi odi i
per la seva incapacitat de mirar un
blanc com a una persona, en comptes
de fer-ho com a un membre d’una
raça d’opressors. Va trobar l’enemic
a dins seu, format pels prejudicis i
rancors que li impedien ser feliç.

Les ferides no curades poden reduir
molt la nostra llibertat. Poden donar



origen a reaccions
desproporcionades i violentes, que
ens sorprenguin a nosaltres
mateixos. Una persona ferida fereix
els altres. I, com que moltes vegades
amaga el seu cor darrere d’una
cuirassa, pot semblar dura,
inaccessible i intractable. En realitat
no és així. Només necessita defensar-
se. Sembla dura, però és insegura;
està turmentada per males
experiències.

Fa falta descobrir les nafres per
poder-les netejar i curar. Posar ordre
a l’interior de cadascú pot ser un pas
per fer possible el perdó. Però aquest
pas és summament difícil i a vegades
no aconseguim fer-lo. Podem
renunciar a la revenja, però no al
dolor. Aquí es veu clarament que el
perdó, tot i que està estretament unit
a vivències afectives, no és un
sentiment, és un acte de la voluntat
que no es redueix al nostre estat
psíquic.[5] Es pot perdonar plorant.



Quan una persona ha fet aquest acte
eminentment lliure, el sofriment
perd ordinàriament la seva amargor,
i pot ser que desaparegui amb el
temps. «Les ferides es canvien en
perles», diu Santa Hildegarda de
Bingen.

3. Recordar el passat

És una llei natural que el temps
«cura» algunes ferides. No les tanca
de veritat, però les fa oblidar. Alguns
parlen de la «caducitat de les nostres
emocions».[6] Arribarà un moment
que una persona no pugui plorar
més, ni es pugui sentir ferida. Això
no és un senyal que hagi perdonat el
seu agressor, sinó que té certes
«ganes de viure». Un determinat
estat psíquic —per intens que sigui—
de normal no es pot convertir en
permanent. A aquest estat el segueix
un procés lent de despreniment, ja
que la vida continua. No ens podem
quedar sempre encallats, enganxats



al passat, perpetuant en nosaltres el
mal sofert. Si ens mantenim en el
dolor, bloquegem el ritme de la
naturalesa.

La memòria pot ser un cultiu de
frustracions. La capacitat de
deslligar-se i d’oblidar, per tant, és
important per a l’ésser humà, però
no té res a veure amb l’actitud de
perdonar. Aquesta no consisteix
simplement en fer creu i ratlla.
Exigeix recuperar la veritat de
l’ofensa i de la justícia, que moltes
vegades es pretén camuflar o
distorsionar. El mal fet ha de ser
reconegut i, en la mesura possible,
reparat.

Cal «purificar la memòria». Una
memòria sana es pot convertir en
mestra de vida. Si visc en pau amb el
meu passat, puc aprendre moltes
coses dels esdeveniments que he
viscut. Recordo les injustícies



passades perquè no es repeteixin, i
les recordo com a perdonades.

4. Renunciar a la revenja

Com que el perdó expressa la nostra
llibertat, també és possible negar a
l’altre aquest do. El jueu Simon
Wiesenthal explica en un dels seus
llibres les seves experiències en els
camps de concentració durant la
Segona Guerra Mundial. Un dia, una
infermera es va apropar a ell i li va
demanar que el seguís. El va portar a
una habitació on hi havia un jove
oficial de les SS que s’estava morint.
Aquest oficial va explicar la seva vida
al pres jueu: va parlar de la seva
família, de la seva formació, i com va
arribar a ser un col·laborador de
Hitler. Sobre ell sobretot pesava un
crim en el qual havia participat: una
vegada, els soldats que tenia sota el
seu comandament havien tancat 300
jueus en una casa, i havien cremat la
casa; tots van morir. «Sé que és



horrible —va dir l’oficial. Durant les
llargues nits, en les quals estic
esperant la meva mort, sento la gran
urgència de parlar amb un jueu
sobre això i demanar-li perdó de tot
cor.» Wiesenthal conclou el seu relat
dient: «De sobte ho vaig entendre, i
sense dir ni una sola paraula, vaig
sortir de l’habitació.»[7] Un altre jueu
afegeix: «No, no he perdonat cap dels
culpables, ni estic disposat, ni ara ni
mai, a perdonar ningú.»[8]

Perdonar significa renunciar a la
revenja i a l’odi. D’altra banda hi ha
persones que no se senten mai
ferides. No és que no vulguin veure
el mal i reprimeixin el dolor, sinó tot
el contrari: perceben les injustícies
objectivament, amb summa claredat,
però no deixen que els molestin.
«Encara que ens matin, no poden fer-
nos cap mal», és un dels seus lemes.
[9] Han aconseguit un domini ferri
de si mateixos, semblen fets d’una
ironia insensible. Se senten superiors



als altres homes i, interiorment,
mantenen una distància tan gran cap
a ells que ningú no pot tocar el seu
cor. Com que no els afecta res, no
retreuen res als seus opressors. Què
li importa a la lluna que un gos li
lladri? És l’actitud dels estoics i
potser també d’alguns gurus asiàtics
que viuen solitaris en la seva
magnanimitat. No es dignen a mirar
ni tant sols als que «absolen» sense
cap esforç. No perceben l’existència
del «pugó».

El problema consisteix que, en
aquest cas, no hi ha cap relació
interpersonal. No es vol patir i, per
tant, es renuncia a l’amor. Una
persona que estima sempre es fa
petita i vulnerable. Està a prop els
altres. És més humà estimar i patir
molt al llarg de la vida, que adoptar
una actitud distant i superior als
altres. Quan a una persona no li dol
mai l’actuació d’una altra persona, el



perdó és superflu. Falta l’ofensa, i
falta l’ofès.

5. Mirar l’agressor en la seva
dignitat personal

El perdó comença quan, gràcies a
una força nova, una persona rebutja
tota mena de revenja. No parla dels
altres des de les seves experiències
doloroses, evita jutjar-los i
desvalorar-los, i està disposada a
escoltar-los amb el cor obert.

El secret consisteix a no identificar
l’agressor amb la seva obra.[10] Tot
ésser humà és més gran que la seva
culpa. Un exemple eloqüent ens el
brinda Albert Camus, que en una
carta pública es dirigeix als nazis i
parla dels crims comesos a França: «I
malgrat vostès, els continuaré
anomenant homes... Ens esforcem a
respectar en vostès el que vostès no
respectaven en els altres.»[11] Cada
persona està per sobre dels seus
pitjors errors.



Això fa pensar en una anècdota que
s’explica d’un general del segle XIX.
Quan aquest estava al seu llit de
mort, un sacerdot li va preguntar si
perdonava els seus enemics. «No és
possible —va respondre el general.
Els he manat executar a tots.»[12]

El perdó del qual parlem aquí no
consisteix a saldar un càstig, sinó que
és, abans que res, una actitud
interior. Significa viure en pau amb
els records i no perdre l’estima per
ningú. També es pot considerar un
difunt en la seva dignitat personal.
Ningú no està totalment corromput;
en cadascú brilla una llum.

Quan perdoneu, en realitat diem:
«No, tu no ets així. Sé qui ets! En
realitat ets molt millor.» Volem tot el
bé possible per a l’altre, el seu ple
desenvolupament, una alegria
profunda, i ens esforcem per
estimar-lo des del fons del cor, amb
una gran sinceritat.



II. Quines actituds ens disposen a
perdonar?

Després d’aclarir, a grans trets, en
què consisteix el perdó,
considerarem algunes actituds que
ens disposen a fer aquest acte que
ens allibera a nosaltres i també
allibera els altres.

1. Amor

Perdonar és estimar intensament. El
verb llatí perdonare ho expressa amb
molta claredat: el prefix per-
intensifica el verb que acompanya: 
donare. És donar de manera
abundant, lliurar-se fins a l’extrem.
El poeta Werner Bergengruen va dir
que l’amor es prova en la fidelitat i
que es completa en el perdó.

Tanmateix, quan algú ens ha ofès
greument, l’amor amb prou feines és
possible. És necessari, en un primer
pas, separar-nos d’alguna manera de
l’agressor, encara que només sigui



interiorment. Mentre el ganivet
estigui a la ferida, la ferida mai no es
tancarà. Cal retirar el ganivet,
adquirir distància de l’altre; només
llavors podrem veure el seu rostre.
Un cert despreniment és una
condició prèvia per poder perdonar
de tot cor, i donar a l’altre l’amor que
necessita.

Una persona només pot viure i
desenvolupar-se sanament quan és
acceptada tal com és, quan algú
l’estima de veritat, i li diu: «És bo que
existeixis!»[13] No només cal «ser
aquí», a la terra, sinó que és
necessària la confirmació en el ser
per sentir-se a gust al món, perquè
sigui possible adquirir una certa
estimació pròpia i ser capaç de
relacionar-se amb altres en una
relació d’amistat. En aquest sentit
s’ha dit que l’amor continua i
perfecciona l’obra de la creació.[14]



Estimar una persona vol dir fer-la
conscient del seu propi valor, de la
seva pròpia bellesa. Una persona
estimada és una persona aprovada,
que pot respondre a l’altre amb tota
veritat: «Et necessito per ser jo
mateix.»

Si no perdono l’altre, d’alguna
manera li trec l’espai per viure i
desenvolupar-se sanament. I, en
conseqüència, aquest s’allunya cada
vegada més del seu ideal i de la seva
autorealització. En altres paraules, el
mato, en sentit espiritual. Realment
es pot matar una persona amb
paraules injustes i dures, amb
pensaments dolents o, senzillament,
negant-li el perdó. L’altre llavors es
pot posar trist, passiu i amarg.
Kierkegaard parla de la
«desesperació d’aquell que,
desesperadament, vol ser ell mateix»,
i no arriba a ser-ho, perquè els altres
li ho impedeixen.[15]



Quan, en canvi, concedim el perdó,
ajudem l’altre a tornar a la pròpia
identitat, a viure amb una nova
llibertat i amb una felicitat més
profunda.

2. Comprensió

És precís comprendre que les
persones necessiten més amor que
no pas el «mereixen»; que són més
vulnerables del que semblen; i tots
som febles i ens podem cansar.
Perdonar és tenir la convicció ferma
que en cada persona, darrere de tot
el mal, hi ha un ésser humà
vulnerable i capaç de canviar.
Significa creure en la possibilitat de
transformació i d’evolució dels
altres.

Si una persona no perdona, pot ser
que es prengui els altres massa
seriosament, que els exigeixi massa.
Però «prendre’s una persona
seriosament del tot, significa
destruir-la», adverteix el filòsof



Robert Spaemann.[16] Tots som
febles i fallem amb freqüència. I
moltes vegades no som conscients de
les conseqüències dels nostres actes:
«No sabem què fem.»[17] Quan, per
exemple, una persona està enfadada,
diu coses que, en el fons, no pensa ni
vol dir. Si m’agafo tot el que diu al
peu de la lletra i em poso a
«analitzar» què ha dit quan estava
rabiosa, puc causar conflictes sense
fi. Si portéssim els comptes de totes
els errors d’una persona, acabaríem
transformant en un monstre fins i tot
l’ésser més encantador.

Hem de creure en les capacitats de
l’altre i donar-li-ho a entendre. De
vegades impressiona veure quant es
pot transformar una persona, si se li
fa confiança, i com canvia, si se la
tracta segons la idea perfeccionada
que es té d’ella. Hi ha moltes
persones que saben animar els altres
a ser millors. Els comuniquen la
seguretat que hi ha moltes coses



bones i boniques a dins seu, malgrat
tots els seus errors i les seves
caigudes. Actuen segons el que diu la
saviesa popular: «Si vols que l’altre
sigui bo, tracta’l com si ja ho fos.»

3. Generositat

Perdonar exigeix un cor
misericordiós i generós. Significa
anar més enllà de la justícia. Hi ha
situacions molt complexes en les
quals la mera justícia és impossible.
Si s’ha robat, es retorna; si s’ha
trencat alguna cosa, s’arregla o se
substitueix. Però, i si algú perd un
òrgan, un familiar o un bon amic? És
impossible restituir-ho amb la
justícia. Precisament en aquests
casos, en què el càstig no cobreix mai
la pèrdua, és on el perdó hi té
cabuda.

El perdó no anul·la el dret, però el
supera infinitament. És per
naturalesa incondicional, ja que és
un do gratuït de l’amor, un do



sempre immerescut. Això significa
que el que perdona no exigeix res al
seu agressor, ni tan sols que li faci
mal el que ha fet. Abans, molt abans
que l’agressor busca la reconciliació,
el que estima ja l’ha perdonat.

El penediment de l’altre no és una
condició necessària per al perdó, tot
que sí que és convenient. Certament,
és molt més fàcil perdonar quan
l’altre demana perdó. Però de
vegades cal comprendre que en els
que obren malament hi ha bloquejos
que els impedeixen admetre la seva
culpabilitat.

Hi ha una manera «impura» de
perdonar,[18] quan es fa amb càlculs,
especulacions i metes: «Et perdono
perquè t’adonis de la barbaritat que
has fet; et perdono perquè milloris.»
Poden tenir finalitats educatives
lloables, però en aquest cas no es
tracta del perdó veritable que es
concedeix sense cap condició, igual



com l’amor autèntic: «Et perdono
perquè t’estimo, malgrat tot.»

Puc perdonar l’altre fins i tot sense
donar-li-ho a entendre, i en aquest
cas no entendria res. És un regal que
li faig, tot i que no se n’adona, o tot i
que no sap per què.

4. Humilitat

Cal prudència i delicadesa per veure
com mostrar el perdó a l’altre. A
vegades no és aconsellable fer-ho de
seguida, quan l’altra persona encara
està agitada. Li pot semblar una
revenja sublim, i pot humiliar-la i
fer-la enfadar encara més. En efecte,
l’oferta de la reconciliació pot tenir
un caràcter d’acusació. Pot amagar
una actitud farisaica: vull demostrar
que tinc raó i que soc generós.
Llavors el que impedeix arribar a la
pau no és l’obstinació de l’altre, sinó
la meva pròpia arrogància.



D’altra banda sempre és un risc
oferir el perdó, ja que aquest gest no
n’assegura la recepció i pot molestar
l’agressor en qualsevol moment.
«Quan un perdona, s’abandona a
l’altre, al seu poder, s’exposa al que
imprevisiblement pot fer i se li dona
llibertat d’ofendre i ferir (de
nou).»[19] Aquí es veu que cal
humilitat per buscar la reconciliació.

Quan es donin les circumstàncies —
potser després de força temps—
convé tenir una conversa amb l’altre.
En aquesta conversa es poden donar
a conèixer les raons i els motius
propis, el punt de vista propi; i s’ha
d’escoltar atentament els arguments
de l’altre. És important escoltar fins
al final, i esforçar-se també per
captar les paraules que l’altre no diu.
De tant en tant és necessari «canviar
la cadira», almenys mentalment, i
intentar veure el món des de la
perspectiva de l’altre.



El perdó és un acte de força interior,
però no de voluntat de poder. És
humil i respectuós amb l’altre. No
pretén dominar ni humiliar. Perquè
sigui veritable i «pur», la víctima ha
d’evitar qualsevol senyal, per petit
que sigui, de «superioritat moral»
que, en principi, no existeix; almenys
no som nosaltres els que hem de
jutjar què s’amaga al cor dels altres.
En les converses s’ha d’evitar acusar
l’agressor sempre de nou. Qui
demostra la mateixa
irreprotxabilitat, no ofereix realment
el perdó. Enfurismar-se per la culpa
d’un altre pot conduir amb gran
facilitat a la repressió de la culpa
d’un mateix. Hem de perdonar com a
pecadors que som, no com a justos, i
per això el perdó és més per
compartir que per concedir.

Tots necessitem el perdó, perquè tots
fem mal als altres, tot i que a vegades
potser no ens n’adonem. Necessitem
el perdó per desfer els nusos del



passat i començar de nou. És
important que cadascú reconegui la
pròpia flaquesa, els propis errors —
que, potser, han portat l’altre a un
comportament desviat—, i no dubti a
demanar, al seu torn, perdó a l’altre.

III. Reflexió final

Hem parlat d’una tasca interior
autèntica i dura. No podem negar
que l’exigència del perdó arriba en
certs casos al límit de les nostres
forces. Es pot perdonar quan
l’opressor no es penedeix en absolut
del que ha fet, sinó que fins i tot
insulta la seva víctima i creu que ha
obrat correctament? Una mare podrà
perdonar mai l’assassí del seu fill?
Podem perdonar una persona que
ens ha deixat completament en
ridícul davant dels altres, que ens ha
tret la llibertat o la dignitat, que ens
ha enganyat, difamat o destruït en
una cosa que per a nosaltres era molt
important? Potser mai no serà



possible perdonar de tot cor, almenys
si comptem només amb la nostra
pròpia capacitat. Però un cristià
compta, a més, amb l’ajuda
totpoderosa de Déu. «Amb el meu
Déu, salto els murs», canta el
salmista. Podem referir aquestes
paraules als murs que estan al nostre
cor. Amb l’ajuda de bons amics i,
sobretot, amb la gràcia de Déu, és
possible fer aquesta tasca
summament difícil i alliberar-nos a
nosaltres mateixos. Perdonar és un
acte de fortalesa espiritual, un gran
alleujament. Significa optar per la
vida i actuar amb creativitat.

Tanmateix, no sembla adequat dictar
comportaments a les víctimes. A les
persones cal deixar-los tot el temps
que necessitin per arribar al perdó.
Si algú acusés algú altre de rancorós
o venjatiu, faria la seva ferida més
gran. Sant Tomàs d’Aquino, el gran
teòleg de l’Edat Mitjana, aconsella als
qui pateixen, entre d’altres coses, que



no es trenquin el cap amb
arguments, ni amb llegir, ni escriure;
abans que res, han de prendre un
bany, dormir i parlar amb un amic.
[20] En un primer moment,
generalment no som capaços
d’acceptar un dolor important.
Abans que res, ens hem de
tranquil·litzar, acceptar que ens
costa perdonar, cosa per la qual
necessitem temps. Seguir el ritme de
la nostra naturalesa ens pot ajudar
molt. No ens podem sorprendre
davant de dificultats com aquestes,
tant si són pròpies, com si són
alienes.

Si aconseguim crear una cultura del
perdó, podrem construir junts un
món habitable, on hi haurà més
vitalitat i fecunditat; podrem
projectar junts un futur realment
nou. Per acabar, ens poden ajudar
unes sàvies paraules: «Vols ser feliç
un moment? Venja’t. Vols ser feliç
sempre? Perdona.»



Jutta Burggraf, (Hildesheim, 11 de
julio de 1952-Pamplona, 5 de
noviembre de 2010). Teòloga
alemanya que va escriure aquest
article per a «Retos de futuro en
educación». (Ed. per O. F. Otero.
Madrid, 2004)

Notes

[1] S’ha destacat que la justícia,
juntament amb la veritat, són els
pressupostos del perdó. Cf. JOAN PAU
II. Missatge per a la Jornada Mundial
de la Pau Ofereix el perdó, rep la
pau, 1-I-1997.

[2] Mt 5, 38.

[3] Scheler, Max. «Das Ressentiment
im Aufbau der Moralen», Vom
Umsturz der Werte. p. 36



[4] Raybon, Patricia. My first white
friend. Nova York: Penguin books,
1996, p. 4.

[5] Cf. Hildebrand, Dietrich von. 
Moralia. Ratisbona: 1980, p. 338.

[6] Kolnai, Aurel. «Forgiveness», a
Williams, B.; Wiggins, D. (ed.). Ethics,
value and reality: Selected papers of
Aurel Kolnai. Indianapolis: 1978, p.
95.

[7] Cf. Wiesenthal, Simon. Sunflower:
On the possibilities and limits of
forgiveness. Nova York, 1998.
Tanmateix, la qüestió del perdó es
presenta oberta per a aquest autor.
Cf. Los límites del perdón. Barcelona:
Planeta, 1998.

[8] Levi, Primo. Si això és un home.
Barcelona: Planeta, 1987, p. 186. Cf. 
Els enfonsats i els salvats. Barcelona:
Edicions 62, 1995, p. 117.



[9] Se sol atribuir aquesta frase al
filòsof estoic Epictet, que era un
esclau. Cf. Epictet, Handbüchlein der
Moral, edició a càrrec de Schmidt, H.
Stuttgart: 1984, p. 31.

[10] L’odi no es dirigeix a les
persones, sinó a les obres. Cf. Rm 12,
9. Apoc 2, 6.

[11] Camus, Albert. Cartes a un amic
alemany. Barcelona: Lleonard
Muntaner Editors, 1995, p. 58.

[12] Cf. Crespo, Mariano. El perdón:
Una investigación filosófica.
Barcelona: Encuentro, 2004, p. 96.

[13] Pieper, Josef. Über die Liebe.
Munic: 1972, p. 38.

[14] Cf. ibídem, p. 47.

[15] Kierkegaard, Søren. Die
Krankheit zum Tode. Munic, 1976, p.
99.



[16] Spaemann, Robert. Felicidad y
benevolencia. Madrid: Ediciones
Rialp, 1991, p. 273.

[17] Però també existeix un no voler
veure, una ceguesa voluntària. Cf.
Hildebrand, Dietrich von. Sittlichkeit
und ethische Werterkenntnis: Eine
Untersuchung über ethische
Strukturprobleme. Vallendar: p. 49.

[18] Cf. Jankélévitch, Vladimir. El
perdón. Barcelona: Planeta, 1999, p.
144.

[19] Cencini, Amedeo. Vivir en paz.
Bilbao: 1997, p. 96.

[20] Cf. Sant Tomàs d’Aquino. Summa
teològica, II-II. p. 22.

Jutta Burggraf



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/aprendre-a-
perdonar/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/aprendre-a-perdonar/
https://opusdei.org/ca-es/article/aprendre-a-perdonar/
https://opusdei.org/ca-es/article/aprendre-a-perdonar/

	Aprendre a perdonar

