
opusdei.org

Anticlericalisme
"bo"

Una entrevista amb monsenyor
Fernando Ocáriz, vicari general
de l’Opus Dei, sobre la idea que
tenia Josepmaria Escrivà de la
relació dels cristians amb la
política.

06/11/2004

Giuseppe Rusconi

"La santedat no és per a privilegiats
(...) El Senyor ens ha cridat per
recordar a tothom que, en qualsevol
estat i condició, enmig dels nobles



afanys terrenals, podem ser sants:
que la santedat és possible". Això va
escriure en una carta, el 24 de març
de 1930, el beat Escrivà de Balaguer,
de qui s’ha celebrat, el 9 de gener, el
centenari del naixement.

L’Opus Dei (avui Prelatura) va
recordar la seva figura amb un
congrés internacional a Roma, del 8
al 12 de gener, que va tenir com a
tema "La grandesa de la vida
quotidiana" i que va obrir una
conferència de l’actual prelat,
monsenyor Xavier Echevarría.
Durant el congrés, els 1.200
participants de 57 països han pogut
aprofundir, entre altres coses, en
temàtiques com la familia, el
desenvolupament, l’educació i la
integració social a la llum del
missatge del fundador.

Va ser notable la celebració
eucarística que tingué lloc, el
dimecres 9 de gener, a la basílica de



Sant Eugeni, presidida pel cardenal
Camillo Ruini i embellida per la
música del mestre Pablo Colino, que
l'endemà a la nit —amb el cor de
l’Acadèmia Filharmònica Romana, el
de la Cappella Giulia i l’orquestra Gli
Amici dell'Armonia— va entusiasmar
els congressistes amb un concert de
nadales, peces corals clàssiques i
altres melodies que agradaven a
Escrivà (com la "Cancó del
sembrador", la verdiniana "O
Signore, dal tetto natio" o la
vencedora d'un festival de Sanremo,
"Aprite le finestre al nuovo sole").

Una part important en aquestes
celebracions ha sigut l’aspecte social.
Els fons recaptats amb motiu
d’aquest concert estaven destinats al
Centre Hospitalier Monkole, de
Kinshasa. D'altra banda, en una
conferència de premsa es van
presentar diverses iniciatives
sanitàries i educatives al Congo,



Nigèria, Perú, Colòmbia, Veneçuela,
Polònia, Espanya, Uruguai i Mèxic.

Entre les diferents conferències i
comunicacions, ens ha fet un efecte
particular, pel seu rigor, la del vicari
general de la prelatura, monsenyor
Fernando Ocáriz, de 58 anys.

Li hem demanat, en l’entrevista que
ens ha concedit a la Pontificia
Università della Santa Croce, que ens
precisi l’abast d’algunes afirmacions
del beat que es refereixen a les
relacions entre l’Opus Dei, l’Església i
la política: que ens aclareixi, per dir-
ho en poques paraules, com es
configura l’"anticlericalisme bo"
d’Escrivà de Balaguer.

—Monsenyor Ocáriz, en la
conferència vostè ha parlat del
pensament del beat Escrivà sobre un
tema que és central en la vida d’un
laic cristià: la seva relació amb la
societat civil. El beat, per exemple en
la cèlebre homilia "Estimar el món



apassionadament", va manifestar la
necessitat de tenir 'mentalitat laïcal'
també en les qüestions polítiques.
Què significa això, exactament?

—Significa, des del meu punt de
vista, haver comprès
profundament les conseqüències
implícites en la vocació cristiana
dels fidels laics: com ensenya el
Concili Vaticà II, els laics tenen la
missió específica de "cercar el
Regne de Déu tractant les coses
temporals i orientant-les segons
Déu". Per això, quan intervé en les
qüestions polítiques, el cristià les
afronta en la perspectiva de la
responsabilitat que li pertoca com
a ciutadà, i de la missió que com a
cristià li és pròpia. En els
ensenyaments del beat Josepmaria,
la mentalitat laïcal està tan lluny
del laïcisme com del clericalisme,
precisament perquè comporta la
consciència d’haver d’actuar, en
les qüestions temporals



(professionals, socials,
polítiques...), amb competència
professional i amb esperit cristià,
és a dir, segons Déu i al servei dels
altres.

—Segons el beat Escrivà, una de les
conseqüències d’una 'mentalitat
laïcal' coherent en el camp polític és
"tenir prou honradesa per afrontar la
pròpia responsabilitat personal". En
la pràctica, això què comporta?

—Comporta, evidentment, no
pretendre descarregar sobre
altres, o sobre l’Església, les
conseqüències de les decisions
pròpies. A més, jo diria que també
significa no tenir por —o, si arriba,
superar-la— de donar un testimoni
personal clar en defensa de la
veritat i de la justícia, també quan
en certs ambients una conducta
d’aquest estil pot anar
contracorrent o fins pot semblar
perillosa per a la carrera



professional o política pròpies. El
catòlic sempre ha de procurar
promoure la concòrdia, la
serenitat i la obertura d’esperit en
la discussió de les opinions; però
no en canvi de reduir el
cristianisme a l’àmbit estrictament
privat, perquè si fos així, el mateix
bé temporal, terrenal, de la
societat civil quedaria seriosament
compromès.

—Una altra conseqüència, segons el
beat Escrivà: "ser prou catòlics, per
no servir-se de la nostra Mare
l’Església, barrejant-la amb bàndols
humans". Què significa això,
monsenyor Ocáriz? És potser un
distanciament dels partits
explícitament catòlics?

—"No servir-se de l’Església" no vol
dir negar, en principi, l'opció que
existeixin partits explícitament
catòlics. Significa recordar als
catòlics que actuen en política, i



també als no catòlics, que no han
de barrejar l’Església en la defensa
d’interessos de partit. És a dir, que
s’ha de respectar la llibertat de
l’Església en l’acompliment de la
seva missió i, al mateix temps,
defensar la legítima autonomia de
les realitats temporals, de tal
manera que els laics les santifiquin
sense servir-se de l’Església: d’ella
han d’esperar rebre la Paraula de
Déu i els Sagraments, ni més ni
menys. Això comporta també la
justa defensa de la llibertat
personal dels cristians en tots
aquells camps que el Senyor ha
deixat a la lliure opinió dels
homes, i aquest és un altre aspecte
en el qual la predicació de beat
Josepmaria va ser clara i incisiva:
no va deixar de repetir mai que
ningú no pot pretendre reduir la fe
a una ideologia terrenal, ni
considerar-se investit del poder de
desqualificar els qui no pensin
com ell en matèries que, per la



seva naturalesa, admeten diverses
solucions compatibles amb la
doctrina de Crist.

—L’espiritualisme, el materialisme i
el clericalisme són alguns dels
possibles obstacles a la conformació
d’una vertadera 'mentalitat laïcal'. A
propòsit del clericalisme, vostè ha
parlat en la seva conferència de
l’'anticlericalisme bo' promogut pel
Beat. En quin sentit es pot posar en
pràctica un 'anticlericalisme bo'?

—L’anticlericalisme 'bo', a
diferència de l’anticlericalisme
'dolent', neix de l’amor a l’Església;
i en particular, de l’amor al
sacerdoci, unit a una comprensió
profunda del paper eclesial dels
laics. Aquest anticlericalisme 'bo'
té moltes conseqüències
pràctiques, i totes s’oposen al
clericalisme en les seves diverses
formes. Penso que un dels
elements essencials és el rebuig de



tot allò que comporta, tant en
l’activitat del fidel laic com en la
del sacerdot, l’ús d’una missió
sacra per a una finalitat terrenal.

—Pot precisar-ho, monsenyor
Ocáriz?

—El laic, per exemple, no pot
servir-se de la jerarquia
eclesiàstica, o simplement de la
seva pròpia condició de catòlic, per
obtenir avantatges professionals
immerescuts; de la mateixa
manera, el sacerdot no pot reduir
la funció dels laics a la de simples
col·laboradors de les activitats
eclesiàstiques. Certament, la
col·laboració dels laics en les
funcions pròpies del sacerdot —
dins de certs límits— és possible i
de vegades molt oportuna. Però,
com explicava el beat Josepmaria
—i així ho va definir el Concili
Vaticà II—, és evident que el tret
específic dels laics no és prendre



part de les funcions dels ministres
sagrats, sinó actuar lliurement i
responsablement en les
estructures temporals, vivificant-
les amb el ferment del missatge de
Crist. Això, tanmateix, no significa
que hi hagi separació —i menys
encara oposició— entre la missió
dels pastors i la missió dels laics.

—El beat Escrivà consideraria com a
clericals les actuacions dels pastors
de l’Església que donen indicacions
als cristians, quan en l'àmbit polític
es plantegen decisions importants en
matèria moral i social?

—No. La funció magisterial és part
integrant, irrenunciable, de la
missió dels bisbes, que han de
predicar l’Evangeli amb totes les
seves implicacions morals i socials.
Naturalment, en circumstàncies
normals les seves ensenyances se
centren en els principis doctrinals
i en les principals conseqüències



d’ordre pràctic. Per posar un
exemple concret, seria absurd
parlar de 'clericalisme' a propòsit
del discurs papal del passat 28 de
gener, quan Joan Pau II va afirmar
que la llei civil ha de protegir el
matrimoni indissoluble. D'altra
banda, en circumstàncies
excepcionals els bisbes també
poden tenir el deure de demanar
als catòlics que mantinguin una
concreta unitat d’acció política:
encara que en circumstàncies
normals una unitat així no sigui
necessària, pot ser-ho, per a la
llibertat de l’Església, quan
aquesta es veu amenaçada per una
ideologia totalitària. Si la
jerarquia episcopal d’un país
decidís intervenir d’aquesta
manera, la seva actitud no seria
una manifestació de clericalisme,
sinó de coherència en el
compliment d’un aspecte de la
seva missió pastoral.



—Monsenyor Ocariz, l’Opus Dei es
pot considerar un vertader partit de
catòlics, encara que no
institucionalitzat?

—No, de cap manera. Cada fidel de
la prelatura té les seves pròpies i
personals conviccions polítiques,
científiques, culturals o
artístiques, assumides en nom de
la mateixa llibertat que gaudeixen
els altres ciutadans cristians
corrents: és a dir, sense més límits
que els que deriven de la fe i de la
moral catòlica. El beat Josepmaria
afirmava que si l’Opus Dei hagués
intentat simplement suggerir
l’adhesió a una determinada línia
política, ell hauria estat el primer
en deixar l’Obra. Fins i tot en les
qüestions teològiques opinables, el
beat Josepmaria va prohibir
expressament que es configurés
una doctrina pròpia de l’Opus Dei.
Pel que fa a la militància política,
no solament en teoria, sinó també



de fet, existeix una notable
varietat d’opcions entre els fidels
de l’Opus Dei.

—Ens pot dir cap exemple concret?

—Per exemple, als Estats Units hi
ha uns fidels que simpatitzen pels
demòcrates i uns altres pels
republicans. Anàloga és la situació
a Gran Bretanya, on hi ha
partidaris del partit conservador i
laborista. A l’Espanya dels anys
cinquanta-seixanta, a més dels
fidels que, com molts altres
catòlics, col·laboraven amb el
règim de Franco, n’hi havia
d’altres que es van veure obligats a
exiliar-se a causa de la seva
activitat des de l’oposició. Tots
tenien i tenen en comú, tant ells
com tots aquells que s'esforcen a
ser bons cristians, l'objectiu de
servir lleialment la societat,
afrontant els problemes humans
no només amb competència



profesional, sinó sobretot a la llum
de l’Evangeli.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/
anticlericalisme-bo/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/anticlericalisme-bo/
https://opusdei.org/ca-es/article/anticlericalisme-bo/
https://opusdei.org/ca-es/article/anticlericalisme-bo/

	Anticlericalisme "bo"

