
opusdei.org

Ànimes d’oració

De la mateixa manera que
Jesucrist es retirava sovint a la
solitud per parlar amb el seu
Pare Déu, també nosaltres
necessitem uns moments diaris,
dedicats al diàleg amb Déu.
Aquestes estones de quietud
són el lloc on es desplega i creix
la nostra amistat amb Jesucrist,
a través d'una conversa senzilla
en la qual li obrim l'ànima de
bat a bat.

25/09/2025



Tots guardem al nostre interior, com
quelcom íntim i familiar, una sèrie
de records inesborrables. Encara que
passi el temps i deixem de mirar
endins, són allà, i afloraran en el
moment més insospitat. 

Potser entre aquests records tinguem
la sort de trobar moments de
confidència d’una mare, un germà o
una àvia, que ens compartien part
del seu tresor particular. És possible
que aquest fos l’escenari de la
primera vegada que recordem haver-
nos adreçat a Déu amb les paraules
que ens van prestar. O potser va ser
anys més tard, quan un amic, o una
circumstància fortuïta, ens va obrir
la porta al diàleg íntim amb Déu.

Sigui quin sigui aquell moment,
potser no ens va sorprendre quan —
per primera vegada— vam ser
conscients que és possible parlar
personalment amb Déu? I més
encara... escoltar-lo! Probablement,



llavors vam pensar que una relació
personal, propera, amb Déu era una
cosa reservada per a gent vip, per a
persones d’una categoria especial
dins de l’Església, encara que ens
diguessin el contrari... potser fins i
tot encara ho pensem. Però aquesta
possibilitat ens va atreure, sabent
que no hi pot haver cap amistat com
la seva, que ell és el primer interessat
a mantenir aquesta relació i que
només Déu pot omplir l’anhel de
plenitud del nostre cor.

L’Evangeli ens explica que una
vegada els apòstols, atrets potser per
la manera de resar del seu mestre,
van demanar a Jesús: “ensenya’ns a
pregar”.[1] No és difícil suposar que,
en sentir per primera vegada el 
Parenostre,, s’il·lusionessin davant la
possibilitat d’adreçar-se al seu Pare
Déu amb aquesta confiança, quan
abans no es consideraven dignes de
pronunciar el seu nom per la

https://opusdei.org/ca-es/tag/com-en-una-pel-licula/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-36-la-pregaria-del-parenostre/


profunda reverència que els bons
jueus tenien a Déu.

Compartir la vida amb Crist

Segles després, a l’inici de l’Obra,
sant Josepmaria també va trencar
esquemes al seu voltant en recordar
amb l’Evangeli la crida a la vida
contemplativa a través de la vida
ordinària. Així, obria horitzons als
qui s’apropaven al seu apostolat i
omplia d’il·lusió els primers de sant
Rafael amb una invitació a ser
ànimes d’oració: “En regalar-te
aquella Història de Jesús, t’hi vaig
posar com a dedicatòria: «Que
busquis Crist: Que trobis Crist: Que
estimis Crist». — Són tres etapes
claríssimes. Has intentat, si més no,
de viure la primera?[2] Molts van
seguir aquesta invitació, recorrent el
camí de la seva vida cristiana al mig
del món i intentant estar sempre en
diàleg amb el Senyor.

https://opusdei.org/es/page/san-rafael/
https://opusdei.org/es/page/san-rafael/


Des d’aleshores, moltes persones ens
hem apropat a l’esperit de l’Obra
atretes per aquest missatge, amb la
voluntat de donar a cada instant de
la nostra vida el seu sentit més ple,
vivint-la amb Déu. Persones de tota
condició, amb un desig profund de
viure una vida plena, autèntica,
molts ja des de la joventut,[3]

acudeixen als mitjans de formació
cristiana que s’ofereixen a l’Obra
buscant guia i aliment per a la seva
vida interior. “Amb el bon
aprofitament dels mitjans de l’obra
de Sant Rafael, reben una sòlida
formació doctrinal, aprenen a ser
ànimes d’oració, a viure en presència
de Déu enmig de les tasques
ordinàries de cada dia, a donar sentit
cristià el seu treball —intel·lectual o
manual– i a tenir esperit de sacrifici”.
[4]

Així, al llarg del dia intentem
compartir amb el Senyor el que
tenim per davant, les nostres



ocupacions, els nostres projectes i
inquietuds, li oferim el que tenim i li
demanem que il·lumini les nostres
accions amb la seva inspiració i amb
la seva ajuda,[5] per ser alhora
testimonis de la llum de Crist entre
les persones que ens envolten.
Intentem ser conscients que Déu està
sempre pendent de nosaltres, i de
correspondre al seu Amor donant-li
gràcies moltes vegades al dia,
demanant-li perdó quan ens hem
oblidat d’Ell o de qui som per a Ell,
conreant d’aquesta manera la
presència de Déu.

Un diàleg autèntic

No obstant això, igual com el mateix
Jesucrist es retirava sovint a soles per
parlar amb el seu Pare Déu, també
nosaltres necessitem “algunes
estones diàries, dedicades
exclusivament al tracte amb Déu;
moments de col·loqui sense remor de
paraules, a la vora del Sagrari



sempre que sigui possible, per agrair
al Senyor aquesta espera —tan sol!—
de vint segles”.[6] Aquestes estones de
quietud són el lloc en què es desplega
i creix la nostra amistat amb
Jesucrist, a través d’una conversa
senzilla, en la qual li obrim l’ànima
de bat a bat, sense pors, sabent-nos
davant de qui ens estima més i
millor, i sent conscients que ell ja
està al nostre interior per encoratjar,
il·luminar i infondre la seva gràcia
en tot moment. En aquests temps
d’oració, podem experimentar
aquesta proximitat de Jesucrist i
descobrir que és Ell mateix qui busca
omplir cada vegada més el nostre
cor, per abocar-hi tot el seu amor i
per dilatar-lo i ficar-hi moltes
persones.

Per desgràcia, sabem que no és tan
fàcil fer oració i, tant si estem al
principi del camí com si hem
recorregut cert trajecte, sempre
tenim el desig d’aprendre a fer-la.

https://opusdei.media/oracion


Potser ens hi ajuda parar-nos a
reflexionar sobre la manera en què
la fem, o com ens agradaria que
fossin aquestes converses d’amistat
amb Ell.

Un bon punt de partida pot ser
pensar en algun tema que ocupi en
aquells moments el nostre cor.
Parlem així de la nostra vida: el que
ens il·lusiona, el que ens preocupa, el
que tenim entre mans. De vegades
ens pot passar que tenim quelcom
que ens angoixa per dins i, en canvi,
parlem amb Ell “d’ocells i flors”,
potser perquè ens falta confiança en
el fet que a Déu realment li importen
totes les nostres coses, o per por
d’afrontar la complexitat de la
mateixa vida. Potser no sabem com
dialogar amb el Senyor sobre això o
altres coses. Ens pot servir
considerar que Déu sempre està de
part nostra i que sempre li importen
les nostres coses. Per això, amb
senzillesa li podem dir: Senyor, el que



em preocupa és això, què fem?, on ets
Tu aquí?, o bé explicar-li el que hem
viscut, les petites dificultats que hem
trobat i com les hem superat, i també
preguntar-li què hi diu Ell de tot això
o del que tenim per davant,
intentant-ho veure tot des de la
mirada de Déu.

El Senyor ens parla a través de la
Sagrada Escriptura, dels
ensenyaments dels pastors de
l’Església i dels sants, i també a
través dels esdeveniments de cada
jornada. Per això, en cada estona
d’oració és important que estiguem
atents, oberts per escoltar Déu i
comprendre la seva acció en la
nostra vida, disposats a “complicar-
nos” la vida pensant com afrontar la
realitat d’una manera més cristiana,
d’acord amb la nostra identitat de
fills de Déu. En l’Evangeli el Senyor
ens convida a ser audaços i valents, i
l’oració és un bon lloc per iniciar
aquesta transformació de la ment i



dels sentits. Es parla així del “combat
de la pregària” (Catecisme de
l’Església Catòlica, núm. 2726), ja que
en aquells moments —amb la gràcia
de Déu— ens podem atrevir a
escoltar, a descobrir i entrar amb
més profunditat en el cor de Déu, on
trobarem les seves il·lusions per a
nosaltres i amb nosaltres, i no de
manera teòrica o abstracta, sinó real,
comprometent-nos amb Ell a lluitar
en un punt concret que sabem que
hem de canviar, alguna cosa petita
que espera que li lliurem o que
sabem que ens farà bé a nosaltres o
als qui tenim a prop, sabent que com
a Pare ens acompanya, ens dona la
seva força i ens mira amb
comprensió i afecte.

Ens hi pot ajudar mirar l’exemple de
Nostra Mare: quan l’Evangeli recull
que “guardava tot això en el seu cor i
ho meditava”,[7] ens diu que estava
habituada a plantejar-se què
significaven les coses que li



passaven, com la podien apropar a
Déu, què li demanava a través
d’aquestes circumstàncies en què es
trobava. Així doncs, podem aprendre
d’Ella a conrear aquesta disposició
habitual d’escoltar, de descobrir el
sentit de les coses, la manera de
col·laborar en els plans de Déu, i tot
això amb una escolta activa i amb el
desig profund d’aprofitar totes les
oportunitats d’estimar, de dir que sí a
Déu amb confiança.

El moment d’escoltar Déu

És comú que de vegades sigui fàcil
percebre la presència de Déu, per
exemple davant d’una experiència
molt positiva o en moments de
meditació. En d’altres, en canvi, se’ns
farà difícil “escoltar Déu”. Què hem
de fer llavors? Una primera qüestió
és plantejar-nos per què ens costa
escoltar-lo en aquells moments, ja
que és possible que —per raons
innombrables: atrafegament,



acumulació de tasques, certa
distracció, etc.— ens falti la
disposició adequada per interpel·lar
el Senyor. Aquest estat interior fins i
tot es pot reflectir en les relacions
amb els altres, també amb una
dificultat per a l’escolta. Per això ens
podem preguntar: Com intento
escoltar de manera habitual a qui
tinc a prop? No serà que intento
escoltar Déu quan no soc gaire capaç
ara mateix d’escoltar els altres? Així
ens aconsella el Papa Lleó: És
important que tots aprenguem cada
vegada més a escoltar per entrar en
diàleg. En primer lloc, amb el Senyor:
escoltar sempre la Paraula de Déu.
Després, també escoltar els altres:
saber construir ponts, saber escoltar
per no jutjar, no tancar les portes i
pensar que nosaltres tenim tota la
veritat i que ningú més ens pot dir
res.[8] Aquest és un bon camí per
acostumar la nostra oïda a l’escolta:
evitar quedar-nos tancats en
nosaltres mateixos i en les nostres



idees, evitar cedir al soroll interior
excessiu per la hiperactivitat en què
vivim o per la saturació d’inputs que
rebem diàriament per les xarxes
socials, la música, els jocs, etc. En
aquest sentit, si aspirem a tenir vida
d’oració, hem d’educar i entrenar els
nostres sentits externs i interns per
despertar-los i perquè ens portin a la
unió amb Déu. A això també hi
contribueix el fet de conrear el
silenci interior amb bones lectures
(tant d’espiritualitat com literàries),
contemplar la naturalesa, descobrir
la bellesa en les coses petites i no
pretendre omplir tot el temps
d’activitat. L’Esperit Sant habita en
nosaltres i, per això, hem de
descobrir maneres perquè en l’espai
interior de la nostra ànima puguem
rebre les seves inspiracions i, per
tant, escoltar la veu de Déu.

Suposem que ja estem posant aquests
mitjans... Com podem ara escoltar el
que Déu ens vol dir? Tot i que Déu



parla com vol i quan vol, per la
nostra part podem acudir a un recurs
essencial: la Paraula de Déu! Aquesta
és una manera privilegiada de
conèixer el que Déu vol. Acudir al
testament que va deixar al nostre
nom a través dels evangelistes és
l’ensenyament principal de l’Església,
ja que “què és la Sagrada Escriptura
sinó una carta de Déu omnipotent a
la seva criatura?”.[9] No hi ha guia
millor per a l’oració i per a la vida
mateixa que la Vida de Jesucrist.
“Quan obris el Sant Evangeli —
aconsellava sant Josepmaria—, pensa
que el que s’hi narra (...) no solament
has de saber-ho, sinó que has de
viure-ho. Tot, cada punt relatat, s’ha
recollit, detall a detall, a fi que ho
encarnis en les circumstàncies
concretes de la teva existència. (...)
En aquell Text Sant, hi trobes la Vida
de Jesús; però, a més, hi has de
trobar la teva pròpia vida”.[10] Si
anem a l’oració amb desig de conrear
la nostra amistat amb Jesucrist, res



no ens ajudarà tant a conèixer-lo i
tractar-lo, a identificar-nos amb Ell,
com la lectura i la meditació de
l’Evangeli.

Lògicament, segons l’estat de la
nostra ànima, serà convenient que
variem la nostra manera de resar si
se’ns fa difícil, monòtona, quan ens
costi més servir-nos de la imaginació
o convertir el soroll interior que
potser tenim en part de la nostra
oració. De vegades, ens hi ajudarà
estar en actitud d’adoració, donar-li
gràcies per tantes coses, llegir algun
article o llibre d’espiritualitat sobre
un tema que ens interessa, assaborir
alguna oració vocal com el
Parenostre, demanar-li pel que ens
preocupa o necessitem, o simplement
estar tots sols amb qui sabem que ens
estima[11] mirant el Sagrari —que ens
vegi buscant-lo—, manifestant-li així
quant l’estimem, i que no el deixem
davant de la primera dificultat. En
qualsevol cas, el Senyor ens convida

https://opusdei.org/es/page/rezar-segun-tu-mood/
https://opusdei.org/es/page/rezar-segun-tu-mood/


a no estancar-nos, a no conformar-
nos, ja que vol augmentar la intimitat
amb nosaltres; per això, l’oració està
cridada a ser una cosa viva.

Precisament en la labor de Sant
Rafael tenim un mitjà orientat a
ensenyar-nos a ser ànimes d’oració:
les meditacions. Aquestes estones
d’oració acompanyades de la
predicació d’un sacerdot, a les quals
podem acudir setmanalment, bé
poden guiar la nostra oració
personal, obrir-nos horitzons,
ensenyar-nos a posar-nos en les
escenes de l’Evangeli, etc., tot i que
no substituiran mai l’esforç que hem
de fer nosaltres, ja que l’oració, al
cap i a la fi, és de tu a tu en el silenci
de la nostra ànima.

L’oració, una necessitat vital

En el conjunt dels mitjans de
formació que hi ha a l’Obra, l’oració
personal és la clau perquè tot el que
rebem cali en la nostra ànima: en la



qual ens aturem a parlar amb el
Senyor sobre el que hem sentit en el 
cercle per aplicar-ho a la nostra vida;
allà preparem les nostres converses
de direcció espiritual i tornem per
fer nostres els consells que ens han
donat; d’aquí surt el nostre desig de
correspondre al Senyor i ser més
generosos a través de les col·lectes,
donant el nostre temps en les visites
als pobres o en la catequesi; allà
s’encén el nostre desig de fer que
altres persones s’apropin a Ell, etc.

A poc a poc, l’oració es converteix
així en una necessitat vital, ja que és
l’expressió de l’amistat amb Jesucrist
fins al punt de notar que quan
l’abandonem, les altres coses no
funcionen, ja que en l’oració es
renova la missió que ens confia el
Senyor i, per això, és el motor de la
nostra vida. Quan ens deixem guiar
per Ell, ens ajuda a créixer fins a
transformar-nos en “una carta que
ve de Crist” (2 Co 3, 3) els uns per als

https://opusdei.org/ca-es/article/el-cercle-o-classe-de-sant-rafael/


altres —deia el Papa Lleó. I és
efectivament així: nosaltres som més
capaços d’anunciar l’Evangeli com
més ens deixem conquerir i
transformar per Ell, i permetem que
la potència de l’Esperit ens purifiqui
en l’aspecte més íntim, fent que les
nostres paraules siguin simples i
sense falsedat, que els nostres
desitjos siguin honestos i nets, que
les nostres accions siguin generoses.
[12]

[1] Cf. Lc 11, 1

[2] Sant Josepmaria, Camí, 382.

[3] Cf. Francesc, Audiència general,
13.06.2018.

[4] Sant Josepmaria, Cartes II, Carta
núm. 7, núm. 5.



[5] Oració tradicional recollida en
l’oració col·lecta de la missa de dijous
després de Cendra; sant Josepmaria
la va incorporar a les pregàries de
l’Obra.

[6] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 119.

[7] Lc 2, 19.

[8] Lleó XIV Homilia, 11.05.2025.

[9] Gregori Magne, Carta a Teodoro
médico del Emperador, Ep. V, 46 (CCL
140, 339).

[10] Sant Josepmaria, Forja, núm. 754.

[11] Cf. Santa Teresa de Jesús.

[12] Lleó XIV, Homilia en la Celebració
Eucarística i presa de possessió a la
Càtedra Romana com a Bisbe de
Roma, 25.05.2025.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/animes-
doracio-joves-sant-rafael/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/animes-doracio-joves-sant-rafael/
https://opusdei.org/ca-es/article/animes-doracio-joves-sant-rafael/
https://opusdei.org/ca-es/article/animes-doracio-joves-sant-rafael/

	Ànimes d’oració

