
opusdei.org

"Amoris laetitia":
audiollibre i llibre
electrònic

T'oferim l'àudio i el llibre
electrònic de l'exhortació
apostòlica "Amoris laetitia" del
Papa Francesc, sobre l'amor en
la família.

29/04/2022



Escolta la lectura completa de
l'Exhortació apostòlica "Amoris
laetitia" (06:44:00)

Disponible també a ivoox i Spotify

Índex

Introducció: L’alegria de l’amor

Capítol primer: A la llum de la
Paraula

Capítol segon: Realitat i desafiaments
de les famílies

Capítol tercer: La mirada posada en
Jesús: vocació de la família

Capítol quart: L’amor en el
matrimoni

Capítol cinquè: Amor que es torna
fecund

Capítol sisè: Algunes perspectives
pastorals

https://go.ivoox.com/rf/67094618
https://open.spotify.com/episode/3M3Q58ggvAtpnmSkUy0Gnq?si=5LgSmgBTQTqsxKHb4Csd-w


Capítol setè: Enfortir l’educació dels
fills

Capítol vuitè: Acompanyar, discernir
i integrar la fragilitat

Capítol novè: Espiritualitat
matrimonial i familiar

L’AMOR EN LA FAMÍLIA

Exhortació apostòlica postsinodal
“Amoris laetitia” del Sant Pare
Francesc als bisbes, als preveres i als
diaques, a les persones consagrades,
als esposos cristians i a tots els fidels
laics

L’alegria de l’amor

1. L'alegria de l'amor que es viu a les
famílies és també el goig de
l'Església. Com han indicat els Pares
sinodals, tot i els nombrosos senyals



de crisi del matrimoni, «el desig de
família roman viu, especialment
entre els joves, i això motiva
l'Església».[1] Com a resposta a
aquest anhel «l'anunci cristià relatiu
a la família és veritablement una
bona notícia».[2]

2. El camí sinodal va permetre posar
sobre la taula la situació de les
famílies en el món actual, ampliar la
nostra mirada i revifar la nostra
consciència sobre la importància del
matrimoni i de la família. Alhora, la
complexitat dels temes plantejats ens
va mostrar la necessitat de continuar
aprofundint amb llibertat algunes
qüestions doctrinals, morals,
espirituals i pastorals. La reflexió
dels pastors i teòlegs, si és fidel a
l'Església, honesta, realista i creativa,
ens ajudarà a trobar més claredat.
Els debats que es donen en els
mitjans de comunicació o en
publicacions, i fins i tot entre
ministres de l'Església, van des d'un



desig desenfrenat de canviar-ho tot
sense prou reflexió o fonamentació, a
l'actitud de pretendre resoldre-ho tot
aplicant normatives generals o
traient conclusions excessives
d'algunes reflexions teològiques.

3. Recordant que el temps és superior
a l'espai, vull reafirmar que no totes
les discussions doctrinals, morals o
pastorals han de ser resoltes amb
intervencions magisterials.
Naturalment, a l'Església és
necessària una unitat de doctrina i
de praxi, però això no impedeix que
subsisteixin diferents maneres
d'interpretar alguns aspectes de la
doctrina o algunes conseqüències
que en deriven. Això succeirà fins
que l'Esperit ens porti a la veritat
completa (cf. Jn 16,13), és a dir, quan
ens introdueixi perfectament en el
misteri de Crist i puguem veure-ho
tot amb la seva mirada. A més, a
cada país o regió es poden buscar
solucions més inculturades, atentes a



les tradicions i als desafiaments
locals, perquè «les cultures són molt
diferents entre elles i tot principi
general [...] necessita ser inculturat si
vol ser observat i aplicat».[3]

4. Sigui com sigui, he de dir que el
camí sinodal ha contingut una gran
bellesa i ha ofert molta llum.
Agraeixo tantes aportacions que
m'han ajudat a contemplar els
problemes de les famílies del món en
tota la seva amplitud. El conjunt de
les intervencions dels Pares, que vaig
escoltar amb constant atenció, m'ha
semblat un preciós poliedre,
conformat per moltes legítimes
preocupacions i per preguntes
honestes i sinceres. Per això he
considerat adequat redactar una
exhortació apostòlica postsinodal
que reculli les aportacions dels dos
recents Sínodes sobre la família,
afegint altres consideracions que
puguin orientar la reflexió, el diàleg
o la praxi pastoral i, alhora, ofereixin



coratge, estímul i ajuda a les famílies
en el seu lliurament i en les seves
dificultats.

5. Aquesta Exhortació adquireix un
sentit especial en el context d'aquest
Any Jubilar de la Misericòrdia. En
primer lloc, perquè l'entenc com una
proposta per a les famílies cristianes,
que les estimuli a valorar els dons del
matrimoni i de la família, i a sostenir
un amor fort i ple de valors com la
generositat, el compromís, la fidelitat
o la paciència. En segon lloc, perquè
procura encoratjar tothom a ser
signes de misericòrdia i de
proximitat allà on la vida familiar no
es realitza perfectament o no es
desenvolupa amb pau i goig.

6. En el desenvolupament del text,
començaré amb una obertura
inspirada en les Sagrades
Escriptures, que atorgui un to
adequat. A partir d'allí, consideraré
la situació actual de les famílies amb



vista a tocar de peus a terra. Després
recordaré algunes qüestions
elementals de l'ensenyament de
l'Església sobre el matrimoni i la
família, per donar lloc així als dos
capítols centrals, dedicats a l'amor. A
continuació destacaré alguns camins
pastorals que ens orientin a construir
llars sòlides i fecundes segons el pla
de Déu, i dedicaré un capítol a
l'educació dels fills. Després em
detindré en una invitació a la
misericòrdia i al discerniment
pastoral davant de situacions que no
responen plenament al que el Senyor
ens proposa, i finalment plantejaré
breus línies d'espiritualitat familiar.

7. A causa de la riquesa dels dos anys
de reflexió que va aportar el camí
sinodal, aquesta Exhortació aborda,
amb diferents estils, molts i variats
temes. Això explica la seva inevitable
extensió. Per això no recomano una
lectura general precipitada. Podrà
ser millor aprofitada, tant per les



famílies com pels agents de pastoral
familiar, si la aprofundeixen
pacientment part per part o si hi
busquen allò que puguin necessitar
en cada circumstància concreta. És
probable, per exemple, que els
matrimonis s'identifiquin més amb
els capítols quart i cinquè, que els
agents de pastoral tinguin especial
interès en el capítol sisè, i que tots es
vegin molt interpel·lats pel capítol
vuitè. Espero que cada un, a través
de la lectura, se senti cridat a tenir
cura amb amor de la vida de les
famílies, perquè aquestes «no són un
problema, són principalment una
oportunitat».[4]

Capítol primer

A LA LLUM DE LA PARAULA

8. La Bíblia està poblada de famílies,
de generacions, d'històries d'amor i
de crisis familiars, des de la primera
pàgina, on entra en escena la família
d'Adam i Eva amb el seu pes de



violència però també amb la força de
la vida que continua (cf. Gn 4), fins a
l'última pàgina on apareixen les
noces de l'Esposa i de l'Anyell (cf. Ap
21,2.9). Les dues cases que Jesús
descriu, construïdes sobre roca o
sobre sorra (cf. Mt 7,24-27), són
expressió simbòlica de moltes
situacions familiars, creades per les
llibertats dels seus membres, perquè,
com escrivia el poeta, «tota casa és
un canelobre».[5] Entrem ara en una
d'aquestes cases, guiats pel salmista,
a través d'un cant que encara avui es
proclama tant en la litúrgia nupcial
jueva com en la cristiana:

«Feliç tu, fidel del Senyor,

que vius seguint els seus camins.

Menjaràs del fruit del teu treball,

seràs feliç i tindràs sort.

La teva esposa fruitarà com una
parra,



dins la intimitat de casa teva;

els teus fills seran com plançons
d’olivera

al voltant de la taula.

És així com els fidels del Senyor

seran beneïts.

Que el Senyor et beneeixi des de Sió!

Que tota la vida puguis veure

prosperar Jerusalem!

Que puguis veure els fills dels teus
fills!

Pau a Israel» (Sl 128,1-6).

Tu i la teva esposa

9. Travessem llavors el llindar
d'aquesta casa serena, amb la seva
família asseguda al voltant de la
taula festiva. Al centre hi ha la
parella del pare i de la mare amb



tota la seva història d'amor. En ells es
realitza aquell designi primordial
que Crist mateix evoca amb
intensitat: «¿No heu llegit que el
Creador al principi els va crear home
i dona?» (Mt 19,4). I es reprèn el
mandat del Gènesi: «Per això l'home
deixa el pare i la mare, s'unirà a la
seva dona i seran tots dos una sola
carn» (2,24).

10. Els dos grandiosos primers
capítols del Gènesi ens ofereixen la
representació de la parella humana
en la seva realitat fonamental. En
aquest text inicial de la Bíblia brillen
algunes afirmacions decisives. La
primera, esmentada sintèticament
per Jesús, declara: «Déu va crear
l'home a la seva imatge, a imatge de
Déu el va crear, home i dona els va
crear» (1,27). Sorprenentment, la
«imatge de Déu» té per paral·lel
explicatiu precisament la parella
«home i dona». ¿Significa això que
Déu mateix és sexuat o que amb ell



hi ha una companya divina, com
creien algunes religions antigues?
Òbviament no, perquè sabem amb
quina claredat la Bíblia va rebutjar
com idolàtriques aquestes creences
difoses entre els cananeus de la Terra
Santa. Es preserva la transcendència
de Déu, però, ja que és al mateix
temps el Creador, la fecunditat de la
parella humana és «imatge» viva i
eficaç, signe visible de l'acte creador.

11. La parella que estima i genera la
vida és la veritable «escultura»
vivent –no aquella de pedra o or que
el Decàleg prohibeix–, capaç de
manifestar el Déu creador i salvador.
Per això l'amor fecund esdevé el
símbol de les realitats íntimes de Déu
(cf. Gn 1,28; 9,7; 17,2-5.16; 28,3; 35,11;
48,3-4). A això es deu que la narració
del Gènesi, seguint l'anomenada
«tradició sacerdotal», estigui
travessada per diverses seqüències
genealògiques (cf. 4,17-22.25-26; 5;
10; 11,10-32; 25,1-4.12-17.19-26; 36),



perquè la capacitat de generar de la
parella humana és el camí pel qual es
desenvolupa la història de la
salvació. Sota aquesta llum, la relació
fecunda de la parella esdevé una
imatge per a descobrir i descriure el
misteri de Déu, fonamental en la
visió cristiana de la Trinitat que
contempla en Déu el Pare, el Fill i
l'Esperit d'amor. El Déu Trinitat és
comunió d'amor, i la família és el seu
reflex vivent. Ens il·luminen les
paraules de sant Joan Pau II: «El
nostre Déu, en el seu misteri més
íntim, no és una soledat, sinó una
família, ja que porta en si mateix
paternitat, filiació i l'essència de la
família que és l'amor. Aquest amor,
en la família divina, és l'Esperit
Sant».[6] La família no és doncs una
cosa aliena a la mateixa essència
divina.[7] Aquest aspecte trinitari de
la parella té una nova representació
en la teologia paulina quan l'Apòstol
la relaciona amb el «misteri» de la



unió entre Crist i l'Església (cf. Ef
5,21-33).

12. Però Jesús, en la seva reflexió
sobre el matrimoni, ens remet a una
altra pàgina del Gènesi, el capítol 2,
on apareix un admirable retrat de la
parella amb detalls lluminosos.
Triem-ne només dos. El primer és la
inquietud de l'home que busca «una
ajuda recíproca» (vv. 18.20), capaç de
resoldre aquesta soledat que el
pertorba i que no és aplacada per la
proximitat dels animals i de tota la
creació. L'expressió original hebrea
ens remet a una relació directa,
gairebé «frontal» –els ulls en els ulls–
en un diàleg també tàcit, perquè en
l'amor els silencis solen ser més
eloqüents que les paraules. És la
trobada amb un rostre, amb un «tu»
que reflecteix l'amor diví i és «el
començament de la fortuna, un ajut
semblant a ell i una columna de
suport» (Sir 36,24), com diu un savi
bíblic. O bé, com exclamarà la dona



del Càntic dels Càntics en una
estupenda professió d'amor i de
donació a la reciprocitat: «El meu
estimat és meu i jo seva [...] Jo sóc
per al meu estimat i el meu estimat
és per a mi» (2,16; 6,3).

13. D'aquesta trobada, que guareix la
solitud, sorgeixen la generació i la
família. Aquest és el segon detall que
podem destacar: Adam, que és també
l'home de tots els temps i de totes les
regions del nostre planeta, juntament
amb la seva dona, dóna origen a una
nova família, com repeteix Jesús
citant el Gènesi: «S’unirà a la seva
esposa, i ells dos formen una sola
carn» (Mt 19,5; cf. Gn 2,24). El verb
«unir-se» en l'original hebreu indica
una estreta sintonia, una adhesió
física i interior, fins al punt que
s'utilitza per descriure la unió amb
Déu: «La meva ànima s'ha enamorat
de tu» (Sl 63,9), canta l’orant. S'evoca
així la unió matrimonial no sols en la
seva dimensió sexual i corpòria sinó



també en la seva donació voluntària
d'amor. El fruit d'aquesta unió és
«ser una sola carn», ja sigui en
l'abraçada física, ja sigui en la unió
dels cors i de les vides i, potser, en el
fill que naixerà dels dos, el qual
portarà en ell, unint no sols
genèticament sinó també
espiritualment, les dues «carns».

Els teus fills com plançons
d'olivera

14. Reprenguem el cant del salmista.
Hi apareixen, dins de la casa on
l'home i la seva esposa estan asseguts
a la taula, els fills que els
acompanyen «com plançons
d'olivera» (Sl 128,3), és a dir, plens
d'energia i de vitalitat. Si els pares
són com els fonaments de la casa, els
fills són com les «pedres vives» de la
família (cf. 1Pe 2,5). És significatiu
que en l'Antic Testament la paraula
que apareix més vegades després de
la divina (yhwh, el «Senyor») és



«fill» (ben), un vocable que remet al
verb hebreu que significa
«construir» (banah). Per això, en el
Salm 127 s'exalta el do dels fills amb
imatges que es refereixen tant a
l'edificació d'una casa, com a la vida
social i comercial que es
desenvolupava a la porta de la ciutat:
«Si el Senyor no construeix la casa, és
inútil l'afany dels constructors;
l'herència que del Senyor són els fills;
els descendents són la millor
recompensa; els fills que heu tingut
quan éreu joves són com les fletxes
en mans d’un guerrer. Feliç l’home
que se n’omple el buirac! Si discuteix
a la plaça amb l’adversari, no haurà
de retirar-se avergonyit» (vv. 1.3-5).
És veritat que aquestes imatges
reflecteixen la cultura d'una societat
antiga, però la presència dels fills és
de totes maneres un signe de
plenitud de la família en la
continuïtat de la mateixa història de
salvació, de generació en generació.



15. En aquesta perspectiva podem
recollir una altra dimensió de la
família. Sabem que en el Nou
Testament es parla de «l'església que
es reuneix a la casa» (cf. 1Co 16,19; 
Rm 16,5; Col 4,15; Flm 2). L'espai vital
d'una família es podia transformar
en església domèstica, en seu de
l'Eucaristia, de la presència de Crist
assegut a la mateixa taula. És
inoblidable l'escena pintada a
l'Apocalipsi: «Sóc a la porta i truco: si
algú m’escolta i obre la porta, entraré
i menjarem junts» (3,20). Així es
delinea una casa que porta al seu
interior la presència de Déu, la
pregària comuna i, per tant, la
benedicció del Senyor. És el que
s'afirma en el Salm 128 que prenem
com a base: «Que el Senyor et
beneeixi des de Sió» (v. 5).

16. La Bíblia considera també la
família com la seu de la catequesi
dels fills. Això brilla en la descripció
de la celebració pasqual (cf. Ex



12,26-27; Dt 6,20-25), i després va ser
explicitat en l'Haggadà jueva, o sigui,
en la narració dialògica que
acompanya el ritu del sopar pasqual.
Més encara, un Salm exalta l'anunci
familiar de la fe: «El que vam sentir i
aprendre, el que els pares ens van
contar, no ho amagarem als nostres
fills, i ells ho contaran als qui
vindran: són les gestes glorioses del
Senyor, el seu poder i els seus
prodigis. Ell va fer un pacte amb el
poble de Jacob, donà una llei als fills
d’Israel. Ell va manar als nostres
pares que tot això ho ensenyessin als
seus fills, perquè ho coneguessin els
qui vindran, i els fills que naixeran
després. Que s’alcin, doncs, i ho
contin als seus fills» (Sl 78,3-6). Per
tant, la família és el lloc on els pares
esdevenen els primers mestres de la
fe per als seus fills. És una tasca
“artesanal”, de persona a persona:
«Quan el teu fill et pregunti [...] li
respondràs ...» (Ex 13,14). Així, les
diferents generacions entonaran el



seu cant al Senyor, «infants i vells,
joves i noies» (Sl 148,12).

17. Els pares tenen el deure de
complir amb serietat la seva missió
educadora, com ensenyen sovint els
savis bíblics (cf. Pr 3,11-12; 6,20-22;
13,1; 22,15; 23,13- 14; 29,17). Els fills
són cridats a acollir i a practicar el
manament: «Honra el pare i la
mare» (Ex 20,12), on el verb «honrar»
indica el compliment dels
compromisos familiars i socials en la
seva plenitud, sense ometre’s amb
excuses religioses (cf. Mc 7,11-13). En
efecte, «qui honora el pare expia els
pecats, qui honora la mare es guanya
un tresor» (Sir 3,3-4).

18. L'Evangeli ens recorda també que
els fills no són una propietat de la
família, sinó que tenen al davant el
seu personal camí de vida. Si és
veritat que Jesús es presenta com a
model d'obediència als seus pares
terrenals, estant-los sotmès (cf. Lc



2,51), també és cert que ell mostra
que l'elecció de vida del fill i la seva
mateixa vocació cristiana poden
exigir una separació per complir
amb el seu propi lliurament al Regne
de Déu (cf. Mt 10,34-37; Lc 9,59-62).
És més, ell mateix als dotze anys
respon a Maria i a Josep que té una
altra missió més alta a complir més
enllà de la seva família històrica (cf. 
Lc 2,48-50). Per això exalta la
necessitat d'altres lligams, molt
profunds també dins de les relacions
familiars: «La meva mare i els meus
germans són aquests: els qui escolten
la Paraula de Déu i la
compleixen» (Lc 8,21). D'altra banda,
en l'atenció que ell presta als infants
–considerats en la societat de l'antic
Orient Pròxim com a subjectes sense
particulars drets i fins i tot com a
objecte de possessió familiar– Jesús
arriba al punt de presentar-los als
adults gairebé com a mestres, per la
seva confiança simple i espontània
davant els altres: «Us ho asseguro: si



no torneu a ser com els infants, no,
no entrareu pas al Regne del cel. Així
doncs, el qui es faci petit com aquest
infant, és el més important en el
Regne del cel» (Mt 18,3-4).

Un camí de sofriment i de sang

19. L'idil·li que manifesta el Salm 128
no nega una realitat amarga que
marca totes les Sagrades Escriptures.
És la presència del dolor, del mal, de
la violència que trenquen la vida de
la família i la seva íntima comunió de
vida i d'amor. Per alguna cosa el
discurs de Crist sobre el matrimoni
(cf. Mt 19,3-9) està inserit dins d'una
disputa sobre el divorci. La Paraula
de Déu és testimoni constant
d'aquesta dimensió fosca que s'obre
ja als inicis quan, amb el pecat, la
relació d'amor i de puresa entre
l'home i la dona es transforma en un
domini: «Desitjaràs el teu home, i ell
et voldrà dominar» (Gn 3,16).



20. És un camí de sofriment i de sang
que travessa moltes pàgines de la
Bíblia, a partir de la violència
fratricida de Caín sobre Abel i dels
diferents litigis entre els fills i entre
les esposes dels patriarques
Abraham, Isaac i Jacob, per arribar
després a les tragèdies que omplen
de sang la família de David, fins a les
múltiples dificultats familiars que
solquen la narració de Tobies o
l'amarga confessió de Job abandonat:
«Allunya de mi els meus germans, els
coneguts em tracten com un foraster
[...]. La meva esposa no aguanta el
meu alè, i faig fàstic als meus propis
germans» (Jb 19,13.17).

21. Jesús mateix neix en una família
modesta que aviat ha de fugir a una
terra estrangera. Ell entra a la casa
de Pere on la seva sogra està malalta
(Mc 1,30-31), es deixa involucrar en
el drama de la mort a la casa de Jaire
o en la llar de Llàtzer (cf. Mc
5,22-24.35 -43); escolta el crit



desesperat de la vídua de Naïm
davant seu fill mort (cf. Lc 7,11-15),
atén el clam del pare del epilèptic en
un petit poble del camp (cf. Mc
9,17-27). Troba publicans com Mateu
o Zaqueu en les seves pròpies cases
(cf. Mt 9,9-13; Lc 19, 1-10), i també
pecadores, com la dona que irromp a
la casa del fariseu (cf. Lc 7,36-50).
Coneix les ànsies i les tensions de les
famílies incorporant-les en les seves
paràboles: des dels fills que marxen
de casa per intentar alguna aventura
(cf. Lc 15,11-32) fins als fills difícils
amb comportaments inexplicables
(cf. Mt 21,28-31) o víctimes de la
violència (Mc 12,1-9). I s'interessa
fins i tot pels casaments que corren
el risc de resultar compromesos per
l'absència de vi (Jn 2,1-10) o per falta
d'assistència dels convidats (cf. Mt
22,1-10), així com coneix el malson
per la pèrdua d'una moneda en una
família pobra (cf. Lc 15,8-10).



22. En aquest breu recorregut podem
comprovar que la Paraula de Déu no
es mostra com una seqüència de tesis
abstractes, sinó com una companya
de viatge també per a les famílies
que estan en crisi o enmig d'algun
dolor, i els mostra la meta del camí,
quan Déu «eixugarà les llàgrimes
dels seus ulls. Ja no hi haurà mort, ni
dol, ni crits, ni penes» (Ap 21,4).

La fatiga de les teves mans

23. Al començament del Salm 128, el
pare és presentat com un
treballador, que amb l'obra de les
seves mans pot sostenir el benestar
físic i la serenitat de la seva família:
«Menjaràs del fruit del teu treball,
seràs feliç i tindràs sort» (v. 2). Que el
treball sigui una part fonamental de
la dignitat de la vida humana es
dedueix de les primeres pàgines de la
Bíblia, quan es declara que «Déu va
prendre l'home i el va posar al jardí
de l'Edèn, perquè el guardés i el



conreés» (Gn 2,15). És la
representació del treballador que
transforma la matèria i aprofita les
energies de la creació, produint el
«pa guanyat a dures penes» (Sl
127,2), a més de cultivar-se a si
mateix.

24. El treball fa possible al mateix
temps el desenvolupament de la
societat, el manteniment de la
família i també la seva estabilitat i la
seva fecunditat: «Que tota la vida
puguis veure prosperar Jerusalem,
que puguis veure els fills dels teus
fills» (Sl 128,5-6). En el llibre dels
Proverbis també es fa present la
tasca de la mare de família, el treball
es descriu en totes les seves
particularitats quotidianes, atraient
la lloança de l'espòs i dels fills (cf.
31,10-31). El mateix apòstol Pau es
mostrava orgullós d'haver viscut
sense ser un pes per als altres,
perquè va treballar amb les seves
mans i així es va assegurar el suport



(cf. Ac 18,3; 1Co 4,12; 9,12). Tan
convençut estava de la necessitat del
treball, que va establir una fèrria
norma per a les seves comunitats: «Si
algú no vol treballar, que no
mengi» (2Te 3,10; cf. 1Te 4,11).

25. Dit això, es comprèn que la
desocupació i la precarietat laboral
es transformin en sofriment, com es
fa notar en el llibret de Rut i com
recorda Jesús en la paràbola dels
treballadors asseguts, en un oci
forçós, a la plaça del poble (cf. Mt
20,1-16), o com ell ho experimenta en
el mateix fet d'estar moltes vegades
envoltat de gent necessitada i de
famolencs. És el que la societat està
vivint tràgicament en molts països, i
aquesta absència de fonts de treball
afecta de diferents maneres la
serenitat de les famílies.

26. Tampoc no podem oblidar la
degeneració que el pecat introdueix
en la societat quan l'ésser humà es



comporta com tirà davant la natura,
devastant-la, usant-la de manera
egoista i fins brutal. Les
conseqüències són al mateix temps la
desertificació del sòl (cf. Gn 3,17-19) i
els desequilibris econòmics i socials,
contra els quals s'aixeca amb
claredat la veu dels profetes, des
Elies (cf. 1R 21) fins a les paraules
que Jesús mateix pronuncia contra la
injustícia (cf. Lc 12,13-21; 16,1-31).

La tendresa de l'abraçada

27. Crist ha introduït com a emblema
dels seus deixebles sobretot la llei de
l'amor i del do de si als altres (cf. Mt
22,39; Jn 13,34), i ho ha fet a través
d'un principi que un pare i una mare
solen testimoniar en la seva pròpia
existència: «Ningú no té un amor
més gran que el qui dóna la vida pels
seus amics» (Jn 15,13). Fruit de
l'amor són també la misericòrdia i el
perdó. En aquesta línia, és molt
emblemàtica l'escena que mostra



una adúltera a l'esplanada del temple
de Jerusalem, envoltada dels seus
acusadors, i després sola amb Jesús
que no la condemna i la convida a
una vida més digna (cf. Jn 8, 1-11).

28. A l'horitzó de l'amor, central en
l'experiència cristiana del matrimoni
i de la família, ressalta també una
altra virtut, més aviat ignorada en
aquests temps de relacions
frenètiques i superficials: la
tendresa. Acudim al dolç i intens
Salm 131. Com s'adverteix també en
altres textos (cf. Ex 4,22; Is 49,15; Sl
27,10), la unió entre el fidel i el seu
Senyor s'expressa amb trets de
l'amor patern o matern. Aquí apareix
la delicada i tendra intimitat que hi
ha entre la mare i el seu infant, un
nadó que dorm en els braços de la
seva mare després d'haver estat
alletat. Es tracta –com ho expressa la
paraula hebrea gamul– d'un infant ja
deslletat, que s'aferra conscientment
a la mare que el porta al seu pit. És



llavors una intimitat conscient i no
merament biològica. Per això el
salmista canta: «Jo em mantinc en
pau, tinc l’ànima serena, com un
infant a la falda de la mare» (Sl
131,2). De manera paral·lela, podem
acudir a una altra escena, on el
profeta Osees col·loca en boca de Déu
com a pare aquestes paraules
commovedores: «Quan Israel era un
noi, me’l vaig estimar [...] Jo mateix
vaig ensenyar Efraïm a caminar,
agafant-lo pels braços [ ...] Jo els
atreia cap a mi amb llaços d’afecte i
amor; era per a ells com el qui aixeca
un infant contra la seva galta,
m'inclinava i li donava
menjar» (11,1.3-4).

29. Amb aquesta mirada, feta de fe i
d'amor, de gràcia i de compromís, de
família humana i de Trinitat divina,
contemplem la família que la Paraula
de Déu confia en les mans de l'home,
de la dona i dels fills per tal que
formin una comunió de persones que



sigui imatge de la unió entre el Pare,
el Fill i l'Esperit Sant. L'activitat
generativa i educativa és, al seu torn,
un reflex de l'obra creadora del Pare.
La família està cridada a compartir
la pregària quotidiana, la lectura de
la Paraula de Déu i la comunió
eucarística per fer créixer l'amor i
convertir-se cada vegada més en
temple on habita l'Esperit.

30. Davant cada família es presenta
la icona de la família de Natzaret,
amb la seva quotidianitat feta de
fatigues i fins i tot de malsons, com
quan va haver de patir la
incomprensible violència d'Herodes,
experiència que es repeteix
tràgicament encara avui en tantes
famílies de pròfugs rebutjats i
inermes. Com els mags, les famílies
són convidades a contemplar al
infant i la Mare, a prostrar-se i a
adorar-lo (cf. Mt 2,11). Com Maria,
són exhortades a viure amb coratge i
serenitat els seus desafiaments



familiars, tristos i engrescadors, i a
custodiar i meditar en el cor les
meravelles de Déu (cf. Lc 2,19.51). En
el tresor del cor de Maria hi ha
també tots els esdeveniments de
cadascuna de les nostres famílies,
que ella conserva curosament. Per
això pot ajudar-nos a interpretar-los
per reconèixer en la història familiar
el missatge de Déu.

Capítol segon

REALITAT I DESAFIAMENTS DE
LES FAMÍLIES

31. El bé de la família és decisiu per
al futur del món i de l'Església. Són
incomptables les anàlisis que s'han
fet sobre el matrimoni i la família,
sobre les seves dificultats i reptes
actuals. És sa prestar atenció a la
realitat concreta, perquè «les
exigències i crides de l'Esperit Sant
ressonen també en els
esdeveniments mateixos de la
història», a través dels quals



«l'Església pot ser guiada a una
comprensió més profunda de
l'inesgotable misteri del matrimoni i
de la família».[8] No pretenc
presentar aquí tot el que podria dir-
se sobre els diversos temes
relacionats amb la família en el
context actual. Però, atès que els
Pares sinodals han dirigit una
mirada a la realitat de les famílies de
tot el món, considero adequat recollir
algunes de les seves aportacions
pastorals, afegint altres
preocupacions que provenen de la
meva pròpia mirada.

Situació actual de la família

32. «Fidels als ensenyaments de Crist
mirem la realitat de la família avui
en tota la seva complexitat, en les
seves llums i ombres [...] El canvi
antropologicocultural avui influeix
en tots els aspectes de la vida i
requereix un enfocament analític i
diversificat».[9] En el context de



diverses dècades enrere, els bisbes
d'Espanya ja reconeixien una realitat
domèstica amb més espais de
llibertat, «amb un repartiment
equitatiu de càrregues,
responsabilitats i tasques [...].
Valorant més la comunicació
personal entre els esposos, es
contribueix a humanitzar tota la
convivència familiar [...]. Ni la
societat en què vivim ni aquella cap a
la qual caminem permeten la
pervivència indiscriminada de
formes i models del passat».[10] Però
«som conscients de la direcció que
estan prenent els canvis
antropologicoculturals, per raó dels
quals els individus són menys
recolzats que en el passat per les
estructures socials en la seva vida
afectiva i familiar».[11]

33. D'altra banda, «cal considerar el
creixent perill que representa un
individualisme exasperat que
desvirtua els vincles familiars i acaba



per considerar cada component de la
família com una illa, fent que
prevalgui, en certs casos, la idea d'un
subjecte que es construeix segons els
seus propis desitjos assumits amb
caràcter absolut».[12] «Les tensions
induïdes per una cultura
individualista exagerada de la
possessió i del gaudi generen dins de
les famílies dinàmiques
d'intolerància i agressivitat».[13]
Voldria afegir el ritme de vida actual,
l'estrès, l'organització social i laboral,
perquè són factors culturals que
posen en risc la possibilitat d'opcions
permanents. Alhora, trobem
fenòmens ambigus. Per exemple,
s'aprecia una personalització que
aposta per l'autenticitat en lloc de
reproduir comportaments pautats. És
un valor que pot promoure les
diferents capacitats i l'espontaneïtat,
però que, mal orientat, pot crear
actituds de permanent sospita, fugida
dels compromisos, tancament en la
comoditat, arrogància. La llibertat



per a escollir permet projectar la
pròpia vida i cultivar el millor d'un
mateix, però si no té objectius nobles
i disciplina personal, degenera en
una incapacitat de donar-se
generosament. De fet, en molts
països on disminueix el nombre de
matrimonis, creix el nombre de
persones que decideixen viure soles,
o que conviuen sense cohabitar.
Podem destacar també un lloable
sentit de justícia; però, mal entès,
transforma els ciutadans en clients
que només exigeixen prestacions de
serveis.

34. Si aquests riscos es traslladen a la
manera d'entendre la família,
aquesta pot esdevenir un lloc de pas,
al qual un acudeix quan li sembla
convenient per a si mateix, o on un
va a reclamar drets, mentre els
vincles queden abandonats a la
precarietat voluble dels desitjos i les
circumstàncies. En el fons, avui és
fàcil confondre la genuïna llibertat



amb la idea que cadascú jutja com li
sembla, com si més enllà dels
individus no hi haguessin veritats,
valors, principis que ens orientin,
com si tot fos igual i hauria de
permetre qualsevol cosa. En aquest
context, l'ideal matrimonial, amb un
compromís d'exclusivitat i
d'estabilitat, acaba essent arrasat per
les conveniències circumstancials o
pels capricis de la sensibilitat. Es tem
la soledat, es vol un espai de
protecció i de fidelitat, però al mateix
temps creix la por de ser atrapat per
una relació que pugui postergar
l'assoliment de les aspiracions
personals.

35. Estaríem privant el món dels
valors que podem i hem d'aportar. És
veritat que no té sentit quedar-nos en
una denúncia retòrica dels mals
actuals, com si amb això poguéssim
canviar alguna cosa. Tampoc no
serveix pretendre imposar normes
per la força de l'autoritat. Ens cal un



esforç més responsable i generós,
que consisteix a presentar les raons i
les motivacions per optar pel
matrimoni i la família, de manera
que les persones estiguin millor
disposades a respondre a la gràcia
que Déu els ofereix.

36. Al mateix temps hem de ser
humils i realistes, per reconèixer que
de vegades la nostra manera de
presentar les conviccions cristianes, i
la forma de tractar les persones, han
ajudat a provocar allò que avui
lamentem, per la qual cosa ens
correspon una saludable reacció
d'autocrítica. D'altra banda, sovint
presentem el matrimoni de tal
manera que el seu fi unitiu, la
invitació a créixer en l'amor i l'ideal
d'ajuda mútua, ha quedat enfosquit
per un accent gairebé excloent en el
deure de la procreació. Tampoc no
hem fet un bon acompanyament dels
nous matrimonis en els seus primers
anys, amb propostes que s'adaptin



als seus horaris, als seus llenguatges,
a les seves inquietuds més concretes.
Altres vegades, hem presentat un
ideal teològic del matrimoni massa
abstracte, gairebé artificiosament
construït, llunyà de la situació
concreta i de les possibilitats
efectives de les famílies reals.
Aquesta idealització excessiva,
sobretot quan no hem despertat la
confiança en la gràcia, no ha fet que
el matrimoni sigui més desitjable i
atractiu, sinó tot al contrari.

37. Durant molt de temps vam creure
que amb només insistir en qüestions
doctrinals, bioètiques i morals, sense
motivar l'obertura a la gràcia, ja
sosteníem prou les famílies,
consolidàvem el vincle dels esposos i
omplíem de sentit les seves vides
compartides. Tenim dificultat per
presentar el matrimoni més com un
camí dinàmic de desenvolupament i
de realització que com un pes a
suportar tota la vida. També ens



costa deixar espai a la consciència
dels fidels, que moltes vegades
responen al millor possible a
l'Evangeli enmig dels seus límits i
poden desenvolupar el seu propi
discerniment davant de situacions on
es trenquen tots els esquemes. Som
cridats a formar les consciències,
però no a pretendre substituir-les.

38. Hem d'agrair que la major part de
la gent valora les relacions familiars
que volen romandre en el temps i
que asseguren el respecte a l'altre.
Per això, s'aprecia que l'Església
ofereixi espais d'acompanyament i
d’assessorament sobre qüestions
relacionades amb el creixement de
l'amor, la superació dels conflictes o
l'educació dels fills. Molts estimen la
força de la gràcia que experimenten
en la Reconciliació sacramental i en
l'Eucaristia, que els permet suportar
els desafiaments del matrimoni i la
família. En alguns països,
especialment en diverses parts



d'Àfrica, el secularisme no ha
aconseguit afeblir alguns valors
tradicionals, i en cada matrimoni es
produeix una forta unió entre dues
famílies ampliades, on encara es
conserva un sistema ben definit de
gestió de conflictes i de dificultats. En
el món actual també s'aprecia el
testimoniatge dels matrimonis que
no sols han perdurat en el temps,
sinó que continuen sostenint un
projecte comú i conserven l'afecte.
Això obre la porta a una pastoral
positiva, acollidora, que possibilita
un aprofundiment gradual de les
exigències de l'Evangeli. No obstant
això, moltes vegades hem actuat a la
defensiva, i gastem les energies
pastorals redoblant l'atac al món
decadent, amb poca capacitat de
proposar de mostrar camins de
felicitat. Molts no senten que el
missatge de l'Església sobre el
matrimoni i la família hagi estat un
clar reflex de la predicació i de les
actituds de Jesús que, al mateix



temps que proposava un ideal
exigent, mai no perdia la proximitat
compassiva amb les persones fràgils,
com la samaritana o la dona
adúltera.

39. Això no vol dir deixar d'advertir
la decadència cultural que no
promou l'amor i el lliurament. Les
consultes prèvies als dos últims
Sínodes van treure a la llum diversos
símptomes de la «cultura del
provisori». Em refereixo, per
exemple, a la velocitat amb la qual
les persones passen d'una relació
afectiva a una altra. Creuen que
l'amor, com en les xarxes socials, es
pot connectar o desconnectar a gust
del consumidor i fins i tot bloquejar
ràpidament. Penso també en la por
que desperta la perspectiva d'un
compromís permanent, en l'obsessió
pel temps lliure, en les relacions que
mesuren costos i beneficis i es
mantenen únicament si són un mitjà
per posar remei a la soledat, per



tenir protecció o per rebre algun
servei. Es trasllada a les relacions
afectives del que passa amb els
objectes i el medi ambient: tot pot ser
objecte d’exclusió, cadascú fa servir i
llença, gasta i trenca, aprofita i
rebrega mentre serveixi. Després,
adéu! El narcisisme torna les
persones incapaces de mirar més
enllà de si mateixes, dels seus
desitjos i necessitats. Però qui utilitza
els altres tard o d'hora acaba essent
utilitzat, manipulat i abandonat amb
la mateixa lògica. Crida l'atenció que
les ruptures es donen moltes vegades
en adults grans que busquen una
mena d’«autonomia», i rebutgen
l'ideal d'envellir junts prenen cura
l’un de l’altre i sostenint-se..

40. «Fins i tot a risc de simplificar,
podríem dir que hi ha una cultura tal
que empeny molts joves a no formar
una família perquè estan privats
d'oportunitats de futur. Tanmateix,
aquesta mateixa cultura concedeix a



molts altres, per contra, tantes
oportunitats, que també ells es veuen
dissuadits de formar una família».
[14] En alguns països, molts joves
«sovint són portats a diferir les noces
per problemes de tipus econòmic,
laboral o d’estudi. A vegades també
per altres motius, com la influència
de les ideologies que menysvaloren
el matrimoni i la família,
l’experiència de la fallida d’altres
parelles el risc de les quals ells no
volen córrer, el temor envers una
cosa que consideren massa gran i
sagrada, les oportunitats socials i els
avantatges econòmics que deriven de
la convivència, una concepció
merament emotiva i romàntica de
l’amor, la por de perdre la llibertat i
l’autonomia, el refús de quelcom
concebut com institucional i
burocràtic».[15] Necessitem trobar
les paraules, les motivacions i els
testimoniatges que ens ajudin a tocar
les fibres més íntimes dels joves, allà
on són més capaços de generositat,



de compromís, d'amor i fins i tot
d'heroisme, per convidar-los a
acceptar amb entusiasme i valentia
el desafiament del matrimoni.

41. Els Pares sinodals es van referir a
les actuals «tendències culturals que
semblen imposar una afectivitat
sense límits, [...] una afectivitat
narcisista, inestable i canviant que
no ajuda sempre els subjectes a
aconseguir una major maduresa».
Van dir que estan preocupats per
«una certa difusió de la pornografia i
de la comercialització del cos,
afavorida entre altres coses per un ús
desequilibrat d'Internet», i per «la
situació de les persones que es veuen
obligades a practicar la prostitució».
En aquest context, «els cònjuges se
senten sovint insegurs, indecisos i els
costa trobar les maneres per créixer.
Són molts els que solen quedar-se als
estadis primaris de la vida emocional
i sexual. La crisi dels esposos
desestabilitza la família i, a través de



les separacions i els divorcis, pot
arribar a tenir serioses
conseqüències per als adults, els fills
i la societat, tot afeblint l'individu i
els vincles socials».[16] Les crisis
matrimonials sovint «s'afronten
d'una manera superficial i sense el
coratge de la paciència, del diàleg
sincer, del perdó recíproc, de la
reconciliació i també del sacrifici. Els
fracassos donen origen a noves
relacions, noves parelles, noves
unions i nous matrimonis, bo i creant
situacions familiars complexes i
problemàtiques per a l'opció
cristiana».[17]

42. «Així mateix, el descens
demogràfic, a causa d'una mentalitat
antinatalista i promogut per les
polítiques mundials de salut
reproductiva, no solament determina
una situació en la qual la successió
de les generacions ja no està
assegurada, sinó que es corre el risc
que amb el temps porti a un



empobriment econòmic i a una
pèrdua d'esperança en el futur.
L'avanç de les biotecnologies també
ha tingut un fort impacte sobre la
natalitat».[18] S’hi poden afegir
altres factors com «la
industrialització, la revolució sexual,
la por a la superpoblació, els
problemes econòmics. La societat de
consum també pot dissuadir les
persones de tenir fills només per
mantenir la seva llibertat i estil de
vida».[19] És veritat que la
consciència recta dels esposos, quan
han estat molt generosos en la
comunicació de la vida, pot orientar-
los a la decisió de limitar el nombre
de fills per motius prou seriosos,
però també, «per amor a aquesta
dignitat de la consciència, l'Església
rebutja amb totes les seves forces les
intervencions coercitives de l'Estat a
favor de l'anticoncepció,
l'esterilització i fins i tot
l'avortament».[20] Aquestes mesures
són inacceptables fins i tot en llocs



amb alta taxa de natalitat, però crida
l'atenció que els polítics les
encoratgin també en alguns països
que pateixen el drama d'una taxa de
natalitat molt baixa. Com van indicar
els Bisbes de Corea, això és «actuar
d'una manera contradictòria i
descuidant el propi deure».[21]

43. L’afebliment de la fe i de la
pràctica religiosa en algunes
societats afecta les famílies i les deixa
més soles amb les seves dificultats.
Els Pares van afirmar que «una de
les majors pobreses de la cultura
actual és la solitud, fruit de l'absència
de Déu en la vida de les persones i de
la fragilitat de les relacions. Així
mateix, hi ha una sensació general
d'impotència davant de la realitat
socioeconòmica que sovint acaba per
aixafar les famílies [...]. Sovint, les
famílies se senten abandonades pel
desinterès i la poca atenció de les
institucions. Les conseqüències
negatives des del punt de vista de



l'organització social són evidents: de
la crisi demogràfica a les dificultats
educatives, de la fatiga a l'hora
d'acollir la vida naixent a sentir la
presència de la gent gran com un pes,
fins a la difusió d’un malestar afectiu
que de vegades arriba a la violència.
L'Estat té la responsabilitat de crear
les condicions legislatives i laborals
per garantir el futur dels joves i
ajudar-los a realitzar el seu projecte
de formar una família».[22]

44. La manca d'un habitatge digne o
adequat sol dur a postergar la
formalització d'una relació. Cal
recordar que «la família té dret a un
habitatge decent, apte per a la vida
familiar i proporcionat al nombre
dels seus membres, en un ambient
físicament sa, que ofereixi els serveis
bàsics per a la vida de la família i de
la comunitat».[23] Una família i una
llar són dues coses que es reclamen
mútuament. Aquest exemple mostra
que hem d'insistir en els drets de la



família, i no sols en els drets
individuals. La família és un bé del
qual la societat no pot prescindir,
però necessita ser protegida.[24] La
defensa d'aquests drets és «una crida
profètica a favor de la institució
familiar que ha de ser respectada i
defensada contra tota agressió»,[25]
sobretot en el context actual on sol
ocupar poc espai en els projectes
polítics. Les famílies tenen, entre
altres drets, el de «poder comptar
amb una adequada política familiar
per part de les autoritats públiques
en el terreny jurídic, econòmic, social
i fiscal».[26] A vegades són
dramàtiques les angoixes de les
famílies quan, davant de la malaltia
d'un ésser estimat, no tenen accés a
serveis adequats de salut, o quan es
perllonga el temps sense accedir a
una ocupació digna. «Les coercions
econòmiques exclouen l'accés de la
família a l'educació, la vida cultural i
la vida social activa. L'actual sistema
econòmic produeix diverses formes



d'exclusió social. Les famílies
pateixen en particular els problemes
relatius a la feina. Les possibilitats
per als joves són poques i l'oferta de
treball és molt selectiva i precària.
Les jornades de treball són llargues i,
sovint, agreujades per llargs temps
de desplaçament. Això no ajuda els
membres de la família a trobar-se
entre ells i amb els fills, per tal
d'alimentar quotidianament les seves
relacions».[27]

45. «Són molts els infants que neixen
fora del matrimoni, especialment en
alguns països, i molts els que després
creixen amb un sol dels pares o en
un context familiar ampliat o
reconstituït. [...] D'altra banda,
l'explotació sexual de la infància
constitueix una de les realitats més
escandaloses i perverses de la
societat actual. Així mateix, en les
societats colpejades per la violència a
causa de la guerra, del terrorisme o
de la presència del crim organitzat,



es donen situacions familiars
deteriorades i, sobretot en les grans
metròpolis i en les seves perifèries,
creix l'anomenat fenomen dels nens
del carrer».[28] L'abús sexual dels
infants esdevé encara més
escandalós quan passa en els llocs on
han de ser protegits, particularment
en les famílies i en les escoles i en les
comunitats i institucions cristianes.
[29]

46. Les migracions «representen un
altre signe dels temps que cal
afrontar i comprendre amb tota la
càrrega de conseqüències sobre la
vida familiar».[30] El darrer Sínode
ha donat una gran importància a
aquesta problemàtica, en expressar
que «toca, amb modalitats diferents,
poblacions enteres, en diverses parts
del món. L’Església ha exercit en
aquest camp un paper de primer pla.
La necessitat de mantenir i de
desplegar aquest testimoniatge
evangèlic (cf. Mt 25,35) apareix avui



més que mai urgent. [...] La mobilitat
humana, que correspon al natural
moviment històric dels pobles, pot
revelar-se una autèntica riquesa tant
per a la família que emigra com per
al país que l’acull. Una altra cosa és
l’emigració forçada de les famílies,
fruit de situacions de guerra, de
persecució, de pobresa, d’injustícia,
marcada per les peripècies d’un
viatge que posa sovint en perill la
vida, traumatitza les persones i
desestabilitza les famílies.
L’acompanyament dels emigrants
exigeix una pastoral específica
adreçada a les famílies que emigren,
però també als membres dels nuclis
familiars que s’han quedat en els
llocs d’origen. Això ha de ser aplicat
respectant les cultures, la formació
religiosa i humana de la qual
provenen, la riquesa espiritual dels
seus ritus i tradicions, també
mitjançant una cura pastoral
específica. [...] Les migracions
apareixen particularment



dramàtiques i devastadores per a les
famílies i per als individus quan
tenen lloc fora de la legalitat i són
sostingudes per circuïts
internacionals de tràfic dels éssers
humans. El mateix pot dir-se quan
afecten dones o infants no
acompanyats, constrets a estades
prolongades en els llocs de pas, en els
camps de refugiats, on és impossible
dur a terme un procés d’integració.
La pobresa extrema i altres
situacions de disgregació porten a
vegades les famílies fins i tot a
vendre els propis fills per a la
prostitució o per al tràfic d’òrgan».
[31] «Les persecucions dels cristians,
així com les de les minories ètniques
i religioses, en moltes parts del món,
especialment a l'Orient Mitjà, són
una gran prova: no solament per
l'Església, sinó també per a tota la
comunitat internacional. Tot esforç
ha de ser recolzat per facilitar la
permanència de les famílies i de les



comunitats cristianes en els seus
països d'origen».[32]

47. Els Pares també van dedicar
especial atenció a «les famílies de les
persones amb discapacitats, en què
l’handicap, que irromp en la vida,
genera un repte, profund i inesperat,
i trastorna els equilibris, els desigs,
les expectatives. [...] Mereixen gran
admiració les famílies que accepten
amb amor la difícil prova d’un fill
discapacitat. Donen a l’Església i a la
societat un testimoniatge preciós de
fidelitat al do de la vida. La família
podrà descobrir, junt amb la
comunitat cristiana, nous gestos i
llenguatges, formes de comprensió i
d’identitat, en el camí d’acolliment i
cura del misteri de la fragilitat. Les
persones amb discapacitat
constitueixen per a la família un do i
una oportunitat per créixer en
l’amor, en el recíproc ajut i en la
unitat. [...] La família que accepta
amb la mirada de la fe la presència



de persones amb discapacitat podrà
reconèixer i garantir la qualitat i el
valor de tota vida, amb les seves
necessitats, els seus drets i les seves
oportunitats. Demanarà serveis i
atencions, i promourà companyia i
afecte, en cada fase de la vida».[33]
Vull subratllar que l'atenció dedicada
tant als emigrants com a les persones
amb discapacitats és un signe de
l'Esperit. Perquè ambdues situacions
són paradigmàtiques: posen
especialment en joc com es viu avui
la lògica de l'acollida misericordiosa i
de la integració dels més fràgils.

48. «La majoria de les famílies
respecta els ancians, els envolta
d’afecte i els considera una
benedicció. Una especial estima
tenen les associacions i els
moviments familiars que actuen a
favor dels ancians, sota l’aspecte
espiritual i social [...] En les societats
altament industrialitzades, on el seu
nombre tendeix a augmentar mentre



decreix la natalitat, els ancians
corren el risc de ser percebuts com
un pes. D’altra part, les cures que
aquests demanen posen sovint a
dura prova els seus estimats».[34]
«La valoració de la fase conclusiva de
la vida és avui molt més necessària
com més s’intenta eliminar de totes
maneres el moment de la mort. La
fragilitat i dependència de l’ancià a
vegades són explotades
perversament per un mer avantatge
econòmic. Nombroses famílies ens
ensenyen que és possible afrontar les
últimes etapes de la vida valorant el
sentit del compliment i de la
integració de tota l’existència en el
misteri pasqual. Un gran nombre
d’ancians és acollit en estructures
eclesials on poden viure en un
ambient serè i familiar en el pla
material i espiritual. L’eutanàsia i el
suïcidi assistit són greus amenaces
per a les famílies arreu del món. La
seva pràctica és legal en molts Estats.
L’Església, mentre contraresta



fermament aquestes praxis, sent el
deure d’ajudar les famílies que tenen
cura dels seus membres ancians i
malalts».[35]

49. Vull destacar la situació de les
famílies sumides en la misèria,
castigades de tantes maneres, on els
límits de la vida es viuen de forma
punyent. Si tots tenen dificultats, en
una llar molt pobra es tornen més
dures.[36] Per exemple, si una dona
ha de criar sola el seu fill, per una
separació o per altres causes, i ha de
treballar sense la possibilitat de
deixar-lo amb una altra persona,
l’infant creix en un abandonament
que l'exposa a tota mena de riscos, i
la seva maduració personal queda
compromesa. En les difícils
situacions que viuen les persones
més necessitades, l'Església ha de
tenir una especial cura per
comprendre, consolar, integrar,
evitant imposar-los una sèrie de
normes com si fossin una roca, amb



la qual cosa s'aconsegueix l'efecte de
fer que se sentin jutjades i
abandonades precisament per
aquesta Mare que és cridada a
apropar-los la misericòrdia de Déu.
D'aquesta manera, en lloc d'oferir la
força guaridora de la gràcia i la llum
de l'Evangeli, alguns volen
«adoctrinar» l’Evangeli, tot convertir-
lo en «pedres mortes per llançar-les
contra els altres».[37]

Alguns desafiaments

50. Les respostes rebudes a les dues
consultes, fetes durant el camí
sinodal, van esmentar les més
diverses situacions que plantegen
nous desafiaments. A més dels ja
indicats, molts s'han referit a la
funció educativa, que es veu
dificultada, entre altres causes,
perquè els pares arriben a casa
cansats i sense ganes de conversar,
en moltes famílies ja ni tan sols
existeix l'hàbit de menjar junts, i



creix una gran varietat d'ofertes de
distracció a més de l'addicció a la
televisió. Això dificulta la transmissió
de la fe de pares a fills. Altres van
indicar que les famílies solen estar
malaltes per una enorme ansietat.
Sembla haver-hi més preocupació
per prevenir problemes futurs que
per compartir el present. Això, que
és una qüestió cultural, s'agreuja a
causa d'un futur professional incert,
a la inseguretat econòmica, o al
temor pel futur dels fills.

51. També es va esmentar la
drogodependència com una de les
plagues de la nostra època, que fa
patir moltes famílies, i no poques
vegades acaba destruint-les. Una
cosa semblant passa amb
l'alcoholisme, el joc i altres
addiccions. La família podria ser el
lloc de la prevenció i de la contenció,
però la societat i la política no
acaben d’adonar-se que una família
en risc «perd la capacitat de reacció



per ajudar els seus membres [...].
Notem les greus conseqüències
d'aquesta ruptura en famílies
destrossades, fills desarrelats,
ancians abandonats, infants orfes de
pares vius, adolescents i joves
desorientats i sense regles».[38] Com
van indicar els Bisbes de Mèxic, hi ha
tristes situacions de violència
familiar que són brou de cultiu per a
noves formes d'agressivitat social,
perquè «les relacions familiars
també expliquen la predisposició a
una personalitat violenta. Les
famílies que influeixen en aquest
sentit són les que tenen una
comunicació deficient; en què
predominen actituds defensives i els
seus membres no es recolzen entre
ells; en què no hi ha activitats
familiars que propiciïn la
participació; en què les relacions dels
pares solen ser conflictives i
violentes, i en què les relacions
paternofilials es caracteritzen per
actituds hostils. La violència



intrafamiliar és escola de
ressentiment i d’odi en les relacions
humanes bàsiques».[39]

52. Ningú no pot pensar que afeblir
la família com a societat natural
fundada en el matrimoni és una cosa
que afavoreix la societat. Passa al
contrari: perjudica la maduració de
les persones, el cultiu dels valors
comunitaris i el desenvolupament
ètic de les ciutats i dels pobles. Ja no
s'adverteix amb claredat que només
la unió exclusiva i indissoluble entre
un home i una dona compleix una
funció social plena, perquè és un
compromís estable i fa possible la
fecunditat. Hem de reconèixer la
gran varietat de situacions familiars
que poden oferir una certa
estabilitat, però les unions de fet o
entre persones del mateix sexe, per
exemple, no poden equiparar sense
més ni més al matrimoni. Cap unió
precària o tancada a la comunicació
de la vida no ens assegura el futur de



la societat. ¿Però qui s'ocupa avui
d'enfortir els matrimonis, d'ajudar-
los a superar els riscos que els
amenacen, d'acompanyar-los en el
seu rol educatiu, d'estimular
l'estabilitat de la unió conjugal?

53. «En algunes societats encara està
en vigor la pràctica de la poligàmia;
en altres contextos roman la pràctica
dels matrimonis combinats. [...] En
nombrosos contextos, i no sols
occidentals, s'està àmpliament
difonent la praxi de la convivència
que precedeix al matrimoni, així com
convivències no orientades a assumir
la forma d'un vincle institucional».
[40] En diversos països, la legislació
facilita l'avanç d'una multiplicitat
d'alternatives, de manera que un
matrimoni amb notes d'exclusivitat,
indissolubilitat i obertura a la vida
acaba apareixent com una oferta
antiquada entre moltes altres.
Avança en molts països una
deconstrucció jurídica de la família



que tendeix a adoptar formes
basades gairebé exclusivament en el
paradigma de l'autonomia de la
voluntat. Si bé és legítim i just que es
rebutgin velles formes de família
«tradicional», caracteritzades per
l'autoritarisme i fins i tot per la
violència, això no hauria de portar al
menyspreu del matrimoni sinó al
redescobriment del seu veritable
sentit i a la seva renovació. La força
de la família «rau essencialment en
la seva capacitat d'estimar i
d’ensenyar a estimar. Per molt ferida
que pugui estar una família, pot
créixer gràcies a l'amor».[41]

54. En aquesta breu mirada a la
realitat, desitjo ressaltar que, encara
que hi ha hagut notables millores en
el reconeixement dels drets de la
dona i en la seva participació en
l'espai públic, encara hi ha molt a
avançar en alguns països. No
s'acaben d'eradicar costums
inacceptables. Destaco la vergonyosa



violència que de vegades s'exerceix
sobre les dones, el maltractament
familiar i diferents formes
d'esclavitud que no constitueixen
una mostra de força masculina sinó
una covarda degradació. La violència
verbal, física i sexual que s'exerceix
contra les dones en alguns
matrimonis contradiu la naturalesa
mateixa de la unió conjugal. Penso
en la greu mutilació genital de la
dona en algunes cultures, però també
en la desigualtat de l'accés a llocs de
treball dignes i als llocs on es prenen
les decisions. La història porta les
empremtes dels excessos de les
cultures patriarcals, on la dona era
considerada de segona classe, però
recordem també el lloguer d’úters o
«la instrumentalització i
mercantilització del cos femení en
l'actual cultura mediàtica».[42] N'hi
ha que consideren que molts
problemes actuals han ocorregut a
partir de l'emancipació de la dona.
Però aquest argument no és vàlid,



«és una falsedat, no és veritat. És una
forma de masclisme».[43] La idèntica
dignitat entre l'home i la dona ens
mou a alegrar-nos que se superin
velles formes de discriminació, i que
en el si de les famílies es desenvolupi
un exercici de reciprocitat. Si
sorgeixen formes de feminisme que
no puguem considerar adequades,
igualment admirem una obra de
l'Esperit en el reconeixement més
clar de la dignitat de la dona i dels
seus drets.

55. L'home «revesteix un paper
igualment decisiu en la vida de la
família, amb particular referència a
la protecció i al sosteniment de
l’esposa i dels fills. [...] Molts homes
són conscients de la importància del
propi paper en la família i el viuen
amb les qualitats peculiars de
l’índole masculina. L’absència del
pare marca greument la vida
familiar, l’educació dels fills i la seva
inserció en la societat. La seva



absència pot ser física, afectiva,
cognitiva i espiritual. Aquesta
carència priva els fills d’un model
adequat del comportament patern».
[44]

56. Un altre desafiament sorgeix de
diverses formes d'una ideologia,
genèricament anomenada gender,
que «nega la diferència i la
reciprocitat natural d’home i dona.
Aquesta preveu una societat sense
diferències de sexe, i buida la base
antropològica de la família. Aquesta
ideologia porta a projectes educatius
i orientacions legislatives que
promouen una identitat personal i
una intimitat afectiva radicalment
desvinculada de la diversitat
biològica entre home i dona. La
identitat humana queda confinada a
una opció individualista, fins i tot
mutable en el temps».[45] És
inquietant que algunes ideologies
d'aquest tipus, que pretenen
respondre a certes aspiracions a



vegades comprensibles, procurin
imposar-se com un pensament únic
que determini fins i tot l'educació
dels infants. Cal no ignorar que «el
sexe biològic (sex) i el paper
sociocultural del sexe (gender), es
poden distingir però no separar».[46]
D'altra banda, «la revolució
biotecnològica en el camp de la
procreació humana ha introduït la
possibilitat de manipular l'acte
generatiu, convertint-lo en
independent de la relació sexual
entre home i dona. D'aquesta
manera, la vida humana, així com la
paternitat i la maternitat, han
esdevingut realitats componibles i
descomponibles, subjectes
principalment als desitjos dels
individus o de les parelles».[47] Una
cosa és comprendre la fragilitat
humana o la complexitat de la vida, i
una altra cosa és acceptar ideologies
que pretenen partir en dos els
aspectes inseparables de la realitat.
No caiguem en el pecat de pretendre



substituir el Creador. Som criatures,
no som omnipotents. El creat ens
precedeix i ha de ser rebut com a do.
Alhora, som cridats a custodiar la
nostra humanitat, i això vol dir
abans de res acceptar-la i respectar-
la com ha estat creada.

57. Dono gràcies a Déu perquè moltes
famílies, que estan lluny de
considerar-se perfectes, viuen en
l'amor, realitzen la seva vocació i
continuen endavant, encara que
caiguin moltes vegades al llarg del
camí. A partir de les reflexions
sinodals no queda un estereotip de la
família ideal, sinó un interpel·lant
mosaic format per moltes realitats
diferents, plenes de goigs, drames i
somnis. Les realitats que ens
preocupen són desafiaments. No
caiguem en el parany de desgastar-
nos en lamentacions autodefensives,
en lloc de despertar una creativitat
missionera. En totes les situacions,
«l'Església sent la necessitat de dir



una paraula de veritat i d'esperança.
[...] Els grans valors del matrimoni i
de la família cristiana corresponen a
la recerca que impregna l'existència
humana».[48] Si constatem moltes
dificultats, elles són –com van dir els
bisbes de Colòmbia– una crida a
«alliberar en nosaltres les energies
de l'esperança traduint-les en somnis
profètics, accions transformadores i
imaginació de la caritat».[49]

Capítol tercer

LA MIRADA POSADA EN JESÚS:
VOCACIÓ DE LA FAMÍLIA

58. Davant les famílies, i enmig
d'elles, ha de tornar a ressonar
sempre el primer anunci, que és «el
més bell, el més gran, el més atractiu
i al mateix temps el més necessari»,
[50] i «ha d’ocupar el centre de
l'activitat evangelitzadora».[51] És
l'anunci d'inici, «aquell que sempre
cal tornar a escoltar de diverses
maneres i aquell que sempre cal



tornar a anunciar d'una manera o
d'una altra».[52] Perquè «no hi ha
més sòlid, més profund, més segur,
més dens i més savi que aquest
anunci» i «tota formació cristiana és
abans de res l'aprofundiment del
kerigma».[53]

59. El nostre ensenyament sobre el
matrimoni i la família no pot deixar
d'inspirar-se i de transfigurar-se a la
llum d'aquest anunci d'amor i de
tendresa, per no esdevenir una
simple defensa d'una doctrina freda i
sense vida. Perquè tampoc el misteri
de la família cristiana no es pot
entendre plenament si no és a la
llum de l'infinit amor del Pare, que es
va manifestar en Crist, que es va
lliurar fins a la fi i viu entre
nosaltres. Per això, vull contemplar
Crist viu que és present en tantes
històries d'amor, i invocar el foc de
l'Esperit sobre totes les famílies del
món.



60. Dins d'aquest marc, aquest breu
capítol recull una síntesi de
l'ensenyament de l'Església sobre el
matrimoni i la família. També aquí
citaré diversos aportacions
presentades pels Pares sinodals en
les seves consideracions sobre la
llum que ens ofereix la fe. Ells van
partir de la mirada de Jesús i van
indicar que ell «va mirar les dones i
els homes amb els quals es va trobar
amb amor i tendresa, acompanyant
els seus passos amb veritat, paciència
i misericòrdia, en anunciar-los les
exigències del Regne de Déu».[54]
Així també, el Senyor ens acompanya
avui en el nostre interès per viure i
transmetre l'Evangeli de la família.

Jesús recupera i porta a la plenitud
el projecte diví

61. Davant dels que prohibien el
matrimoni, el Nou Testament
ensenya que «tot el que Déu ha creat
és bo; no s’ha de rebutjar res» (1Tm



4, 4). El matrimoni és un «do» del
Senyor (cf. 1Co 7,7). Alhora, a causa
d’aquesta valoració positiva, es posa
un fort èmfasi a tenir cura aquest do
diví: «Que tothom honori el
matrimoni, i guardi immaculada la
vida conjugal» (He 13, 4). Aquest
regal de Déu inclou la sexualitat: «No
us refuseu l’un a l'altre» (1Co 7, 5).

62. Els Pares sinodals han recordat
que Jesús «referint-se al designi
primigeni sobre l'home i la dona,
reafirma la unió indissoluble entre
ells, si bé dient que "per la duresa del
vostre cor us va permetre Moisès
repudiar les vostres dones; però, al
principi, no era així "(Mt 19, 8). La
indissolubilitat del matrimoni –"el
que Déu ha unit, que l’home no ho
separi" (Mt 19,6)– no s’ha d’entendre
primordialment com un "jou"
imposat als homes sinó com un
"regal" fet a les persones unides en
matrimoni. [...] La condescendència
divina acompanya sempre el camí



humà, guareix i transforma amb la
seva gràcia el cor endurit, orientant-
lo cap el seu principi, a través del
camí de la creu. Dels Evangelis
emergeix clarament l'exemple de
Jesús, que [...] va anunciar el
missatge referent al significat del
matrimoni com la plenitud de la
revelació que recupera el projecte
originari de Déu (cf. Mt 19,3)».[55]

63. «Jesús, que va reconciliar amb ell
totes les coses, ha portat de nou el
matrimoni i la família a la seva
forma original (cf. Mc 10,1-12). La
família i el matrimoni han estat
redimits per Crist (cf. Ef 5,21-32),
restaurats a imatge de la Santíssima
Trinitat, misteri del qual brolla tot
amor veritable. L'aliança esponsal,
inaugurada en la creació i revelada
en la història de la salvació, rep la
plena revelació del seu significat en
Crist i en la seva Església. De Crist,
mitjançant l'Església, el matrimoni i
la família reben la gràcia necessària



per a testimoniar l'amor de Déu i
viure la vida de comunió. L'Evangeli
de la família travessa la història del
món, des de la creació de l'home a
imatge i semblança de Déu (cf. Gn
1,26-27) fins a l’acompliment del
misteri de l'Aliança en Crist a la fi
dels temps amb les noces l'Anyell (cf. 
Ap 19,9)».[56]

64. «L’exemple de Jesús és
paradigmàtic per a l’Església. [...] Ell
va inaugurar la seva vida pública
amb el signe de Canà, acomplert en
un banquet de noces (cf. Jn 2,1-11).
[...] Va compartir moments
quotidians d’amistat amb la família
de Llàtzer i les seves germanes (cf. Lc
10,38). I amb la família de Pere (cf. 
Mt 8,14). Va escoltar el plor dels
pares pels seus fills, restituint-los a la
vida (cf. Mc 5,41; Lc 7,14-15) i
manifestant així el veritable
significat de la misericòrdia, la qual
implica el restabliment de l’Aliança
(cf. Joan Pau II, Dives in misericordia,



4). Això apareix clarament en els
encontres amb la dona samaritana
(cf. Jn 4,1-30) i amb l’adúltera (Jn
8,1-11), en els quals la percepció del
pecat es desvetlla davant l’amor
gratuït de Jesús».[57]

65. L'encarnació del Verb en una
família humana, a Natzaret, commou
amb la seva novetat la història del
món. Necessitem submergir-nos en el
misteri del naixement de Jesús, en el
si de Maria a l'anunci de l'àngel,
quan va germinar la Paraula en el
seu si; també en el si de Josep, que va
donar el nom a Jesús i es va fer
càrrec de Maria; en la festa dels
pastors al costat del pessebre, en
l'adoració dels Mags; en la fugida a
Egipte, en què Jesús participa en el
dolor del seu poble exiliat, perseguit i
humiliat; en la religiosa espera de
Zacaries i en l'alegria que
acompanya el naixement de Joan
Baptista, en la promesa complerta
per Simeó i Anna al temple, en



l'admiració dels doctors de la llei
escoltant la saviesa de Jesús
adolescent. I després, penetrar en els
trenta llargs anys en els quals Jesús
es guanyava el pa treballant amb les
seves mans, mussitant la pregària i la
tradició creient del seu poble i
educant-se en la fe dels seus pares,
fins a fer-la fructificar en el misteri
del Regne. Aquest és el misteri del
Nadal i el secret de Natzaret, ple de
perfum familiar! És el misteri que
tant va fascinar Francesc d'Assís,
Teresa de l'Infant Jesús i Carles de
Foucauld, del qual beuen també les
famílies cristianes per renovar la
seva esperança i la seva alegria.

66. «L’aliança d’amor i de fidelitat, de
la qual viu la Sagrada Família de
Natzaret, il·lumina el principi que
dóna forma a cada família, i la fa
capaç d’afrontar millor les vicissituds
de la vida i de la història. Sobre
aquest fonament, cada família,
malgrat la seva feblesa, pot esdevenir



una llum en el buit del món. “Aquí
aprenem la manera de viure en
família. Que Natzaret ens ensenyi
què és la família, què és la comunió
d’amor, què és la seva bellesa, nítida
i greu, quines són les seves propietats
sagrades i inviolables; que ens faci
veure com és dolç i insubstituïble
l’educació en família, ens ensenyi la
seva funció natural en l’ordre
social” (Pau VI, Discurs a Natzaret, 5
gener 1964)».[58]

La família en els documents de
l'Església

67. El Concili Ecumènic Vaticà II, en
la Constitució pastoral Gaudium et
spes, es va ocupar de «la promoció de
la dignitat del matrimoni i la
família» (cf. 47-52). «Va definir el
matrimoni com a comunitat de vida i
d'amor (cf. 48), posant l'amor al
centre de la família [...]. El "veritable
amor entre marit i muller" (49)
implica el lliurament mutu, inclou i



integra la dimensió sexual i
l'afectivitat, conformement al designi
diví (cf. 48-49). A més, subratlla
l'arrelament en Crist dels esposos:
Crist Senyor "surt a l'encontre dels
esposos cristians en el sagrament del
matrimoni" (48), i roman amb ells.
En l'encarnació, ell assumeix l'amor
humà, el purifica, el porta a plenitud,
i dóna als esposos, amb el seu
Esperit, la capacitat de viure-ho,
impregnant tota la seva vida de fe,
esperança i caritat. D'aquesta
manera, els esposos són consagrats i,
mitjançant una gràcia pròpia,
edifiquen el Cos de Crist i
constitueixen una església domèstica
(cf. Lumen gentium, 11), de manera
que l'Església, per comprendre
plenament el seu misteri, mira la
família cristiana, que ho manifesta
de manera genuí».[59]

68. Després, «el beat Pau VI, seguint
el Concili Vaticà II, va aprofundir la
doctrina sobre el matrimoni i sobre



la família. En particular, amb
l’Encíclica Humanae Vitae, va posar a
llum el lligam intrínsec entre amor
conjugal i generació de la vida:
“L'amor dels esposos els exigeix una
consciència de la missió de paternitat
responsable. Com que avui, amb tot
el dret, s'hi insisteix tant, cal
entendre-la bé. [...] L'exercici de la
paternitat responsable implica,
doncs, que els esposos reconeguin
plenament els propis deures envers
Déu, envers ells mateixos, envers la
família i envers la societat en una
justa jerarquia de valors” (n. 10). En
l’Exhortació Apostòlica Evangelii
Nuntiandi, Pau VI evidencià la relació
entre la família i l’Església».[60]

69. «Sant Joan Pau II va dedicar
especial atenció a la família
mitjançant les seves catequesis sobre
l'amor humà, la Carta a les famílies 
Gratissimam sane i sobretot amb
l'Exhortació apostòlica Familiaris
consortio. En aquests documents, el



Pontífex va definir la família "camí
de l'Església"; va oferir una visió de
conjunt sobre la vocació a l'amor de
l'home i la dona; proposar les línies
fonamentals per a la pastoral de la
família i per la presència de la
família en la societat. En particular,
tractant de la caritat conjugal (cf. 
Familiaris consortio, 13), va descriure
la manera com els cònjuges, en el seu
mutu amor, reben el do de l'Esperit
de Crist i viuen la seva crida a la
santedat».[61]

70. «Benet XVI, en l'encíclica Deus
caritas est, va reprendre el tema de
la veritat de l'amor entre home i
dona, que s'il·lumina plenament
només a la llum de l'amor de Crist
crucificat (cf. n. 2). Ell recalca que "el
matrimoni basat en un amor
exclusiu i definitiu esdevé la icona de
la relació de Déu amb el seu poble i,
viceversa, la manera d'estimar de
Déu esdevé la mesura de l'amor
humà" (11). A més, en l'encíclica 



Caritas in veritate, posa en relleu la
importància de l'amor com a principi
de vida en la societat (cf. n. 44), lloc
en el qual s'aprèn l'experiència del
bé comú».[62]

El sagrament del matrimoni

71. «L’Escriptura i la Tradició ens
obren l’accés a un coneixement de la
Trinitat que es revela amb trets
familiars. La família és imatge de
Déu que [...] és comunió de persones.
En el baptisme, la veu del Pare
designa Jesús com el seu Fill estimat,
i en aquest amor ens és donat de
reconèixer l’Esperit Sant (cf. Mc
1,10-11). Jesús, que ho ha reconciliat
tot en si mateix i ha redimit l’home
del pecat, no sols ha reportat el
matrimoni i la família a la seva
forma original, sinó que també ha
elevat el matrimoni a signe
sacramental del seu amor per a
l’Església (cf. Mt 19,1-12; Mc 10,1-12; 
Ef 5,21-32). En la família humana,



aplegada per Crist, està restituïda la
“imatge i semblança” de la
Santíssima Trinitat (cf. Gn 1,26),
misteri del qual brolla tot veritable
amor. De Crist, a través de l’Església,
el matrimoni i la família reben la
gràcia de l’Esperit Sant, per
testimoniar l’Evangeli de l’amor de
Déu».[63]

72. El sagrament del matrimoni no és
una convenció social, un ritu buit o el
mer signe extern d'un compromís. El
sagrament és un do per a la
santificació i la salvació dels esposos,
perquè «la seva recíproca pertinença
és representació real, mitjançant el
signe sacramental, de la mateixa
relació de Crist amb l'Església. Els
esposos són per tant el record
permanent per a l'Església del que va
esdevenir en la creu; són l'un per a
l'altre i per als fills, testimonis de la
salvació, de la qual el sagrament els
fa partícips».[64] El matrimoni és
una vocació, en tant que és una



resposta a la crida específica a viure
l'amor conjugal com a signe
imperfecte de l'amor entre Crist i
l'Església. Per tant, la decisió de
casar-se i de crear una família ha de
ser fruit d'un discerniment
vocacional.

73. «El do recíproc constitutiu del
matrimoni sacramental arrela en la
gràcia del baptisme, que estableix
l'aliança fonamental de tota persona
amb Crist en l'Església. En l'acollida
mútua, i amb la gràcia de Crist, els
nuvis es prometen lliurament total,
fidelitat i obertura a la vida, i a més
reconeixen com a elements
constitutius del matrimoni els dons
que Déu els ofereix, prenent de debò
el seu mutu compromís, en el seu
nom i davant l'Església. Ara bé, la fe
permet assumir els béns del
matrimoni com uns compromisos
que es poden sostenir millor
mitjançant l'ajuda de la gràcia del
sagrament. [...] Per tant, la mirada de



l'Església es dirigeix als esposos com
a cor de tota la família, que al seu
torn dirigeix la seva mirada cap a
Jesús».[65] El sagrament no és una
«cosa» o un «força», perquè en
realitat Crist mateix «mitjançant el
sagrament del matrimoni, surt a
l'encontre dels esposos cristians.
Roman amb ells, els dóna la força de
continuar prenent la seva creu,
d'aixecar-se després de les seves
caigudes, de perdonar-se
mútuament, de portar els uns les
càrregues dels altres».[66] El
matrimoni cristià és un signe que no
sols indica com Crist va estimar la
seva Església en l'Aliança segellada a
la creu, sinó que fa present aquest
amor en la comunió dels esposos. En
unir-se ells en una sola carn,
representen les esposalles del Fill de
Déu amb la naturalesa humana. Per
això «en les alegries del seu amor i
de la seva vida familiar els dóna, ja
aquí, una gust anticipat del banquet
de les noces de l'Anyell».[67] Encara



que «l'analogia entre la parella
marit-muller i Crist-Església» és una
«analogia imperfecta»,[68] convida a
invocar el Senyor perquè vessi el seu
propi amor en els límits de les
relacions conjugals.

74. La unió sexual, viscuda de
manera humana i santificada pel
sagrament, és al seu torn camí de
creixement en la vida de la gràcia
per als esposos. És el «misteri
nupcial».[69] El valor de la unió dels
cossos està expressat en les paraules
del consentiment, on es van acceptar
i es van lliurar l'un a l'altre per
compartir tota la vida. Aquestes
paraules atorguen un significat a la
sexualitat i l'alliberen de qualsevol
ambigüitat. Però, en realitat, tota la
vida en comú dels esposos, tota la
xarxa de relacions que teixiran entre
ells, amb els seus fills i amb el món,
estarà impregnada i enfortida per la
gràcia del sagrament que brolla del
misteri de l'Encarnació i de la



Pasqua, on Déu va expressar tot el
seu amor per la humanitat i s’hi va
unir íntimament. Mai no estaran sols
amb les pròpies forces per fer front
als canvis que es presentin. Ells són
cridats a respondre al do de Déu amb
el seu compromís, la seva creativitat,
la seva resistència i la seva lluita
quotidiana, però sempre podran
invocar l'Esperit Sant que ha
consagrat la seva unió, perquè la
gràcia rebuda es manifesti novament
en cada nova situació.

75. Segons la tradició llatina de
l'Església, en el sagrament del
matrimoni els ministres són l'home i
la dona que es casen,[70] els quals,
en manifestar el seu consentiment i
expressar-lo en el recíproc do
corporal, reben un gran do. El seu
consentiment i la unió dels seus
cossos són els instruments de l'acció
divina que els fa una sola carn. En el
baptisme va quedar consagrada la
seva capacitat d'unir-se en



matrimoni com a ministres del
Senyor per respondre a la crida de
Déu. Per això, quan dos cònjuges no
cristians es bategen, no cal que
renovin la promesa matrimonial, i és
suficient que no la rebutgin, ja que
pel baptisme que reben aquesta unió
esdevé per això mateix sacramental.
El Dret canònic també reconeix la
validesa d'alguns matrimonis que se
celebren sense un ministre ordenat.
[71] En efecte, l'ordre natural ha
estat assumit per la redempció de
Jesucrist, de tal manera que, «entre
batejats, no pot haver contracte
matrimonial vàlid que no sigui per
això mateix sagrament».[72]
L'Església pot exigir la publicitat de
l'acte, la presència de testimonis i
altres condicions que han anat
variant al llarg de la història, però
això no treu als dos que es casen el
seu caràcter de ministres del
sagrament ni afebleix la centralitat
del consentiment de l' home i la
dona, que és el que de per si



estableix el vincle sacramental. De
totes maneres, cal reflexionar més
sobre l'acció divina en el ritu nupcial,
que apareix molt destacada en les
Esglésies orientals, en ressaltar la
importància de la benedicció sobre
els contraents com a signe del do de
l'Esperit.

Llavors del Verb i situacions
imperfectes

76. «L'Evangeli de la família
s'alimenta també aquestes llavors
que encara esperen madurar, i ha de
fer-se càrrec dels arbres que han
perdut vitalitat i necessiten que no
se'ls descuidi»,[73] de manera que,
partint del do de Crist en el
sagrament, «siguin conduïts
pacientment més enllà fins arribar a
un coneixement més ric i a una
integració més plena d'aquest misteri
en la seva vida».[74]

77. Assumint l'ensenyament bíblic,
segons el qual tot va ser creat per



Crist i per Crist (cf. Col 1,16), els Pares
sinodals han recordat que «l’ordre de
la redempció il·lumina i completa el
de la creació. El matrimoni natural,
doncs, es comprèn plenament a la
llum del seu acompliment
sacramental: només fixant la mirada
en Crist es coneix a fons la veritat
sobre les relacions humanes: “En
realitat, el misteri de l’home només
s’aclareix veritablement en el misteri
del Verb encarnat. [...] Crist, el nou
Adam, revelant el misteri del Pare i
del seu amor, manifesta plenament
l'home al mateix home i li descobreix
la seva vocació altíssima” (Gaudium
et spes, 22). Resulta particularment
oportú comprendre en clau
cristocèntrica les propietats naturals
del matrimoni, que constitueixen el
bé dels cònjuges (bonum coniugum)»,
[75] que inclou la unitat, l'obertura a
la vida, la fidelitat i la
indissolubilitat, i dins del matrimoni
cristià també la ajuda mútua en el
camí cap a la més plena amistat amb



el Senyor. «El discerniment de la
presència dels semina Verbi en les
altres cultures (cf. Ad gentes
divinitus, 11) també es pot aplicar a
la realitat matrimonial i familiar.
Fora del veritable matrimoni natural
també hi ha elements positius en les
formes matrimonials d'altres
tradicions religioses»,[76] encara que
tampoc no falten les ombres. Podem
dir que «tota persona que vulgui
portar a aquest món una família, que
ensenyi als infants a alegrar-se per
cada acció que tingui com a propòsit
vèncer el mal –una família que
mostra que l'Esperit és viu i actiu–
trobarà gratitud i estima, a qualsevol
poble, religió o regió a la qual
pertanyi».[77]

78. «La mirada de Crist, la llum del
qual esclareix cada persona (cf. Jn
1,9; Gaudium et spes, 22) inspira la
cura pastoral de l’Església envers els
fidels que simplement conviuen o
que han contret matrimoni només



civil o són divorciats tornats a casar.
En la perspectiva de la pedagogia
divina, l’Església s’adreça amb amor
als qui participen a la seva vida
d’una manera imperfecta: invoca
amb ells la gràcia de la conversió, els
encoratja a fer el bé, a tenir cura amb
amor l’un de l’altre i a posar-se al
servei de la comunitat en la qual
viuen i treballen. [...] Quan la unió
obté una notable estabilitat a través
d’un vincle públic –i està connotada
d’afecte profund, de responsabilitat
envers els fills, de capacitat de
superar les proves– pot ser vista com
una ocasió d’acompanyar vers el
sagrament del matrimoni, allí on
això sigui possible».[78]

79. «Davant de situacions difícils i
famílies ferides, convé sempre
recordar un principi general: “Que
sàpiguen els pastors que, per amor
de la veritat, estan obligats a
discernir bé les
situacions” (Familiaris consortio, 84).



El grau de responsabilitat no és igual
en tots els casos, i poden haver-hi
factor que limiten la capacitat de
decisió. Per això, mentre cal
expressar amb claredat la doctrina,
s’han d’evitar judicis que no tinguin
en compte la complexitat de les
diverses situacions, i és necessari
estar atents a la manera com les
persones viuen i sofreixen a causa de
la seva condició».[79]

Transmissió de la vida i educació
dels fills

80. El matrimoni és en primer lloc
una «íntima comunitat conjugal de
vida i amor»,[80] que constitueix un
bé per als mateixos esposos,[81] i la
sexualitat «està ordenada a l'amor
conjugal de l'home i de la dona».[82]
Per això, també «els esposos als quals
Déu no ha concedit tenir fills poden
portar una vida conjugal plena de
sentit, humanament i
cristianament».[83] Tanmateix,



aquesta unió està ordenada a la
generació «pel seu propi caràcter
natural».[84] L’infant que arriba «no
ve de fora a afegir-se a l’amor mutu
dels esposos; brolla del cor mateix
d'aquest do recíproc, del qual és fruit
i compliment».[85] No apareix com el
final d'un procés, sinó que està
present des de l'inici de l'amor com
una característica essencial que no
pot ser negada sense mutilar al
mateix amor. Des del començament,
l'amor rebutja tot impuls de tancar-
se en si mateix, i s'obre a una
fecunditat que el perllonga més enllà
de la seva pròpia existència. Llavors,
cap acte genital dels esposos no pot
negar aquest significat,[86] tot i que
per diverses raons no sempre pugui
de fet engendrar una nova vida.

81. El fill reclama néixer d'aquest
amor, i no de qualsevol manera, ja
que ell «no és un dret sinó un do»,
[87] que és «el fruit de l'acte específic
de l'amor conjugal dels seus pares».



[88] Perquè «segons l’ordre de la
creació l’amor conjugal entre un
home i una dona i la transmissió de
la vida estan ordenats l’un a l’altra
(cf. Gn 1,27-28). D’aquesta manera el
Creador ha fet partícips l’home i la
dona de l’obra de la seva creació i
alhora els ha fets instruments del seu
amor, tot confiant a la seva
responsabilitat el futur de la
humanitat a través de la transmissió
de la vida humana».[89]

82. Els Pares sinodals han esmentat
que «no és difícil constatar que s'està
difonent una mentalitat que redueix
la generació de la vida a una variable
dels projectes individuals o dels
cònjuges».[90] L'ensenyament de
l'Església «ajuda a viure de manera
harmoniosa i conscient la comunió
entre els cònjuges, en totes les seves
dimensions, al costat de la
responsabilitat generativa. Cal
redescobrir el missatge de l'Encíclica 
Humanae vitae de Pau VI, que posa



l'accent en la necessitat de respectar
la dignitat de la persona en la
valoració moral dels mètodes de
regulació de la natalitat. [...] L'opció
de l'adopció i de l'acollida expressa
una fecunditat particular de
l'experiència conjugal».[91] Amb
particular gratitud, l'Església «sosté
les famílies que acullen, eduquen i
envolten amb el seu afecte els fills
diversament hàbils».[92]

83. En aquest context, no puc deixar
de dir que, si la família és el santuari
de la vida, el lloc on la vida és
engendrada i acurada, constitueix
una contradicció punyent que
esdevingui el lloc on la vida és
negada i destrossada . És tan gran el
valor d'una vida humana, i és tan
inalienable el dret a la vida de
l’infant innocent que creix al si de la
seva mare, que de cap manera no es
pot plantejar com un dret sobre el
propi cos la possibilitat de prendre
decisions pel que fa a aquesta vida,



que és un fi en si mateixa i que mai
no pot ser un objecte de domini d'un
altre ésser humà. La família
protegeix la vida en totes les seves
etapes i també en el seu ocàs. Per
això, «als qui treballen en les
estructures sanitàries se'ls recorda
l'obligació moral de l'objecció de
consciència. De la mateixa manera,
l'Església no sols sent la urgència
d'afirmar el dret a la mort natural,
evitant l'acarnissament terapèutic i
l'eutanàsia», sinó que també «rebutja
amb fermesa la pena de mort».[93]

84. Els Pares van voler subratllar
també que «un dels reptes
fonamentals davant dels quals es
troben les famílies d'avui és
segurament el desafiament educatiu,
encara més ardu i complex a causa
de la realitat cultural actual i de la
gran influència dels mitjans de
comunicació».[94] «L'Església
exerceix un paper preciós de suport
a les famílies, partint de la iniciació



cristiana, a través de comunitats
acollidores».[95] Però em sembla
molt important recordar que
l'educació integral dels fills és
«obligació gravíssima», alhora que
«dret primari» dels pares.[96] No és
solament una càrrega o un pes, sinó
també un dret essencial i
insubstituïble que són cridats a
defensar i que ningú no hauria de
pretendre llevar-los. L'Estat ofereix
un servei educatiu de manera
subsidiària, acompanyant la funció
indelegable dels pares, que tenen
dret a poder triar amb llibertat el
tipus d'educació –accessible i de
qualitat– que vulguin donar als seus
fills segons les seves conviccions.
L'escola no substitueix els pares sinó
que els complementa. Aquest és un
principi bàsic: «Qualsevol altre
col·laborador en el procés educatiu
ha d'actuar en nom dels pares, amb
el seu consens i, en certa mesura, fins
i tot per encàrrec seu».[97] Però «s'ha
obert una bretxa entre família i



societat, entre família i escola, el
pacte educatiu avui s'ha trencat; i
així, l'aliança educativa de la societat
amb la família ha entrat en crisi».
[98]

85. L'Església està cridada a
col·laborar, amb una acció pastoral
adequada, perquè els mateixos pares
puguin acomplir la seva missió
educativa. Ho ha de fer ajudant-los
sempre a valorar la seva pròpia
funció, i a reconèixer que els qui han
rebut el sagrament del matrimoni
esdevenen veritables ministres
educatius, perquè quan formen als
seus fills edifiquen l'Església,[99] i en
fer-ho accepten una vocació que Déu
els proposa.[100]

La família i l'Església

86. «Amb íntim goig i profunda
consolació, l'Església mira les
famílies que romanen fidels als
ensenyaments de l'Evangeli, agraint-
los el testimoniatge que donen i



encoratjant-les. Gràcies a elles, en
efecte, es fa creïble la bellesa del
matrimoni indissoluble i fidel per
sempre. En la família, "que es podria
anomenar església
domèstica" (Lumen gentium, 11),
madura la primera experiència
eclesial de la comunió entre
persones, en la qual es reflecteix, per
gràcia, el misteri de la Santa Trinitat.
"Aquí s'aprèn la constància i l'alegria
del treball, l'amor fratern, el perdó
generós, fins i tot reiterat, i sobretot
el culte diví per mitjà de l'oració i
l'ofrena de la pròpia vida" (Catecisme
de l'Església Catòlica, 1657 )».[101]

87. L'Església és família de famílies,
constantment enriquida per la vida
de totes les esglésies domèstiques.
Per tant, «en virtut del sagrament del
matrimoni cada família esdevé a tots
els efectes un bé per a l’Església. En
aquesta perspectiva serà certament
un do preciós, per a l’avui de
l’Església, considerar també la



reciprocitat entre família i Església:
l’Església és un bé per a la família, la
família és un bé per a l’Església. La
custòdia del do sacramental del
Senyor implica no sols cada família
particular, sinó la mateixa comunitat
cristiana».[102]

88. L'amor viscut en les famílies és
una força constant per a la vida de
l'Església. «La finalitat unitiva del
matrimoni és una constant crida a
créixer i a aprofundir aquest amor.
En la seva unió d’amor els esposos
experimenten la bellesa de la
paternitat i de la maternitat;
comparteixen els projectes i les
fatigues, els desigs i les
preocupacions; aprenen l’atenció
recíproca i el perdó mutu. En aquest
amor celebren els moments feliços i
se sostenen en els passatges difícils
de la seva història de vida. [...] La
bellesa del do recíproc i gratuït, la
joia per la vida que neix i la cura
amorosa de tots els membres, des



dels petits als ancians, són alguns
dels fruits que fan única i
insubstituïble la resposta a la vocació
de la família»,[103] tant per a
l'Església com per a la societat
sencera.

Capítol quart

L'AMOR EN EL MATRIMONI

89. Tot el que s'ha dit no n'hi ha prou
per manifestar l'evangeli del
matrimoni i de la família si no ens
aturem especialment a parlar
d'amor. Perquè no podrem
encoratjar un camí de fidelitat i de
donació recíproca si no estimulem el
creixement, la consolidació i
l'aprofundiment de l'amor conjugal i
familiar. En efecte, la gràcia del
sagrament del matrimoni està
destinada sobretot «a perfeccionar
l'amor dels cònjuges».[104] També
aquí s'aplica que, «podria tenir fe
com per moure muntanyes; però no
estimés, no sóc res. Si distribuís tot el



que tinc i tot em vengués a mi; però
no estimés, de res no em
serveix» (1Co 13,2-3). Però la paraula
«amor», una de les més utilitzades,
apareix moltes vegades desfigurada.
[105]

El nostre amor quotidià

90. En l'anomenat himne de la caritat
escrit per sant Pau, veiem algunes
característiques de l'amor veritable:

«La caritat és pacient,

és bondadosa;

la caritat no té enveja,

no és presumida,

ni orgullosa,

no és grollera,

ni egoista,

no s'irrita,



ni es venja,

no s'alegra de la mentida,

sinó que troba el goig en la veritat;

tot ho excusa,

tot ho creu,

tot ho espera,

tot ho suporta» (1Co 13,4-7).

Això es viu i es conrea en la vida que
comparteixen cada dia els esposos,
ells amb ells i amb els seus fills. Per
això és valuós aturar-se a precisar el
sentit de les expressions d'aquest
text, per intentar una aplicació a
l'existència concreta de cada família.

Paciència

91. La primera expressió utilitzada és
makrothymei. La traducció no és
simplement que «tot ho suporta»,
perquè aquesta idea està expressada



al final del v. 7. El sentit es pren de la
traducció grega de l'Antic Testament,
on diu que Déu és «lent per al
càstig» (Ex 34,6; Nm 14,18). Es mostra
quan la persona no es deixa portar
pels impulsos i evita agredir. És una
qualitat del Déu de l'Aliança que
crida a imitar-lo també dins de la
vida familiar. Els textos en què Pau
fa servir aquest terme s'han de llegir
amb el rerefons del Llibre de la
Saviesa (cf. 11,23; 12,2.15-18); al
mateix temps que es lloa la
moderació de Déu per donar espai al
penediment, s'insisteix en el seu
poder que es manifesta quan actua
amb misericòrdia. La paciència de
Déu és exercici de la misericòrdia
amb el pecador i manifesta el
veritable poder.

92. Tenir paciència no és deixar que
ens maltractin contínuament, o
tolerar agressions físiques, o
permetre que ens tractin com
objectes. El problema és quan exigim



que les relacions siguin celestials o
que les persones siguin perfectes, o
quan ens col·loquem al centre i
esperem que només es compleixi la
pròpia voluntat. Llavors tot ens
s'impacienta, tot ens porta a
reaccionar amb agressivitat. Si no
cultivem la paciència, sempre
tindrem excuses per respondre amb
ira, i finalment ens convertirem en
persones que no saben conviure,
antisocials, incapaços de postergar
els impulsos, i la família esdevindrà
un camp de batalla. Per això, la
Paraula de Déu ens exhorta:
«Desterreu de vosaltres amargor, ira,
disgustos i insults i tota la maldat» (Ef
4,31). Aquesta paciència es referma
quan reconec que l'altre també té
dret a viure en aquesta terra al meu
costat, tal com és. No importa si és un
destorb per a mi, si altera els meus
plans, si em molesta amb la seva
manera de ser o amb les seves idees,
si no és tot el que jo esperava. L'amor
té sempre un sentit de profunda



compassió que porta a acceptar
l'altre com a part d'aquest món,
també quan actua d'una manera
diferent al que jo desitjaria.

Actitud de benvolença

93. Segueix la paraula khrestéuetai,
que és única en tota la Bíblia,
derivada de khrestós (persona bona,
que mostra la seva bondat en les
seves obres). Però, pel lloc en què
està, en estricte paral·lelisme amb el
verb precedent, n’és un complement.
Així, Pau vol aclarir que la
«paciència» nomenada en primer
lloc no és una postura totalment
passiva, sinó que està acompanyada
per una activitat, per una reacció
dinàmica i creativa davant dels
altres. Indica que l'amor beneficia i
promou als altres. Per això es
tradueix com «bondadosa».

94. En el conjunt del text es veu que
Pau vol insistir que l'amor no és sols
un sentiment, sinó que s'ha



d'entendre en el sentit que té el verb
«estimar» en hebreu: és «fer el bé».
Com deia sant Ignasi de Loiola,
«l'amor s'ha de posar més en les
obres que en les paraules».[106] Així
pot mostrar tota la seva fecunditat, i
ens permet experimentar la felicitat
de donar, la noblesa i la grandesa de
donar-se sobreabundantment, sense
mesurar, sense reclamar pagaments,
pel sol gust de donar i de servir.

Guarint l'enveja

95. Després es rebutja com a
contrària a l'amor una actitud
expressada com zeloi (gelosia,
enveja). Vol dir que en l'amor no hi
ha lloc per sentir malestar pel bé
d'un altre (cf. Ac 7,9; 17,5). L'enveja
és una tristesa pel bé aliè, que mostra
que no ens interessa la felicitat dels
altres, ja que estem exclusivament
concentrats en el propi benestar.
Mentre l'amor ens fa sortir de
nosaltres mateixos, l'enveja ens porta



a centrar-nos en el propi jo. El
veritable amor valora els èxits aliens,
no els sent com una amenaça, i
s'allibera del gust amarg de l'enveja.
Accepta que cada un té dons
diferents i diferents camins a la vida.
Llavors, procura descobrir el seu
propi camí per ser feliç, deixant que
els altres trobin el seu.

96. En definitiva, es tracta de complir
allò que demanaven els dos últims
manaments de la Llei de Déu: «No
cobejaràs els béns del teu proïsme.
No desitgis la dona d'un altre, ni el
seu esclau, ni la seva esclava, ni el
seu bou, ni el seu ase, ni res que sigui
d'ell» (Ex 20,17). L'amor ens porta a
una sentida valoració de cada ésser
humà, reconeixent el seu dret a la
felicitat. Estimo aquesta persona, la
miro amb la mirada de Déu Pare, que
ens ho regala tot «perquè ho
gaudim» (1Tm 6,17), i llavors accepto
en el meu interior que pugui gaudir
d'un bon moment. Aquesta mateixa



arrel de l'amor, en tot cas, és el que
em porta a rebutjar la injustícia que
alguns tinguin massa i altres no
tinguin res, o el que em mou a cercar
que també els exclosos de la societat
puguin viure una mica d'alegria.
Però això no és enveja, sinó desitjos
d'equitat.

Sense fer ostentació ni inflar-se

97. Segueix el terme perpereuotai,
que indica la vanaglòria, l'ànsia de
mostrar-se com superior per
impressionar als altres amb una
actitud pedant i una mica agressiva.
Qui estima, no solament evita parlar
massa de si mateix, sinó que, a més,
perquè està centrat en els altres, sap
situar-se en el seu lloc sense
pretendre ser el centre. La paraula
següent –physioutai– és molt
semblant, perquè indica que l'amor
no és arrogant. Literalment expressa
que no «s'engrandeix» davant els
altres, i indica una cosa més subtil.



No és sols una obsessió per mostrar
les pròpies qualitats, sinó que a més
es perd el sentit de la realitat. Es
considera més gran del que és,
perquè es creu més «espiritual» o
«savi». Pau fa servir aquest verb
altres vegades, per exemple per dir
que «la ciència infla, l'amor en canvi
edifica» (1Co 8,1). És a dir, alguns es
creuen grans perquè saben més que
els altres, i es dediquen a exigir-los i
a controlar-los, quan en realitat el
que ens fa grans és l'amor que
comprèn, té cura, protegeix el feble.
En un altre versicle també l'aplica
per criticar els qui «s'inflen
d’orgull» (cf. 1Co 4,18), però en
realitat tenen més xerrameca que
veritable «poder» de l'Esperit (cf. 1Co
4,19).

98. És important que els cristians
visquin això en la seva manera de
tractar els familiars poc formats en la
fe, fràgils o menys ferms en les seves
conviccions. De vegades passa al



contrari: els suposadament més
avançats dins de la seva família, es
tornen arrogants i insuportables.
L'actitud d'humilitat apareix aquí
com una cosa que és part de l'amor,
perquè per poder comprendre,
disculpar o servir els altres de cor, és
indispensable curar l'orgull i conrear
la humilitat. Jesús recordava als seus
deixebles que en el món del poder
cada un tracta de dominar l’altre, i
per això els diu: «No ha de ser així
entre vosaltres» (Mt 20,26). La lògica
de l'amor cristià no és la de qui se
sent més que altres i necessita fer-los
sentir el seu poder, sinó que «el que
vulgui ser el primer entre vosaltres,
que es faci el vostre servidor» (Mt
20,27). En la vida familiar no pot
regnar la lògica del domini dels uns
sobre els altres, o la competició per
veure qui és més intel·ligent o
poderós, perquè aquesta lògica
disminueix l'amor. També per a la
família és aquest consell: «Tingueu
sentiments d'humilitat els uns envers



els altres, perquè Déu s’enfronta als
orgullosos, però concedeix als humils
la seva gràcia» (1Pe 5,5).

Amabilitat

99. Estimar també és tornar-se
amable, i aquí pren sentit la paraula 
askhemonéi. Vol indicar que l'amor
no obra amb rudesa, no actua de
manera descortès, no és dur en el
tracte. Les seves maneres, les seves
paraules, els seus gestos, són
agradables i no aspres ni rígids.
Detesta fer patir els altres. La
cortesia «és una escola de sensibilitat
i de desinterès», que exigeix a la
persona «conrear la seva ment i els
seus sentits, aprendre a sentir, parlar
i, en certs moments, a callar».[107]
Ser amable no és un estil que un
cristià pot triar o rebutjar. Com a
part de les exigències irrenunciables
de l'amor, «tot ésser humà està
obligat a ser afable amb els qui
l'envolten».[108] Cada dia, «entrar a



la vida de l'altre, fins i tot quan
forma part de la nostra vida, demana
la delicadesa d'una actitud no
invasora, que renovi la confiança i el
respecte. [...] L'amor, com més íntim i
profund és, més exigeix el respecte
de la llibertat i la capacitat d'esperar
que l'altre obri la porta del seu cor».
[109]

100. Per disposar-se a un veritable
trobament amb l'altre, es requereix
una mirada amable posada en ell.
Això no és possible quan regna un
pessimisme que destaca defectes i
errors aliens, potser per compensar
els propis complexos. Una mirada
amable permet que no ens aturem
tant en els límits de l’altre, i així
puguem tolerar-lo i unir-nos en un
projecte comú, encara que siguem
diferents. L'amor amable genera
vincles, conrea llaços, crea noves
xarxes d'integració, construeix una
trama social ferma. Així es protegeix
a si mateix, ja que sense sentit de



pertinença no es pot sostenir un
lliurament als altres, cadascú acaba
buscant només la seva conveniència i
la convivència esdevé impossible.
Una persona antisocial creu que els
altres existeixen per satisfer les seves
necessitats, i que quan ho fan només
compleixen el seu deure. Per tant, no
hi ha lloc per a l'amabilitat de l'amor
i el seu llenguatge. El qui estima és
capaç de dir paraules
d'encoratjament, que reconforten,
que enforteixen, que consolen, que
estimulen. Vegem, per exemple,
algunes paraules que deia Jesús a les
persones: «Coratge, fill!» (Mt 9,2). «És
gran la teva fe!» (Mt 15,28).
«Aixeca't!» (Mc 5,41). «Vés-te'n en
pau» (Lc 7,50). «No tingueu por» (Mt
14,27). No són paraules que
humilien, que entristeixen, que
irriten, que menyspreen. En la
família cal aprendre aquest
llenguatge amable de Jesús.

Despreniment



101. Hem dit moltes vegades que per
estimar els altres primer cal estimar-
se a si mateix. Amb tot, aquest himne
a l'amor afirma que l'amor «no busca
el seu propi interès», o «no busca el
que és d'ell». També s'usa aquesta
expressió en un altre text: «Que no
miri cadascú per ell, sinó que procuri
sobretot pels altres» (Fl 2,4). Davant
d'una afirmació tan clara de les
Escriptures, cal evitar donar prioritat
a l'amor a si mateix com si fos més
noble que el do de si mateix als
altres. Una certa prioritat de l'amor a
si mateix només es pot entendre com
una condició psicològica, en tant que
el qui és incapaç d'estimar-se a si
mateix troba dificultats per estimar
els altres: «El qui és gasiu amb si
mateix, amb qui serà generós? [...]
Ningú no és pitjor que l'avar amb si
mateix» (Sir 14,5-6).

102. Però el mateix Tomàs d'Aquino
ha explicat que «pertany més a la
caritat voler estimar que voler ser



estimat»[110] i que, de fet, «les
mares, que són les que més estimen,
busquen més estimar que ser
estimades».[111] Per això, l'amor pot
anar més enllà de la justícia i
desbordar gratuïtament, «sense
esperar res a canvi» (Lc 6,35), fins a
arribar a l'amor més gran, que és
«donar la vida» pels altres (Jn 15,13).
¿Encara és possible aquest
despreniment que permet donar
gratuïtament, i donar fins a la fi?
Segurament és possible, perquè és el
que demana l'Evangeli: «De franc ho
heu rebut, doneu-ho també de
franc» (Mt 10,8).

Sense violència interior

103. Si la primera expressió de
l'himne ens convidava a la paciència
que evita reaccionar bruscament
davant les debilitats o els errors dels
altres, ara apareix una altra paraula
–paroxýnetai–, que es refereix a una
reacció interior d'indignació



provocada per alguna cosa externa.
Es tracta d'una violència interna,
d'una irritació no manifesta que ens
col·loca a la defensiva davant els
altres, com si fossin enemics
molestos que cal evitar. Alimentar
aquesta agressivitat íntima no
serveix per a res. Només ens
emmalalteix i acaba aïllant-nos. La
indignació és sana quan ens porta a
reaccionar davant d'una greu
injustícia, però és perjudicial quan
tendeix a impregnar totes les nostres
actituds davant els altres.

104. L'Evangeli convida més aviat a
mirar la biga en el propi ull (cf. Mt
7,5), i els cristians no podem ignorar
la constant invitació de la Paraula de
Déu a no alimentar la ira: «No et
deixis vèncer pel mal» (Rm 12,21).
«No ens cansem de fer el bé» (Ga 6,9).
Una cosa és sentir la força de
l'agressivitat que irromp i una altra
és consentir, deixar que esdevingui
una actitud permanent: «Si us



disgusteu amb algú, no l’ofengueu;
que la posta de sol no us trobi encara
ressentits» (Ef 4,26). Per això, cal no
acabar mai el dia sense fer les paus
en la família. «I com haig de fer les
paus? Agenollar-me? No! Només un
petit gest, una cosa petit, i l'harmonia
familiar torna. N’hi ha prou amb una
carícia! Sense paraules. Però no
acabar mai el dia a casa sense fer les
paus».[112] La reacció interior
davant una molèstia que ens causin
els altres hauria de ser abans de res
beneir al cor, desitjar el bé de l'altre,
demanar a Déu que l'alliberi i el curi:
«Ben al contrari, beneïu, ja que heu
estat cridats a heretar una
benedicció» (1Pe 3,9). Si hem de
lluitar contra un mal, fem-ho, però
diguem sempre «no» a la violència
interior.

Perdó

105. Si permetem que un mal
sentiment penetri en les nostres



entranyes, deixem lloc a aquell
rancor que nia al cor. La frase 
logízetai to kakón significa «té en
compte el mal», «el porta anotat», és
a dir, és rancorós. El contrari és el
perdó, un perdó que es fonamenta en
una actitud positiva, que intenta
comprendre la debilitat aliena i
tracta de buscar excuses a l'altra
persona, tal com Jesús quan va dir:
«Pare, perdona'ls, que no saben el
que fan» (Lc 23,34). Però la tendència
sol ser la de buscar cada vegada més
culpes, la d'imaginar cada vegada
més maldat, la de suposar tota mena
de males intencions, i així la
rancúnia va creixent i arrela.
D'aquesta manera, qualsevol error o
caiguda del cònjuge pot danyar el
vincle amorós i l'estabilitat familiar.
El problema és que de vegades
s’atribueix a tot la mateixa gravetat,
amb el risc d’esdevenir cruels davant
de qualsevol error aliè. La justa
reivindicació dels propis drets, es
transforma en una persistent i



constant set de venjança més que en
una sana defensa de la pròpia
dignitat.

106. Quan hem estat ofesos o
decebuts, el perdó és possible i
desitjable, però ningú no diu que
sigui fàcil. La veritat és que «la
comunió familiar pot ser conservada
i perfeccionada només amb un gran
esperit de sacrifici. Exigeix, en efecte,
una ràpida i generosa disponibilitat
de tots i de cadascú a la comprensió,
a la tolerància, al perdó, a la
reconciliació. Cap família no ignora
que l'egoisme, el desacord, les
tensions, els conflictes ataquen amb
violència i de vegades fereixen
mortalment la pròpia comunió:
d'aquí les múltiples i variades formes
de divisió en la vida familiar».[113]

107. Avui sabem que per poder
perdonar necessitem passar per
l'experiència alliberadora de
comprendre'ns i perdonar-nos a



nosaltres mateixos. Moltes vegades
els nostres errors, o la mirada crítica
de les persones que estimem, ens han
portat a perdre l'afecte cap a
nosaltres mateixos. Això fa que
acabem guardant-nos dels altres,
escapant de l'afecte, omplint-nos de
temors en les relacions
interpersonals. Llavors, poder culpar
els altres es converteix en un fals
alleujament. Cal pregar amb la
pròpia història, acceptar-se a si
mateix, saber conviure amb les
pròpies limitacions, i fins i tot
perdonar-se, per poder tenir aquesta
mateixa actitud amb els altres.

108. Però això suposa l'experiència
de ser perdonats per Déu, justificats
gratuïtament i no pels nostres mèrits.
Vam ser assolits per un amor previ a
tota obra nostra, que sempre dóna
una nova oportunitat, promou i
estimula. Si acceptem que l'amor de
Déu és incondicional, que l'afecte del
Pare no s'ha de comprar ni pagar,



llavors podrem estimar més enllà de
tot, perdonar els altres encara que
hagin estat injustos amb nosaltres.
Altrament, la nostra vida en família
deixarà de ser un lloc de comprensió,
acompanyament i estímul, i serà un
espai de permanent tensió o de mutu
càstig.

Alegrar-se amb els altres

109. L'expressió khairei epi te adikía
indica una cosa negativa establerta
en el secret del cor de la persona. És
l'actitud verinosa del qui s'alegra
quan veu que es comet injustícia a
algú. La frase es complementa amb
la següent, que ho diu de manera
positiva: synkhairei te alétheia:
s'alegra amb la veritat. És a dir,
s'alegra amb el bé de l'altre, quan es
reconeix la seva dignitat, quan es
valoren les seves capacitats i les
seves bones obres. Això és
impossible per a qui necessita estar
sempre comparant-se o competint,



fins i tot amb el propi cònjuge, fins al
punt d'alegrar-se secretament pels
seus fracassos.

110. Quan algú que estima pot fer un
bé a un altre, o quan veu que a l'altre
li van bé les coses, ho viu amb
alegria, i d'aquesta manera dóna
glòria a Déu, perquè «Déu estima el
qui dóna amb alegria» (2Co 9,7).
Nostre Senyor aprecia d’una manera
especial el qui s'alegra amb la
felicitat de l'altre. Si no alimentem la
nostra capacitat de gaudir amb el bé
de l'altre i, sobretot, ens concentrem
en les nostres pròpies necessitats, ens
condemnem a viure amb poca
alegria, ja que, com va dir Jesús «fa
més feliç donar que rebre» (Ac
20,35). La família ha de ser sempre el
lloc on algú, que aconsegueix alguna
cosa bona en la vida, sap que allà ho
celebraran amb ell.

Tot ho excusa



111. La llista es completa amb quatre
expressions que parlen d'una
totalitat: «tot». Tot ho excusa, tot ho
creu, tot ho espera, tot ho suporta.
D'aquesta manera, es remarca amb
força el dinamisme contracultural de
l'amor, capaç de fer front a qualsevol
cosa que pugui amenaçar-lo.

112. En primer lloc es diu que “tot ho
excusa” (panta stegei). Es diferencia
de «no té en compte el mal», perquè
aquest terme té a veure amb l'ús de
la llengua; pot significar «guardar
silenci» sobre allò de negatiu que pot
haver-hi en una altra persona.
Implica limitar el judici, contenir la
inclinació a llançar una condemna
dura i implacable: «No condemneu i
no sereu condemnats» (Lc 6,37).
Encara que vagi en contra del nostre
habitual ús de la llengua, la Paraula
de Déu ens demana: «No parleu
malament els uns dels altres,
germans» (Jm 4,11). Aturar-se a
danyar la imatge de l'altre és una



manera de reforçar la pròpia, de
descarregar els rancors i enveges
sense importar el mal que causem.
Moltes vegades s'oblida que la
difamació pot ser un gran pecat, una
seriosa ofensa a Déu, quan afecta
greument la bona fama dels altres,
ocasionant danys molt difícils de
reparar. Per això, la Paraula de Déu
és tan dura amb la llengua, dient que
«és un món d'iniquitat» que
«contamina tota la persona» (Jm 3,6),
com un «mal incansable carregat de
verí mortal» (Jm 3,8). Si «amb ella
maleïm els homes, creats a
semblança de Déu» (Jm 3,9), l'amor té
cura de la imatge dels altres, amb
una delicadesa que porta a preservar
fins i tot la bona fama dels enemics.
En la defensa de la llei divina mai no
hem d'oblidar d'aquesta exigència de
l'amor.

113. Els esposos que s'estimen i es
pertanyen, parlen bé l'un de l'altre,
intenten mostrar el costat bo del



cònjuge més enllà de les seves
debilitats i dels seus errors. En tot
cas, guarden silenci per no danyar la
seva imatge. Però no és només un
gest extern, sinó que brolla d'una
actitud interna. Tampoc no és la
ingenuïtat de qui pretén no veure les
dificultats i els punts febles de l'altre,
sinó l'amplitud de mires de qui
col·loca aquestes debilitats i aquests
errors en el seu context. Recorda que
aquests defectes són només una part,
no són la totalitat de l'ésser de l'altre.
Un fet desagradable a la relació no és
la totalitat d'aquesta relació. Llavors,
es pot acceptar amb senzillesa que
tots som una complexa combinació
de llums i d'ombres. L'altre no és
solament això que a mi em molesta.
És molt més que això. Per la mateixa
raó, no li exigeixo que el seu amor
sigui perfecte per a valorar-lo.
M’estima com és i com pot, amb els
seus límits, però que el seu amor
sigui imperfecte no vol dir que sigui
fals o que no sigui real. És real, però



limitat i terrenal. Per això, si li
exigeixo massa, m'ho farà saber
d'alguna manera, ja que no podrà ni
acceptarà jugar el paper d'un ésser
diví ni estar al servei de totes les
meves necessitats. L'amor conviu
amb la imperfecció, la disculpa, i sap
guardar silenci davant els límits de
l'ésser estimat.

Tot ho creu

114. Panta pisteuei, «tot ho creu», pel
context, no s'ha d'entendre aquesta
«fe» en el sentit teològic, sinó en el
sentit corrent de «confiança». No es
tracta només de no sospitar que
l'altre estigui mentint o enganyant.
Aquesta confiança bàsica reconeix la
llum encesa per Déu, que s'amaga
rere la foscor, o la brasa que encara
crema sota de les cendres.

115. Aquesta mateixa confiança fa
possible una relació de llibertat. No
cal controlar l'altre, seguir
minuciosament els seus passos, per



evitar que escapi dels nostres braços.
L'amor confia, deixa en llibertat,
renuncia a controlar-ho tot, a
posseir, a dominar. Aquesta llibertat,
que fa possible espais d'autonomia,
obertura al món i noves
experiències, permet que la relació
s'enriqueixi i no es converteixi en un
cercle tancat sense horitzons. Així,
els cònjuges, en retrobar-se, poden
viure l'alegria de compartir el que
han rebut i après fora del cercle
familiar. Al mateix temps, fa possible
la sinceritat i la transparència,
perquè quan un sap que els altres
confien en ell i valoren la bondat
bàsica del seu ésser, llavors es
mostra tal com és, sense ocultacions.
Algú que sap que sempre sospiten
d'ell, que el jutgen sense compassió,
que no l'estimen de manera
incondicional, preferirà guardar els
seus secrets, amagar les seves
caigudes i debilitats, fingir el que no
és. En canvi, una família on regna
una bàsica i afectuosa confiança, i on



sempre es torna a confiar malgrat
tot, permet que emergeixi la
veritable identitat dels seus
membres, i fa que espontàniament es
rebutgin l'engany, la falsedat o la
mentida.

Tot ho espera

116. Panta elpízei: no desespera del
futur. Connectat amb la paraula
anterior, indica l'espera de qui sap
que l'altre pot canviar. Sempre
s'espera que sigui possible una
maduració, un sorprenent esclat de
bellesa, que les potencialitats més
ocultes del seu ésser germinin algun
dia. No vol dir que tot vagi a canviar
en aquesta vida. Implica acceptar
que algunes coses no succeeixin com
un desitja, sinó que potser Déu
escrigui dret amb les línies tortes
d'una persona i tregui algun bé dels
mals que ella no aconsegueixi
superar en aquesta terra.



117. Aquí es fa present l'esperança en
tot el seu sentit, perquè inclou la
certesa d'una vida més enllà de la
mort. Aquesta persona, amb totes les
seves debilitats, està cridada a la
plenitud del cel. Allà, completament
transformada per la resurrecció de
Crist, ja no existiran les seves
fragilitats, les seves foscors ni les
seves patologies. Allà el veritable
ésser d'aquesta persona brillarà amb
tota la seva potència de bé i de
bellesa. Això també ens permet,
enmig de les molèsties d'aquesta
terra, contemplar aquesta persona
amb una mirada sobrenatural, a la
llum de l'esperança, i esperar
aquesta plenitud que un dia rebrà en
el Regne celestial, encara que ara no
sigui visible.

Tot ho suporta

118. Panta hypoménei vol dir que
suporta amb esperit positiu totes les
contrarietats. És mantenir-se ferm



enmig d'un ambient hostil. No
consisteix només a tolerar algunes
coses molestes, sinó en quelcom més
ampli: una resistència dinàmica i
constant, capaç de superar qualsevol
desafiament. És amor malgrat tot,
encara que tot el context convidi a
una altra cosa. Manifesta una quota
d'heroisme tossut, de potència en
contra de tot corrent negatiu, una
opció pel bé que res no pot
enderrocar. Això em recorda
aquelles paraules de Martin Luther
King, quan tornava a optar per
l'amor fratern fins i tot enmig de les
pitjors persecucions i humiliacions:
«La persona que més t’odia, té alguna
cosa bona en ell; fins i tot la nació
que més odia, té alguna cosa bona en
ella; fins i tot la raça que més odia, té
alguna cosa bona en ella. I quan
arribes al punt en què mires la cara
de cada home i veus molt dintre d'ell
allò que la religió anomena la
"imatge de Déu", comences a estimar-
lo malgrat tot. No importa el que faci,



veus la imatge de Déu allà. Hi ha un
element de bondat del qual mai no
pots desfer-te. [...] Una altra manera
per estimar el teu enemic és aquesta:
quan es presenta l'oportunitat de
derrotar el teu enemic, aquest és el
moment en què has de decidir no fer-
ho. [.. .] Quan t'eleves al nivell de
l'amor, de la seva gran bellesa i
poder, l'únic que busques derrotar és
els sistemes malignes. A les persones
atrapades en aquest sistema, les
estimes, però tractes de derrotar
aquest sistema. [...] Odi per odi
només intensifica l'existència de l'odi
i del mal en l'univers. Si jo et colpejo
i tu em dones cops, i et torno el cop i
tu me’l tornes, i així successivament,
és evident que s'arriba fins a l'infinit.
Simplement mai no s’acaba. En algun
lloc, algú ha de tenir una mica de
sentit, i aquesta és la persona forta.
La persona forta és la persona que
pot trencar la cadena de l'odi, la
cadena del mal. [...] Algú ha de tenir
prou religió i moral per tallar-la i



injectar dins de la pròpia estructura
de l'univers aquest element fort i
poderós de l'amor».[114]

119. En la vida familiar cal conrear
aquesta força de l'amor, que permet
lluitar contra el mal que l'amenaça.
L'amor no es deixa dominar per la
rancúnia, el menyspreu envers les
persones, el desig de ferir o de fer
pagar quelcom. L'ideal cristià, i de
manera particular en la família, és
amor malgrat tot. A vegades
m’admira, per exemple, l'actitud de
persones que han hagut de separar-
se del seu cònjuge per protegir-se de
la violència física i, tanmateix, per la
caritat conjugal que sap anar més
enllà dels sentiments, han estat
capaços de procurar el seu bé, encara
que sigui a través d'altres, en
moments de malaltia, de sofriment o
de dificultat. Això també és amor
malgrat tot.

Créixer en la caritat conjugal



120. L'himne de sant Pau, que hem
recorregut, ens permet donar pas a
la caritat conjugal. És l'amor que
uneix els esposos,[115] santifica,
enriquit i il·luminat per la gràcia del
sagrament del matrimoni. És una
«unió afectiva»,[116] espiritual i
oblativa, però que recull en si la
tendresa de l'amistat i la passió
eròtica, encara que és capaç de
subsistir tot i que els sentiments i la
passió es debiliten. El Papa Pius XI
ensenyava que aquest amor amara
tots els deures de la vida conjugal i
«té com la primacia de la noblesa».
[117] Perquè aquest amor fort, vessat
per l'Esperit Sant, és reflex de
l'Aliança indestructible entre Crist i
la humanitat que va culminar en el
lliurament fins a la fi, a la creu:
«L'Esperit que infon el Senyor renova
el cor i fa l'home i la dona capaços
d'estimar-se com Crist ens va
estimar. L'amor conjugal arriba
d'aquesta manera a aquella plenitud



a la qual està ordenat interiorment,
la caritat conjugal».[118]

121. El matrimoni és un signe
preciós, perquè «quan un home i una
dona celebren el sagrament del
matrimoni, Déu, per dir-ho així, es
"reflecteix" en ells, imprimeix en ells
els propis trets i el caràcter indeleble
del seu amor. El matrimoni és la
imatge de l'amor de Déu per
nosaltres. També Déu, en efecte, és
comunió: les tres Persones del Pare,
Fill i Esperit Sant viuen des de
sempre i per sempre en unitat
perfecta. I és precisament aquest el
misteri del matrimoni: Déu fa dels
dos esposos una sola existència».
[119] Això té conseqüències molt
concretes i quotidianes, perquè els
esposos, «en virtut del sagrament,
són investits d'una autèntica missió,
perquè puguin fer visible, a partir de
les coses senzilles, ordinàries, l'amor
amb què Crist estima la seva Església,



que continua donant la vida per
ella».[120]

122. No obstant això, no convé
confondre plans diferents: no s’ha de
llançar sobre dues persones
limitades el gran pes d'haver de
reproduir de manera perfecta la unió
que hi ha entre Crist i la seva
Església, perquè el matrimoni com a
signe implica «un procés dinàmic,
que avança gradualment amb la
progressiva integració dels dons de
Déu».[121]

Tota la vida, tot en comú

123. Després de l'amor que ens uneix
a Déu, l'amor conjugal és la «màxima
amistat».[122] És una unió que té
totes les característiques d'una bona
amistat: recerca del bé de l'altre,
reciprocitat, intimitat, tendresa,
estabilitat, i una semblança entre els
amics que es va construint amb la
vida compartida. Però el matrimoni
afegeix a tot això una exclusivitat



indissoluble, que s'expressa en el
projecte estable de compartir i
construir junts tota l'existència.
Siguem sincers i reconeguem els
senyals de la realitat: qui està
enamorat no es planteja que aquesta
relació pugui ser només per un
temps; qui viu intensament l'alegria
de casar-se no està pensant en
quelcom passatger; els qui
acompanyen la celebració d'una unió
plena d'amor, encara que fràgil,
esperen que pugui perdurar en el
temps; els fills no sols volen que els
seus pares s'estimin, sinó també que
siguin fidels i continuïn sempre
junts. Aquests i altres signes mostren
que en la naturalesa mateixa de
l'amor conjugal hi ha l'obertura a
allò que és definitiu. La unió que
cristal·litza en la promesa
matrimonial per sempre, és més que
una formalitat social o una tradició,
perquè arrela en les inclinacions
espontànies de la persona humana. I,
per als creients, és una aliança



davant Déu que reclama fidelitat: «El
Senyor és testimoni entre tu i la dona
de la teva joventut, a la qual tu has
traït, i això que era la teva companya,
la dona de la teva aliança. [... ] No
traeixis l'esposa de la teva joventut.
Perquè jo odio el repudi» (Ml
2,14.15-16).

124. Un amor feble o malalt, incapaç
d'acceptar el matrimoni com un
desafiament que requereix lluitar,
renéixer, reinventar-se i començar
sempre de nou fins a la mort, no pot
sostenir un nivell alt de compromís.
Cedeix a la cultura del provisori, que
impedeix un procés constant de
creixement. Però «prometre un amor
per sempre és possible quan es
descobreix un pla que sobrepassa els
propis projectes, que ens sosté i ens
permet lliurar totalment el nostre
futur a la persona estimada».[123]
Que aquest amor pugui travessar
totes les proves i mantenir-se fidel en
contra de tot, suposa el do de la



gràcia que l'enforteix i l'eleva. Com
deia sant Robert Bellarmino: «El fet
que un home i una dona s'uneixin en
un lligam exclusiu i indissoluble, de
manera que no puguin separar-se,
qualssevol que siguin les dificultats, i
tot i que s'hagi perdut l'esperança de
la prole, això no pot esdevenir-se
sense un gran misteri».[124]

125. El matrimoni, a més, és una
amistat que inclou les notes pròpies
de la passió, però orientada sempre a
una unió cada vegada més ferma i
intensa. Perquè «no ha estat fet
només per a la procreació» sinó per
tal que l'amor mutu «es manifesti,
progressi i maduri segons un ordre
recte».[125] Aquesta amistat peculiar
entre un home i una dona adquireix
un caràcter totalitzant que només es
dóna en la unió conjugal.
Precisament pel fet de ser totalitzant,
aquesta unió també és exclusiva,
fidel i oberta a la generació. Es
comparteix tot, àdhuc la sexualitat,



sempre amb el respecte recíproc. El
Concili Vaticà II ho va expressar
dient que «unint valors humans i
divins, un tal amor condueix els
esposos al do lliure i mutu de si
mateixos, demostrat amb sentiments
i gestos de tendresa, i n'impregna
tota la vida».[126]

Alegria i bellesa

126. En el matrimoni convé tenir
cura de l'alegria de l'amor. Quan la
recerca del plaer és obsessiva, es
tanca en una sola cosa i incapacita
per trobar un altre tipus de
satisfaccions. L'alegria, en canvi,
amplia la capacitat de gaudir i
permet de trobar gust en realitats
variades, fins i tot en les etapes de la
vida on el plaer s'apaga. Per això
deia sant Tomàs que es fa servir la
paraula «alegria» per referir-se a la
dilatació de l'amplitud del cor.[127]
L'alegria matrimonial, que es pot
viure fins i tot enmig del dolor,



implica acceptar que el matrimoni és
una necessària combinació de goigs i
d'esforços, de tensions i de descans,
de sofriments i d'alliberaments, de
satisfaccions i de recerques, de
molèsties i de plaers, sempre en el
camí de l'amistat, que mou els
esposos a cuidar-se: «es presten
mútuament ajuda i servei».[128]

127. L'amor d'amistat s’anomena
«caritat» quan es capta i s’aprecia
l’«alt valor» que té l'altre.[129] La
bellesa –l’«alt valor» de l'altre, que no
coincideix amb els seus atractius
físics o psicològics– ens permet de
gustar la sacralitat de la seva
persona, sense la imperiosa
necessitat de posseir-la. En la societat
de consum el sentit estètic
s'empobreix, i així s'apaga l'alegria.
Tot existeix per ser comprat, posseït
o consumit; també les persones. La
tendresa, en canvi, és una
manifestació d'aquest amor que
s'allibera del desig de la possessió



egoista. Ens porta a vibrar davant
d'una persona amb un immens
respecte i amb un cert temor de fer-li
mal o de llevar-li la seva llibertat.
L'amor a l'altre implica aquest gust
de contemplar i de valorar allò que
és bell i sagrat del seu ésser personal,
que existeix més enllà de les meves
necessitats. Això em permet buscar
el seu bé també quan sé que no pot
ser meu o quan s'ha tornat
físicament desagradable, agressiu o
molest. Per això, «de l'amor pel qual
a un li és grata una altra persona
depèn el fet que li doni alguna cosa
de franc».[130]

128. L'experiència estètica de l'amor
s'expressa en aquesta mirada que
contempla l'altre com un fi en si
mateix, encara que estigui malalt,
vell o privat d'atractius sensibles. La
mirada que valora té una enorme
importància, i escatimar-la sol fer
mal. Quantes coses fan de vegades
els cònjuges i els fills per a ser mirats



i tinguts en compte! Moltes ferides i
crisis s'originen quan deixem de
contemplar-nos. Això és el que
expressen algunes queixes i reclams
que s'escolten a les famílies: «El meu
marit no em mira, per a ell sembla
que sóc invisible». «Per favor,
mira’m quan et parlo». «La meva
dona ja no em mira, ara només té ulls
per als seus fills». «A casa meva jo no
interesso a ningú, i ni tan sols em
veuen, com si no existís». L'amor
obre els ulls i permet veure, més
enllà de tot, el molt que val un ésser
humà.

129. L'alegria d'aquest amor
contemplatiu ha de ser conreada. Ja
que estem fets per estimar, sabem
que no hi ha major alegria que un bé
compartit: «Dóna i rep, gaudeix-
ne» (Sir 14,16). Les alegries més
intenses de la vida brollen quan es
pot provocar la felicitat dels altres,
en una anticipació del cel. Cal
recordar la feliç escena del film El



festí de Babette, on la generosa
cuinera rep una abraçada agraïda i
un elogi: «Com delectaràs els
àngels!». És dolç i reconfortant
l'alegria de provocar delit en els
altres, de veure'ls gaudir. Aquest
goig, efecte de l'amor fratern, no és el
de la vanitat de qui es mira a si
mateix, sinó el de l'amant que es
complau en el bé de l'ésser estimat,
que es vessa en l'altre i es torna
fecund en ell.

130. D'altra banda, l'alegria es renova
en el dolor. Com deia sant Agustí:
«Com més gran ha estat el perill a la
batalla, més gran és la joia en el
triomf».[131] Després d'haver patit i
lluitat junts, els cònjuges poden
experimentar que ha valgut la pena,
perquè han aconseguit alguna cosa
bona, han après alguna cosa junts, o
perquè poden valorar més el que
tenen. Poques alegries humanes són
tan fondes i festives com quan dues
persones que s'estimen han



conquerit junts alguna cosa que els
ha costat un gran esforç compartit.

Casar-se per amor

131. Vull dir als joves que res de tot
això no es veu perjudicat quan
l'amor assumeix la modalitat de la
institució matrimonial. La unió troba
en aquesta institució la manera de
canalitzar la seva estabilitat i el seu
creixement real i concret. És veritat
que l'amor és molt més que un
consentiment extern o que una
espècie de contracte matrimonial,
però també és cert que la decisió de
donar al matrimoni una configuració
visible a la societat, amb uns
determinats compromisos, manifesta
la seva rellevància: mostra la serietat
de la identificació amb l'altre, indica
una superació de l'individualisme
adolescent, i expressa la ferma opció
de pertànyer l'un a l'altre. Casar-se és
una manera d'expressar que
realment s'ha abandonat el niu



matern per teixir altres llaços forts i
assumir una nova responsabilitat
davant d'una altra persona. Això val
molt més que una simple associació
espontània per a la gratificació
mútua, que seria una privatització
del matrimoni. El matrimoni com a
institució social és protecció i
instrument per al compromís mutu,
per a la maduració de l'amor, perquè
l'opció per l'altre creixi en solidesa,
concreció i profunditat, i al seu torn
perquè pugui complir la seva missió
en la societat. Per això, el matrimoni
va més enllà de tota moda passatgera
i persisteix. La seva essència està
arrelada en la naturalesa mateixa de
la persona humana i del seu caràcter
social. Implica una sèrie
d'obligacions, però que brollen del
mateix amor, d'un amor tan decidit i
generós que és capaç d'arriscar el
futur.

132. Optar pel matrimoni d'aquesta
manera, expressa la decisió real i



efectiva de convertir dos camins en
un únic camí, passi el que passi i
malgrat qualsevol desafiament. Per
la serietat que té aquest compromís
públic d'amor, no pot ser una decisió
precipitada, però per aquesta
mateixa raó tampoc no se la pot
postergar indefinidament.
Comprometre amb un altre d'una
manera exclusiva i definitiva sempre
té una quota de risc i d'agosarada
aposta. El rebuig d'assumir aquest
compromís és egoista, interessat,
mesquí, no acaba de reconèixer els
drets de l'altre i no acaba de
presentar-lo a la societat com a digne
de ser estimat incondicionalment.
D'altra banda, els que estan
veritablement enamorats tendeixen
a manifestar als altres el seu amor.
L'amor concretat en un matrimoni
contret davant els altres, amb tots els
compromisos que deriven d'aquesta
institucionalització, és manifestació i
resguard d'un «si» que es dóna sense
reserves i sense restriccions. Aquest



«si» significa dir a l'altre que sempre
podrà confiar, que no serà
abandonat quan perdi atractiu, quan
hi hagi dificultats o quan s'ofereixin
noves opcions de plaer o d'interessos
egoistes.

Amor que es manifesta i creix

133. L'amor d'amistat unifica tots els
aspectes de la vida matrimonial, i
ajuda els membres de la família a
seguir endavant en totes les etapes.
Per això, els gestos que expressen
aquest amor han de ser
constantment cultivats, sense
mesquinesa, plens de paraules
generoses. En la família «cal fer
servir tres paraules. Voldria repetir-
ho. Tres paraules: si et plau, gràcies,
disculpa. Tres paraules clau!».[132]
«Quan en una família no s'és un
intrús i es demana "si et plau", quan
en una família no s'és egoista i
s'aprèn a dir "gràcies", i quan en una
família un s'adona que ha fet una



cosa dolenta i sap demanar
"disculpa", en aquesta família hi ha
pau i hi ha alegria».[133] No siguem
mesquins en l'ús d'aquestes paraules,
siguem generosos a repetir-les dia a
dia, perquè «alguns silencis pesen, de
vegades fins i tot en la família, entre
marit i muller, entre pares i fills,
entre germans».[134] En canvi, les
paraules adequades, dites en el
moment just, protegeixen i alimenten
l'amor dia rere dia.

134. Tot això es realitza en un camí
de permanent creixement. Aquesta
forma tan particular d'amor que és el
matrimoni, està cridada a una
constant maduració, perquè cal
aplicar-li sempre allò que sant Tomàs
d'Aquino deia de la caritat: «La
caritat, per raó de la seva naturalesa,
no té límit d'augment, ja que és una
participació de la infinita caritat, que
és l'Esperit Sant. [...] Tampoc per part
del subjecte no se li pot prefixar un
límit, perquè en créixer la caritat,



sobrecreix també la capacitat per a
un augment superior».[135] Sant Pau
exhortava amb força: «Que el Senyor
us faci progressar i sobreabundar en
l'amor dels uns envers els
altres» (1Te 3,12); i afegeix: «Quant a
l'amor mutu [...] us exhortem,
germans, a continuar progressant
més i més» (1Te 4,9-10). Més i més.
L'amor matrimonial no es cuida
primordialment parlant de la
indissolubilitat com una obligació, o
repetint una doctrina, sinó
consolidant-lo gràcies a un
creixement constant sota l'impuls de
la gràcia. L'amor que no creix
comença a córrer riscos, i només
podem créixer responent a la gràcia
divina amb més actes d'amor, amb
actes d'afecte més freqüents, més
intensos, més generosos, més
tendres, més alegres. El marit i la
muller «experimenten el sentit de la
pròpia unitat i l’assoleixen cada cop
més plenament».[136] El do de
l'amor diví que es vessa en els



esposos és al mateix temps una crida
a un constant desenvolupament
d'aquest regal de la gràcia.

135. No fan bé algunes fantasies
sobre un amor idíl·lic i perfecte,
privat així de tot estímul per créixer.
Una idea celestial de l'amor terrenal
oblida que el millor és el que encara
no ha estat assolit, el vi madurat amb
el temps. Com van recordar els
Bisbes de Xile, «no hi ha les famílies
perfectes que ens proposa la
propaganda fal·laç i consumista. En
elles no passen els anys, no existeix
la malaltia, el dolor ni la mort [...] La
propaganda consumista mostra una
fantasia que no té res a veure amb la
realitat que han d'afrontar, en el dia
a dia, els pares i mares de família».
[137] És més sa acceptar amb
realisme els límits, els desafiaments o
la imperfecció, i escoltar la crida a
créixer junts, a madurar l'amor i a
conrear la solidesa de la unió, passi
el que passi.



El diàleg

136. El diàleg és una forma
privilegiada i indispensable de viure,
expressar i madurar l'amor a la vida
matrimonial i familiar. Però suposa
un llarg i esforçat aprenentatge.
Homes i dones, adults i joves, tenen
maneres diferents de comunicar-se,
fan servir un llenguatge diferent, es
mouen amb altres codis. La manera
de preguntar, la forma de respondre,
el to utilitzat, el moment i molts
factors més, poden condicionar la
comunicació. A més, sempre cal
desenvolupar algunes actituds que
són expressió d'amor i fan possible el
diàleg autèntic.

137. Donar-se temps, temps de
qualitat, que consisteix a escoltar
amb paciència i atenció, fins que
l'altre hagi expressat tot el que
necessitava. Això requereix l'ascesi
de no començar a parlar abans del
moment adequat. En lloc de



començar a donar opinions o
consells, cal assegurar-se haver
escoltat tot el que l'altre necessita
dir. Això implica fer un silenci
interior per escoltar sense sorolls al
cor o a la ment: despullar-se de tot
córrer, deixar de banda les pròpies
necessitats i urgències, fer espai.
Moltes vegades un dels cònjuges no
necessita una solució als seus
problemes, sinó ser escoltat. Ha de
sentir que s'ha percebut la seva pena,
la seva desil·lusió, la seva por, la seva
ira, la seva esperança, el seu somni.
Però són freqüents laments com
aquests: «No m'escolta. Quan sembla
que ho està fent, en realitat està
pensant en una altra cosa». «Parlo i
sento que està esperant que acabi
d'una vegada». «Quan parlo intenta
canviar de tema, o em dóna respostes
ràpides per tancar la conversa».

138. Desenvolupar l'hàbit de donar
importància real a l'altre. Es tracta
de valorar la seva persona, de



reconèixer que té dret a existir, a
pensar de manera autònoma i a ser
feliç. Mai no s’ha de restar
importància al que digui o reclami,
encara que sigui necessari expressar
el propi punt de vista. Aquí se
sobreentén la convicció que tots
tenen alguna cosa a aportar, perquè
tenen una altra experiència de la
vida, perquè miren des d'un altre
punt de vista, perquè han
desenvolupat altres preocupacions i
tenen altres habilitats i intuïcions. És
possible reconèixer la veritat de
l'altre, el valor de les seves
preocupacions més profundes i el
rerefons del que diu, fins i tot rere
paraules agressives. Per això cal
intentar de posar-se al seu lloc i
interpretar el fons del seu cor,
detectar el que l'apassiona, i prendre
aquesta passió com a punt de partida
per aprofundir en el diàleg.

139. Amplitud mental, per no tancar-
se amb obsessió en unes poques



idees, i flexibilitat per poder
modificar o completar les pròpies
opinions. És possible que, del meu
pensament i del pensament de l'altre
pugui sorgir una nova síntesi que
enriqueixi a tots dos. La unitat a la
qual cal aspirar no és uniformitat,
sinó una «unitat en la diversitat», o
una «diversitat reconciliada». En
aquest estil enriquidor de comunió
fraterna, les diferències es troben, es
respecten i es valoren, però
mantenint diversos matisos i accents
que enriqueixen el bé comú. Cal
alliberar-se de l'obligació de ser
iguals. També es necessita astúcia
per advertir a temps les
«interferències» que puguin
aparèixer, de manera que no
destrueixin un procés de diàleg. Per
exemple, reconèixer els mals
sentiments que vagin sorgint i
relativitzar-los perquè no
perjudiquin la comunicació. És
important la capacitat d'expressar el
que un sent sense fer mal; utilitzar



un llenguatge i una manera de parlar
que pugui ser més fàcilment acceptat
o tolerat per l'altre, encara que el
contingut sigui exigent; plantejar els
propis reclams però sense
descarregar la ira com a forma de
venjança, i evitar un llenguatge
moralitzant que només busqui
agredir, ironitzar, culpar, ferir.
Moltes discussions en la parella no
són per qüestions molt greus. A
vegades es tracta de coses petites, poc
transcendents, però el que altera els
ànims és la manera de dir-les o
l'actitud que s'assumeix en el diàleg.

140. Tenir gestos de preocupació per
l'altre i demostracions d'afecte.
L'amor supera les pitjors barreres.
Quan es pot estimar algú, o quan ens
sentim estimats per ell, aconseguim
entendre millor el que vol expressar
i fer-nos entendre. Superar la
fragilitat que ens porta a tenir-li por
a l'altre, com si fos un «competidor».
És molt important fundar la pròpia



seguretat en opcions profundes,
conviccions o valors, i no a guanyar
una discussió o en el fet que ens
donin la raó.

141. Finalment, reconeguem que
perquè el diàleg valgui la pena cal
tenir alguna cosa a dir, i això
requereix una riquesa interior que
s'alimenta en la lectura, la reflexió
personal, la pregària i l'obertura a la
societat. Altrament, les converses es
tornen avorrides i inconsistents.
Quan cap dels cònjuges no es cultiva
i no hi ha una varietat de relacions
amb altres persones, la vida familiar
es torna endogàmica i el diàleg
s'empobreix.

Amor apassionat

142. El Concili Vaticà II ensenya que
aquest amor conjugal «abasta el bé
de tota la persona, i, per tant, pot
enriquir amb una dignitat peculiar
les expressions del cos i de l'esperit, i
ennoblir-les com a signes especials



de l'amistat conjugal».[138] Per
alguna cosa serà que un amor sense
plaer ni passió no és suficient per a
simbolitzar la unió del cor humà
amb Déu: «Tots els místics han
afirmat que l'amor sobrenatural i
l'amor celestial troben els símbols
que busquen en l'amor matrimonial,
més que en l'amistat, més que en el
sentiment filial o a la dedicació a una
causa. I el motiu rau justament en la
seva totalitat».[139] Per què llavors
no aturar-nos a parlar dels
sentiments i de la sexualitat en el
matrimoni?

El món de les emocions

143. Desitjos, sentiments, emocions,
allò que els clàssics anomenaven
«passions», tenen un lloc important
en el matrimoni. Es produeixen quan
un «altre» es fa present i es
manifesta en la pròpia vida. És propi
de tot ésser vivent tendir cap a una
altra cosa, i aquesta tendència té



sempre senyals afectius bàsics: el
plaer o el dolor, l'alegria o la pena, la
tendresa o la por. Són el pressupòsit
de l'activitat psicològica més
elemental. L'ésser humà és un vivent
d'aquesta terra, i tot el que fa i busca
està carregat de passions.

144. Jesús, com a veritable home,
vivia les coses amb una càrrega
d'emotivitat. Per això l’entristia el
rebuig de Jerusalem (cf. Mt 23,37), i
aquesta situació li arrencava
llàgrimes (cf. Lc 19,41). També es
compadia davant el sofriment de la
gent (cf. Mc 6,34). Veient plorar els
altres, es commovia i es torbava (cf. 
Jn 11,33), i ell mateix plorava la mort
d'un amic (cf. Jn 11,35). Aquestes
manifestacions de la seva sensibilitat
mostraven fins a quin punt el seu cor
humà estava obert als altres.

145. Experimentar una emoció no és
una cosa moralment bona ni dolenta
en si mateixa.[140] Començar a



sentir desig o rebuig no és pecaminós
ni reprotxable. El que és bo o dolent
és l'acte que un faci mogut o
acompanyat per una passió. Però si
els sentiments són promoguts,
buscats i, a causa d'ells, cometem
males accions, el mal es troba en la
decisió d'alimentar-los i en els actes
dolents que se’n segueixen. En la
mateixa línia, sentir gust per algú no
vol dir de per si que sigui un bé. Si
amb aquest gust jo busco que
aquesta persona es converteixi en la
meva esclava, el sentiment estarà al
servei del meu egoisme. Creure que
som bons només perquè «sentim
coses» és un gran engany. Hi ha
persones que se senten capaces d'un
gran amor només perquè tenen una
gran necessitat d'afecte, però no
saben lluitar per la felicitat dels
altres i viuen tancades en els seus
propis desitjos. En aquest cas, els
sentiments distreuen dels grans
valors i oculten un egocentrisme que



no fa possible conrear una vida sana
i feliç en família.

146. D'altra banda, si una passió
acompanya l'acte lliure, pot
manifestar la profunditat d'aquesta
opció. L'amor matrimonial porta a
procurar que tota la vida emotiva
esdevingui un bé per a la família i
estigui al servei de la vida en comú.
La maduresa arriba a una família
quan la vida emotiva dels seus
membres es transforma en una
sensibilitat que no domina ni
enfosqueix les grans opcions i els
valors sinó que respecta la llibertat
de cadascú,[141] brolla d'ella,
l'enriqueix, l'embelleix i la fa més
harmoniosa per al bé de tots.

Déu estima el goig dels seus fills

147. Això requereix un camí
pedagògic, un procés que inclou
renúncies. És una convicció de
l'Església que moltes vegades ha estat
rebutjada, com si fos enemiga de la



felicitat humana. Benet XVI recollia
aquest qüestionament amb gran
claredat: «L'Església, amb els seus
preceptes i prohibicions, no
converteix potser en amarga la cosa
més bella de la vida? No posa potser
cartells de prohibició precisament
allí on l'alegria, predisposada en
nosaltres pel Creador, ens ofereix
una felicitat que ens fa pregustar
quelcom del que és diví?».[142] Però
ell responia que, si bé no han faltat
exageracions o ascetismes desviats
en el cristianisme, l'ensenyament
oficial de l'Església, fidel a les
Escriptures, no va rebutjar «l'eros
com a tal, sinó que va declarar
guerra a la seva desviació
destructora, ja que la falsa
divinització de l'eros [...] el priva de
seva dignitat divina i el
deshumanitza».[143]

148. L'educació de l'emotivitat i de
l'instint és necessària, i per això a
vegades és indispensable posar-se



algun límit. L'excés, el descontrol,
l'obsessió per un sol tipus de plaers,
acaben per afeblir i emmalaltir el
plaer mateix,[144] i danyen la vida
de la família. De veritat es pot fer un
bonic camí amb les passions, la qual
cosa vol dir orientar-les cada vegada
més en un projecte d’autodonació i
de plena realització de si mateix, que
enriqueix les relacions
interpersonals en el si de la família.
No implica renunciar a instants
d'intens goig,[145] sinó assumir-los
com entreteixits amb altres moments
de lliurament generós, d'espera
pacient, de cansament inevitable,
d'esforç per un ideal. La vida en
família és tot això i mereix ser
viscuda sencera.

149. Alguns corrents espirituals
insisteixen a eliminar el desig per
alliberar-se del dolor. Però nosaltres
creiem que Déu estima el goig de
l'ésser humà, que ell va crear-ho tot
«perquè en fruïm» (1Tm 6,17).



Deixem brollar l'alegria davant la
seva tendresa quan ens proposa:
«Fill, tracta’t bé [...] No et privis de
passar un dia feliç» (Sir 14,11.14). Un
matrimoni també respon a la
voluntat de Déu seguint aquesta
invitació bíblica: «Alegra't en el dia
feliç» (Qoh 7,14). La qüestió és tenir
la llibertat per acceptar que el plaer
trobi altres formes d'expressió en els
diferents moments de la vida,
d'acord amb les necessitats de l'amor
mutu. En aquest sentit, es pot acollir
la proposta d'alguns mestres
orientals que insisteixen a ampliar la
consciència, per no quedar presos en
una experiència molt limitada que
ens tanqui les perspectives. Aquesta
ampliació de la consciència no és la
negació o la destrucció del desig sinó
la seva dilatació i el seu
perfeccionament.

La dimensió eròtica de l'amor



150. Tot això ens porta a parlar de la
vida sexual del matrimoni. Déu
mateix va crear la sexualitat, que és
un regal meravellós per a les seves
criatures. Quan se la conrea i s'evita
el seu descontrol, és per impedir que
es produeixi l’«empobriment d'un
valor autèntic».[146] Sant Joan Pau II
va rebutjar que l'ensenyament de
l'Església porti a «una negació del
valor del sexe humà», o que
simplement el toleri «per la
necessitat mateixa de la procreació».
[147] La necessitat sexual dels
esposos no és objecte de menyspreu,
i «no es tracta de cap manera de
posar en qüestió aquesta necessitat».
[148]

151. Als qui tenen por que en
l'educació de les passions i de la
sexualitat es perjudiqui
l'espontaneïtat de l'amor sexuat, sant
Joan Pau II els responia que l'ésser
humà «està cridat a la plena i
madura espontaneïtat de les



relacions», que «és el fruit gradual
del discerniment dels impulsos del
propi cor».[149] És una cosa que es
conquesta, ja que tot ésser humà «ha
d'aprendre amb perseverança i
coherència el que és el significat del
cos».[150] La sexualitat no és un
recurs per a gratificar o entretenir, ja
que és un llenguatge interpersonal
on l'altre és pres seriosament, amb el
seu sagrat i inviolable valor. Així, «el
cor humà es fa partícip, per dir-ho
així, d'una altra espontaneïtat».[151]
En aquest context, l'erotisme apareix
com a manifestació específicament
humana de la sexualitat. S'hi pot
trobar «el significat esponsal del cos i
l'autèntica dignitat del do».[152] En
les seves catequesis sobre la teologia
del cos humà, va ensenyar que la
corporeïtat sexuada «és no sols font
de fecunditat i de procreació», sinó
que posseeix «la capacitat
d'expressar l'amor: aquest amor
precisament en el qual l'home-
persona esdevé do».[153] El més sa



erotisme, tot i que està unit a una
recerca de plaer, suposa l'admiració,
i per això pot humanitzar els
impulsos.

152. Llavors, de cap manera no
podem entendre la dimensió eròtica
de l'amor com un mal permès o com
un pes a tolerar pel bé de la família,
sinó com a do de Déu que embelleix
el trobament dels esposos. Essent
una passió sublimada per un amor
que admira la dignitat de l'altre,
esdevé una «plena i netíssima
afirmació amorosa», que ens mostra
de quina meravelles és capaç el cor
humà i així, per un moment, «se sent
que l'existència humana ha estat un
èxit».[154]

Violència i manipulació

153. Dins el context d'aquesta visió
positiva de la sexualitat, és oportú
plantejar el tema en la seva integritat
i amb un sa realisme. Perquè no
podem ignorar que moltes vegades la



sexualitat es despersonalitza i també
s'omple de patologies, de tal manera
que «passa a ser cada vegada més
ocasió i instrument d'afirmació del
propi jo i de satisfacció egoista dels
propis desitjos i instints».[155] En
aquesta època esdevé molt arriscat
que també la sexualitat sigui
posseïda per l'esperit verinós de
l’«usa i llença». El cos de l'altre és
amb freqüència manipulat, com una
cosa que es reté mentre dóna
satisfacció i es menysprea quan perd
atractiu. ¿Per ventura es poden
ignorar o dissimular les constants
formes de domini, prepotència, abús,
perversió i violència sexual, que són
producte d'una desviació del
significat de la sexualitat i que
sepulten la dignitat dels altres i la
crida a l'amor sota una fosca recerca
de si mateix?

154. No és sobrer recordar que, fins i
tot dins del matrimoni, la sexualitat
pot esdevenir font de sofriment i de



manipulació. Per això hem de
reafirmar amb claredat que «un acte
conjugal imposat al cònjuge sense
considerar la seva situació actual i
els seus legítims desitjos, no és un
veritable acte d'amor; i prescindeix
per tant d'una exigència del recte
ordre moral en les relacions entre els
esposos».[156] Els actes propis de la
unió sexual dels cònjuges responen a
la naturalesa de la sexualitat volguda
per Déu si són viscuts «de manera
veritablement humana».[157] Per
això, sant Pau exhortava: «Que ningú
no perjudiqui els altres germans ni
s'aprofiti d'ells» (1Te 4,6). Si bé ell
escrivia en una època en què
dominava una cultura patriarcal, on
la dona es considerava un ésser
completament subordinat a l'home,
va ensenyar tanmateix que la
sexualitat ha de ser una qüestió de
conversa entre els cònjuges:
plantejar la possibilitat de postergar
les relacions sexuals per un temps,
però «de comú acord» (1Co 7,5).



155. Sant Joan Pau II va fer un
advertiment molt subtil quan va dir
que l'home i la dona estan
«amenaçats per la insaciabilitat».
[158] És a dir, són cridats a una unió
cada vegada més intensa, però el risc
rau a pretendre esborrar les
diferències i aquesta distància
inevitable que hi ha entre els dos.
Perquè cada un posseeix una dignitat
pròpia i intransferible. Quan la
preciosa pertinença recíproca es
transforma en domini, «canvia
essencialment l'estructura de
comunió en la relació interpersonal».
[159] A la lògica del domini, el
dominador també acaba negant la
seva pròpia dignitat,[160] i en
definitiva deixa «d'identificar-se
subjectivament amb el propi cos»,
[161] ja que li treu tot significat. Viu
el sexe com a evasió de si mateix i
com a renúncia a la bellesa de la
unió.



156. És important ser clars en el
rebuig de tota forma de submissió
sexual. Per això convé evitar tota
interpretació inadequada del text de
la Carta als efesis on es demana que
«les dones estiguin subjectes als seus
marits» (Ef 5,22). Sant Pau s'expressa
aquí en categories culturals pròpies
d'aquella època, però nosaltres no
hem d'assumir aquest revestiment
cultural, sinó el missatge revelat
subjacent en el conjunt de la
perícopa. Reprenguem la sàvia
explicació de sant Joan Pau II:
«L'amor exclou tota mena de
submissió, en virtut de la qual la
dona esdevindria serventa o esclava
del marit. [...] La comunitat o unitat
que han de formar amb el matrimoni
es realitza a través d'una recíproca
donació, que és també una mútua
submissió».[162] Per això es diu
també que «els marits han d'estimar
la muller com als seus propis
cossos» (Ef 5,28). En realitat el text
bíblic convida a superar el còmode



individualisme per viure referits als
altres, «subjectes els uns als
altres» (Ef 5,21). En el matrimoni,
aquesta recíproca «submissió»
adquireix un significat especial, i
s'entén com una pertinença mútua
lliurement escollida, amb un conjunt
de notes de fidelitat, respecte i cura.
La sexualitat està de manera
inseparable al servei d'aquesta
amistat conjugal, perquè s'orienta a
procurar que l'altre visqui en
plenitud.

157. No obstant això, el rebuig de les
desviacions de la sexualitat i
l'erotisme mai no hauria de portar a
menysprear-los ni a passar-los per
alt. L'ideal del matrimoni no pot
configurar-se només com una
donació generosa i sacrificada, on
cadascun renuncia a tota necessitat
personal i només es preocupa per fer
el bé a l'altre sense cap satisfacció.
Recordem que un veritable amor sap
també rebre de l'altre, és capaç



d'acceptar-se com vulnerable i
necessitat, no renuncia a acollir amb
sincera i feliç gratitud les expressions
corpòries de l'amor en la carícia,
l'abraçada, el petó i la unió sexual.
Benet XVI era clar sobre aquest punt:
«Si l'home pretengués ser només
esperit i volgués rebutjar la carn com
si fos una herència merament
animal, esperit i cos perdrien la seva
dignitat».[163] Per aquesta raó,
«l'home tampoc no pot viure
exclusivament de l'amor oblatiu,
descendent. No pot donar únicament
i sempre, també ha de rebre. Qui vol
donar amor, al seu torn ha de rebre’l
com a do».[164] Això suposa, de totes
maneres, recordar que l'equilibri
humà és fràgil, que sempre roman
una cosa que es resisteix a ser
humanitzat i que en qualsevol
moment pot desencadenar-se de nou,
recuperant les seves tendències més
primitives i egoistes.

Matrimoni i virginitat



158. «Moltes persones que viuen
sense casar-se no sols estan
dedicades a la pròpia família
d’origen, sinó que sovint presten
grans serveis en la recerca d’amics,
en la comunitat eclesial i en la vida
professional. [...] Molts, a més, posen
els seus talents al servei de la
comunitat cristiana en el signe de la
caritat i del voluntariat. Hi ha
després aquells que no es casen
perquè consagren la vida per amor
de Crist i dels germans. La família, en
l’Església i en la societat, queda molt
enriquida per la seva dedicació».
[165]

159. La virginitat és una forma
d'estimar. Com a signe, ens recorda
la urgència del Regne, la urgència de
lliurar-se al servei evangelitzador
sense reserves (cf. 1Co 7,32), i és un
reflex de la plenitud del cel on «ni els
homes es casaran ni les dones
prendran espòs» (Mt 22,30). Sant Pau
la recomanava perquè esperava un



ràpid retorn de Jesucrist, i volia que
tots es concentressin només en
l'evangelització: «El moment és
urgent» (1Co 7,29). Tot amb tot,
deixava clar que era una opinió
personal o un desig seu (cf. 1Co 7,6-8)
i no un manament de Crist: «No tinc
cap precepte del Senyor» (1Co 7,25).
Alhora, reconeixia el valor de les
diverses crides: «Cadascú té el seu
propi do de Déu, els uns d'una
manera i els altres d'una altra» (1 Co
7,7). En aquest sentit, sant Joan Pau II
va dir que els textos bíblics «no
donen fonament ni per sostenir la
"inferioritat" del matrimoni, ni la
"superioritat" de la virginitat o del
celibat»[166] per raó de l'abstenció
sexual. Més que parlar de la
superioritat de la virginitat sota tots
els seus aspectes, sembla adequat
mostrar que els diferents estats de
vida es complementen, de manera
que un pot ser més perfecte en algun
sentit i un altre pot ser-ho des d'un
altre punt de vista. Alexandre de



Hales, per exemple, expressava que,
en un sentit, el matrimoni pot ser
considerat superior als altres
sagraments, perquè simbolitza una
cosa tan gran com «la unió de Crist
amb l'Església o la unió de la
naturalesa divina amb la humana».
[167]

160. Per tant, «no es tracta de
disminuir el valor del matrimoni en
benefici de la continència»,[168] i
«no hi ha cap base per a una
suposada contraposició [...]. Si,
d'acord amb una certa tradició
teològica, es parla de l'estat de
perfecció (status perfectionis), es fa
no a causa de la continència mateixa,
sinó en relació al conjunt de la vida
fundada sobre els consells
evangèlics»,[169] però una persona
casada pot viure la caritat en un
altíssim grau. Llavors, «arriba a
aquella perfecció que brolla de la
caritat, mitjançant la fidelitat a
l'esperit d'aquests consells. Aquesta



perfecció és possible i accessible a
cadascú».[170]

161. La virginitat té el valor simbòlic
de l'amor que no necessita posseir
l'altre, i reflecteix així la llibertat del
Regne dels Cels. És una invitació als
esposos perquè visquin el seu amor
conjugal en la perspectiva de l'amor
definitiu a Crist, com un camí comú
cap a la plenitud del Regne. Al seu
torn, l'amor dels esposos té altres
valors simbòlics: d'una banda, és un
peculiar reflex de la Trinitat. La
Trinitat és unitat plena, però en la
qual hi ha també la distinció. A més,
la família és un signe cristològic,
perquè manifesta la proximitat de
Déu que comparteix la vida de l'ésser
humà unint-se a ell en l'Encarnació,
en la Creu i en la Resurrecció: cada
cònjuge esdevé «una sola carn» amb
l'altre i s'ofereix a si mateix per
compartir-ho tot amb ell fins al final.
Mentre la virginitat és un signe
«escatològic» de Crist ressuscitat, el



matrimoni és un signe «històric» per
als qui caminem a la terra, un signe
del Crist terrenal que va acceptar
unir-se a nosaltres i es va lliurar fins
a donar-nos la seva sang. La
virginitat i el matrimoni són, i han de
ser, formes diferents d'estimar,
perquè «l'home no pot viure sense
amor. Ell roman per a si mateix un
ésser incomprensible, la seva vida no
té sentit si no se li revela l'amor».
[171]

162. El celibat corre el perill de ser
una còmoda solitud, que dóna
llibertat per moure’s amb autonomia,
per canviar de llocs, de tasques i
d'opcions, per disposar del propi
diner, per freqüentar persones
diverses segons l'atracció del
moment. En aquest cas, resplendeix
el testimoniatge de les persones
casades. Els qui han estat cridats a la
virginitat poden trobar en alguns
matrimonis un signe clar de la
generosa i indestructible fidelitat de



Déu a la seva Aliança, que estimuli
els seus cors a una disponibilitat més
concreta i oblativa. Perquè hi ha
persones casades que mantenen la
seva fidelitat quan el seu cònjuge
s'ha tornat físicament desagradable,
o quan no satisfà les pròpies
necessitats, tot i que moltes ofertes
convidin a la infidelitat o
l'abandonament. Una dona pot tenir
cura del seu espòs malalt i allà, al
costat de la Creu, torna a donar el
«sí» del seu amor fins a la mort. En
aquest amor es manifesta d'una
manera enlluernadora la dignitat del
qui estima, dignitat com a reflex de
la caritat, ja que és propi de la caritat
estimar, més que ser estimat.[172]
També podem advertir en moltes
famílies una capacitat de servei
oblatiu i tendre davant fills difícils i
fins i tot desagraïts. Això fa d'aquests
pares un signe de l'amor lliure i
desinteressat de Jesús. Tot això
esdevé una invitació a les persones
cèlibes perquè visquin la seva



donació pel Regne amb major
generositat i disponibilitat. Avui, la
secularització ha desdibuixat el valor
d'una unió per a tota la vida i ha
debilitat la riquesa del lliurament
matrimonial, per la qual cosa «cal
aprofundir en els aspectes positius
de l'amor conjugal».[173]

La transformació de l'amor

163. La prolongació de la vida fa que
es produeixi alguna cosa que no era
comuna en altres temps: la relació
íntima i la pertinença mútua s'han de
conservar per quatre, cinc o sis
dècades, i això comporta la necessitat
de tornar a escollir-se una i una altra
vegada. Potser el cònjuge ja no està
apassionat per un desig sexual intens
que el mogui cap a l'altra persona,
però sent el plaer de pertànyer-se
mútuament, de saber que no està sol,
de tenir un «còmplice», que ho
coneix tot de la seva vida i de la seva
història i que ho comparteix tot. És el



company en el camí de la vida amb
qui es poden enfrontar les dificultats
i gaudir de les coses boniques. Això
també produeix una satisfacció que
acompanya el desig propi de l'amor
conjugal. No podem esperar tenir els
mateixos sentiments durant tota la
vida. En canvi, sí que podem tenir un
projecte comú estable,
comprometre'ns a estimar-nos i a
viure units fins que la mort ens
separi, i viure sempre una rica
intimitat. L'amor que ens prometem
supera tota emoció, sentiment o estat
d'ànim, encara que pugui incloure'ls.
És un voler més profund, amb una
decisió del cor que compromet tota
l'existència. Així, enmig d'un
conflicte no resolt, i encara que molts
sentiments confusos es barregin en el
cor, es manté viva cada dia la decisió
d'estimar, de pertànyer-se, de
compartir la vida sencera i de
romandre estimant i perdonant.
Cada un dels dos fa un camí de
creixement i de canvi personal.



Enmig d'aquest camí, l'amor celebra
cada pas i cada nova etapa.

164. En la història d'un matrimoni,
l'aparença física canvia, però això no
és raó perquè l'atracció amorosa es
debiliti. Hom s'enamora d'una
persona sencera amb una identitat
pròpia, no sols d'un cos, encara que
aquest cos, més enllà del desgast del
temps, mai no deixi d'expressar
d'alguna manera aquesta identitat
personal que ha captivat el cor. Quan
els altres ja no puguin reconèixer la
bellesa d'aquesta identitat, el cònjuge
enamorat continua essent capaç de
percebre-la amb l'instint de l'amor, i
l'afecte no desapareix. Reafirma la
seva decisió de pertànyer-li, la torna
a triar, i expressa aquesta elecció en
una proximitat fidel i carregada de
tendresa. La noblesa de la seva opció
per ella, perquè és intensa i
profunda, desperta una forma nova
d'emoció en el compliment d'aquesta
missió conjugal. Perquè «l'emoció



provocada per un altre ésser humà
com a persona [...] no tendeix de per
si a l'acte conjugal».[174] Adquireix
altres expressions sensibles, perquè
l'amor «és una única realitat, si bé
amb diverses dimensions; segons els
casos, una o altra pot destacar més».
[175] El vincle troba noves
modalitats i exigeix la decisió de
remodelar-lo. Però no solament per
conservar-lo, sinó per desenvolupar-
lo. És el camí de construir-se dia a
dia. Però res d'això no és possible si
no s'invoca l'Esperit Sant, si no es
clama cada dia demanant la seva
gràcia, si no es busca la seva força
sobrenatural, si no se li reclama amb
desig que vessi el seu foc sobre el
nostre amor per enfortir-lo, orientar-
lo i transformar-lo en cada nova
situació.

Capítol cinquè

AMOR QUE ESDEVÉ FECUND



165. L'amor sempre dóna vida. Per
això, l'amor conjugal «no s'esgota
dins de la parella [...]. Els cònjuges,
alhora que es donen entre si, donen
més enllà de si mateixos la realitat
del fill, reflex vivent del seu amor,
signe permanent de la unitat
conjugal i síntesi viva i inseparable
del pare i de la mare».[176]

Acollir una nova vida

166. La família és l'àmbit no sols de
la generació sinó de l'acollida de la
vida que arriba com a regal de Déu.
Cada nova vida «ens permet
descobrir la dimensió més gratuïta
de l'amor, que mai no deixa de
sorprendre'ns. És la bellesa de ser
estimats abans: els fills són estimats
abans que arribin».[177] Això
reflecteix el primat de l'amor de Déu
que sempre pren la iniciativa,
perquè els fills «són estimats abans
d'haver fet alguna cosa per merèixer-
ho».[178] No obstant això,



«nombrosos infants des de l'inici són
rebutjats, abandonats, els roben la
seva infància i el seu futur. Algú
s'atreveix a dir, gairebé per
justificar-se, que va ser un error fer
que vinguessin al món. Això és
vergonyós! [...] Què fem amb les
solemnes declaracions dels drets
humans o dels drets de l'infant, si
després castiguem els infants pels
errors dels adults?».[179] Si un infant
arriba al món en circumstàncies no
desitjades, els pares, o altres
membres de la família, han de fer tot
el possible per acceptar-lo com a do
de Déu i per assumir la
responsabilitat d'acollir-lo amb
obertura i afecte. Perquè «quan es
tracta dels infants que vénen al món,
cap sacrifici dels adults no serà
considerat massa costós o massa
gran, per tal d'evitar que un infant
pensi que és un error, que no val res
i que ha estat abandonat a les ferides
de la vida i a la prepotència dels
homes».[180] El do d'un nou fill, que



el Senyor confia al pare i a la mare,
comença amb l'acollida, prossegueix
amb la custòdia al llarg de la vida
terrenal i té com a destinació final el
goig de la vida eterna. Una mirada
serena envers el compliment últim
de la persona humana, farà els pares
encara més conscients del preciós do
que els ha estat confiat. En efecte, a
ells els ha concedit Déu triar el nom
amb el qual ell anomenarà cadascun
dels seus fills per tota l'eternitat.[181]

167. Les famílies nombroses són una
alegria per a l'Església. L'amor hi
expressa la seva fecunditat generosa.
Això no implica oblidar una sana
advertència de sant Joan Pau II, quan
explicava que la paternitat
responsable no és «procreació
il·limitada o manca de consciència
sobre el que implica educar els fills,
sinó més aviat la facultat que els
esposos tenen d'usar la seva llibertat
inviolable de manera assenyada i
responsable, tenint en compte tant



les realitats socials i demogràfiques,
com la seva pròpia situació i els seus
desitjos legítims».[182]

L'amor en l'espera pròpia de
l'embaràs

168. L'embaràs és una època difícil,
però també és un temps meravellós.
La mare col·labora amb Déu perquè
es produeixi el miracle d'una nova
vida. La maternitat sorgeix d'una
«particular potencialitat de
l'organisme femení, que amb
peculiaritat creadora serveix a la
concepció i a la generació de l'ésser
humà».[183] Cada dona participa del
«misteri de la creació, que es renova
en la generació humana».[184] És
com diu el Salm: «M'has teixit en les
entranyes de la mare» (139,13). Cada
infant que es forma dins de la seva
mare és un projecte etern de Déu
Pare i del seu amor etern: «Abans de
formar-te en el ventre, et vaig
escollir; abans que sortissis del si



matern, et vaig consagrar» (Jr 1,5).
Cada infant és al cor de Déu des de
sempre, i en el moment en què és
concebut es compleix el somni etern
del Creador. Pensem com val aquest
embrió des de l'instant en què és
concebut! Cal mirar-lo amb aquests
ulls d'amor del Pare, que mira més
enllà de tota aparença.

169. La dona embarassada pot
participar d'aquest projecte de Déu
somiant el seu fill: «Tota mare i tot el
pare va somiar el seu fill durant nou
mesos [...] No és possible una família
sense somiar. Quan en una família es
perd la capacitat de somiar els
infants no creixen, l'amor no creix, la
vida s’afebleix i s'apaga».[185] Dins
d'aquest somni, per a un matrimoni
cristià, apareix necessàriament el
baptisme. Els pares el preparen amb
la seva oració, lliurant el seu fill a
Jesús ja abans del seu naixement.



170. Amb els avenços de les ciències
avui es pot saber per endavant quin
color de cabells tindrà l’infant i
quines malalties pot patir en el futur,
perquè totes les característiques
somàtiques d'aquesta persona estan
inscrites en el seu codi genètic ja en
l'estat embrionari. Però només el
Pare que el va crear el coneix en
plenitud. Només ell coneix allò més
valuós, allò més important, perquè
ell sap qui és aquest infant, quina és
la seva identitat més profunda. La
mare que el porta al seu si necessita
demanar llum a Déu per poder
conèixer en profunditat el seu propi
fill i per esperar-lo tal com és. Alguns
pares senten que el seu fill no arriba
en el millor moment. Els cal demanar
al Senyor que els curi i els enforteixi
per acceptar plenament aquest fill,
perquè puguin esperar-lo de cor. És
important que aquest infant se senti
esperat. Ell no és un complement o
una solució per a una inquietud
personal. És un ésser humà, amb un



valor immens, i no pot ser usat per al
propi benefici. Llavors, no és
important si aquesta nova vida et
servirà o no, si té característiques
que t’agraden o no, si respon o no als
teus projectes i als teus somnis.
Perquè «els fills són un do. Cada un
és únic i irrepetible [...]. S’estima un
fill perquè és fill, no perquè és bonic
o perquè és d'una o d'una altra
manera; no, perquè és fill. No perquè
pensa com jo o encarna els meus
desitjos. Un fill és un fill».[186]
L'amor dels pares és instrument de
l'amor del Pare Déu que espera amb
tendresa el naixement de tot infant,
l’accepta sense condicions i l'acull
gratuïtament.

171. A cada dona embarassada vull
demanar-li amb afecte: Cuida la teva
alegria, que res no tregui el goig
interior de la maternitat. Aquest
infant mereix la teva alegria. No
permetis que les pors, les
preocupacions, els comentaris aliens



o els problemes apaguin aquesta
felicitat de ser instrument de Déu per
portar una nova vida al món. Ocupa't
del que calgui fer o preparar, però
sense obsessionar-te, i lloa com
Maria: «La meva ànima magnifica el
Senyor, el meu esperit celebra Déu
que em salva, perquè ha mirat la
petitesa de la seva serventa» (Lc
1,46-48). Viu aquest serè entusiasme
enmig de les teves molèsties, i prega
al Senyor que custodiï la teva alegria
perquè puguis transmetre-la al teu
infant.

Amor de mare i de pare

172. «Els infants, tot just nascuts,
comencen a rebre com a do, al costat
del menjar i les cures, la confirmació
de les qualitats espirituals de l'amor.
Els actes d'amor passen a través del
do del nom personal, el llenguatge
compartit, les intencions de les
mirades, les il·luminacions dels
somriures. Aprenen així que la



bellesa del vincle entre els éssers
humans apunta a la nostra ànima,
busca la nostra llibertat, accepta la
diversitat de l'altre, el reconeix i el
respecta com a interlocutor [...] i això
és amor, que porta una guspira de
l'amor de Déu».[187] Tot infant té
dret a rebre l'amor d'una mare i d'un
pare, tots dos necessaris per a la seva
maduració íntegra i harmoniosa.
Com van dir els bisbes d'Austràlia,
tots dos «contribueixen, cadascun
d'una manera diferent, a la criança
d'un infant. Respectar la dignitat
d'un infant significa afirmar la seva
necessitat i dret natural a una mare i
un pare».[188] No es tracta només de
l'amor del pare i de la mare per
separat, sinó també de l'amor entre
ells, percebut com a font de la pròpia
existència, com un niu que acull i
com a fonament de la família.
Altrament, el fill sembla reduir-se a
una possessió capritxosa. Tots dos,
home i dona, pare i mare, són
«cooperadors de l'amor de Déu



Creador i en certa manera els seus
intèrprets».[189] Mostren als seus
fills el rostre matern i el rostre
patern del Senyor. A més, ells junts
ensenyen el valor de la reciprocitat,
del trobament entre diferents, on
cadascú aporta la seva pròpia
identitat i sap també rebre de l'altre.
Si per alguna raó inevitable falta un
dels dos, és important buscar alguna
manera de compensar-ho, per
afavorir l'adequada maduració del
fill.

173. El sentiment d'orfandat que
viuen avui molts infants i joves és
més profund del que pensem. Avui
reconeixem com a molt legítim, i fins
i tot desitjable, que les dones vulguin
estudiar, treballar, desenvolupar les
seves capacitats i tenir objectius
personals. Però, al mateix temps, no
podem ignorar la necessitat que
tenen els infants de la presència
materna, especialment en els
primers mesos de vida. La realitat és



que «la dona està davant l'home com
a mare, subjecte de la nova vida
humana que es concep i es
desenvolupa en ella, i d'ella neix al
món».[190] L’afebliment de la
presència materna amb les seves
qualitats femenines és un risc greu
per a la nostra terra. Valoro el
feminisme quan no pretén la
uniformitat ni la negació de la
maternitat. Perquè la grandesa de la
dona implica tots els drets que
emanen de la seva inalienable
dignitat humana, però també del seu
geni femení, indispensable per a la
societat.[191] Les seves capacitats
específicament femenines –en
particular la maternitat– li atorguen
també deures, perquè ser dona
implica també una missió peculiar
en aquesta terra, que la societat
necessita protegir i preservar per a
bé de tots.

174. De fet, «les mares són l'antídot
més fort davant la difusió de



l'individualisme egoista. [...] Són elles
les que testimonien la bellesa de la
vida».[192] Sens dubte, «una societat
sense mares seria una societat
inhumana, perquè les mares saben
testimoniar sempre, fins i tot en els
pitjors moments, la tendresa, el
lliurament, la força moral. Les mares
transmeten sovint també el sentit
més profund de la pràctica religiosa:
en les primeres oracions, en els
primers gestos de devoció que aprèn
un infant [...]. Sense les mares, no
solament no hi hauria nous fidels,
sinó que la fe perdria bona part del
seu escalf senzill i profund. [...]
Estimadíssimes mares, gràcies,
gràcies pel que sou a la família i pel
que doneu a l'Església i al món».[193]

175. La mare, que empara l’infant
amb la seva tendresa i la seva
compassió, l'ajuda a despertar la
confiança, a experimentar que el
món és un lloc bo que el rep, i això
permet desenvolupar una autoestima



que afavoreix la capacitat d'intimitat
i l’empatia. La figura paterna, d'altra
banda, ajuda a percebre els límits de
la realitat, i es caracteritza més per
l'orientació, per la sortida cap al món
més ampli i ric de reptes, per la
invitació a l'esforç i la lluita. Un pare
amb una clara i feliç identitat
masculina, que al seu torn combini
en el seu tracte amb la dona l'afecte i
la protecció, és tan necessari com les
cures maternes. Hi ha rols i tasques
flexibles, que s'adapten a les
circumstàncies concretes de cada
família, però la presència clara i ben
definida de les dues figures,
femenina i masculina, crea l'àmbit
més adequat per a la maduració de
l’infant.

176. Es diu que la nostra societat és
una «societat sense pares». En la
cultura occidental, la figura del pare
estaria simbòlicament absent,
desviada, esvaïda. Fins i tot la
virilitat semblaria qüestionada. S'ha



produït una comprensible confusió,
perquè «en un primer moment això
es va percebre com un alliberament:
alliberament del pare-patró, del pare
com a representant de la llei que
s'imposa des de fora, del pare com a
censor de la felicitat dels fills i
obstacle a l'emancipació i autonomia
dels joves. De vegades, en el passat,
en algunes cases, regnava
l'autoritarisme, en certs casos ni més
ni menys que el maltractament».
[194] Però, «com s’esdevé sovint, es
passa d'un extrem a un altre. El
problema dels nostres dies no sembla
ser ja tant la presència tafanera del
pare, sinó més aviat la seva absència,
el fet de no estar present. El pare està
algunes vegades tan concentrat en si
mateix i en el seu treball, i de
vegades en les seves pròpies
realitzacions individuals, que oblida
fins i tot la família. I deixa sols els
petits i els joves».[195] La presència
paterna, i per tant la seva autoritat,
es veu afectada també pel temps



cada vegada més gran que es dedica
als mitjans de comunicació i a la
tecnologia de la distracció. Avui, a
més, l'autoritat està posada sota
sospita i els adults són cruament
qüestionats. Ells mateixos
abandonen les certeses i per això no
donen orientacions segures i ben
fundades als seus fills. No és sa que
s'intercanviïn els rols entre pares i
fills, la qual cosa danya l'adequat
procés de maduració que els infants
necessiten recórrer i els nega un
amor orientador que els ajudi a
madurar.[196]

177. Déu posa el pare en la família
perquè, amb les característiques
valuoses de la seva masculinitat,
«sigui proper a la dona, per
compartir-ho tot, alegries i dolors,
cansaments i esperances. I que sigui
proper als fills en el seu creixement:
quan juguen i quan tenen
ocupacions, quan estan
despreocupats i quan estan



angoixats, quan s'expressen i quan
són taciturns, quan es llancen i quan
tenen por, quan fan un pas equivocat
i quan tornen a trobar el camí; pare
present, sempre. Dir present no és el
mateix que dir controlador. Perquè
els pares massa controladors
anul·len els fills».[197] Alguns pares
se senten inútils o innecessaris, però
la veritat és que «els fills necessiten
trobar un pare que els espera quan
tornen dels seus fracassos. Faran de
tot per no admetre-ho, per no fer-ho
veure, però en tenen necessitat».
[198] No és bo que els infants es
quedin sense pares i així deixin de
ser infants abans d'hora.

Fecunditat ampliada

178. Moltes parelles d'esposos no
poden tenir fills. Sabem quant
sofriment comporta això. D'altra
banda, sabem també que «el
matrimoni no ha estat fet només per
a la procreació [...]. Per això, àdhuc si



els fills, molt sovint tan desitjats,
manquen, el matrimoni perdura com
a convivència i comunió de tota la
vida i conserva el seu valor i la seva
indissolubilitat».[199] A més, «la
maternitat no és una realitat
exclusivament biològica, sinó que
s'expressa de diverses maneres».
[200]

179. L'adopció és un camí per
realitzar la maternitat i la paternitat
d'una manera molt generosa, i vull
encoratjar els qui no poden tenir fills
a ser magnànims i a obrir el seu
amor matrimonial per rebre als qui
estan privats d'un adequat context
familiar. Mai no es penediran
d'haver estat generosos. Adoptar és
l'acte d'amor de regalar una família a
qui no la té. És important insistir que
la legislació pugui facilitar els tràmits
d'adopció, sobretot en els casos de
fills no desitjats, amb vista a prevenir
l'avortament o l'abandonament. Els
qui assumeixen el repte d'adoptar i



acullen una persona de manera
incondicional i gratuïta, esdevenen
mediacions d'aquest amor de Déu
que diu: «Encara que la teva mare et
oblidés, jo mai no t’oblidaria» (Is
49,15).

180. «L’opció de l’adopció i de la
custòdia expressa una particular
fecunditat de l’experiència conjugal,
més enllà dels casos en què està
dolorosament marcada per
l’esterilitat. [...] Davant situacions en
què el fill és estimat a qualsevol
preu, com un dret a la pròpia
autoafirmació, l'adopció i l'acollida,
enteses correctament, mostren un
aspecte important de l'ésser pares i
de l'ésser fills, en tant que ajuden a
reconèixer que els fills, tant els
naturals com els adoptats o acollits,
són quelcom més que subjectes en si
mateixos i cal rebre'ls, estimar-los,
fer-se’n càrrec i no sols portar-los al
món. L'interès superior de l'infant ha
de prevaler en els processos



d'adopció i acollida».[201] D'altra
banda, «s'ha de frenar el tràfic de
infants entre països i continents
mitjançant oportunes mesures
legislatives i el control dels Estats».
[202]

181. Convé també recordar que la
procreació o l'adopció no són les
úniques maneres de viure la
fecunditat de l'amor. També la
família amb molts fills està cridada a
deixar la seva empremta en la
societat on està inserida, per
desenvolupar altres formes de
fecunditat que són com la
prolongació de l'amor que la
sustenta. Les famílies cristianes no
han d’oblidar que «la fe no ens
allunya del món, sinó que ens hi
introdueix més profundament. [...]
Cada un de nosaltres té un paper
especial a exercir en la preparació de
la vinguda del Regne de Déu».[203]
La família no ha de pensar-se a si
mateixa com un recinte cridat a



protegir-se de la societat. No es
queda a l'espera, sinó que surt d’ella
mateixa en la recerca solidària. Així
esdevé un nexe d'integració de la
persona amb la societat i un punt
d'unió entre allò que és públic i allò
que és privat. Els matrimonis
necessiten adquirir una clara i
convençuda consciència sobre els
seus deures socials. Quan això
succeeix, l'afecte que els uneix no
disminueix, sinó que s'omple de nova
llum, com ho expressen els següents
versos:

«Tus manos son mi caricia

mis acordes cotidianos

te quiero porque tus manos

trabajan por la justicia.

Si te quiero es porque sos

mi amor mi cómplice y todo

y en la calle codo a codo



somos mucho más que dos».[204]

182. Cap família no pot ser fecunda si
es concep com massa diferent o
«separada». Per evitar aquest risc,
recordem que la família de Jesús,
plena de gràcia i de saviesa, no era
vista com una família «rara», com
una llar estranya i allunyada del
poble. Per això mateix a la gent li
costava reconèixer la saviesa de
Jesús i deia: «¿D'on li ve, tot això? [...]
¿No és el fuster, el fill de Maria?» (Mc
6,2-3). «¿No és el fill del fuster?» (Mc
6,2-3). «¿No és aquest el fill del
fuster?» (Mt 13,55). Això confirma
que era una família senzilla, propera
a tots, integrada amb normalitat al
poble. Jesús tampoc no va créixer en
una relació tancada i absorbent amb
Maria i amb Josep, sinó que es movia
gustosament en la família ampliada,
que incloïa parents i amics. Això
explica que, quan tornaven de
Jerusalem, els seus pares acceptaven
que l’infant de dotze anys es perdés a



la caravana un dia sencer, escoltant
les narracions i compartint les
preocupacions de tots: «Creient que
era a la caravana, van caminar el
camí d'un dia» (Lc 2,44). Tanmateix
de vegades passa que algunes
famílies cristianes, pel llenguatge
que fan servir, per la manera de dir
les coses, per l'estil del seu tracte, per
la repetició constant de dos o tres
temes, són vistes com llunyanes, com
separades de la societat, i fins els
seus propis parents se senten
menyspreats o jutjats per elles.

183. Un matrimoni que experimenti
la força de l'amor, sap que aquest
amor està cridat a curar les ferides
dels abandonats, a instaurar la
cultura del trobament, a lluitar per la
justícia. Déu ha confiat a la família el
projecte de fer «domèstic» el món,
[205] perquè tots arribin a sentir
cada ésser humà com un germà:
«Una mirada atenta a la vida
quotidiana dels homes i dones d'avui



mostra immediatament la necessitat
que hi ha per tot arreu d'una robusta
injecció d'esperit familiar. [...] No
sols l'organització de la vida comuna
topa cada vegada més amb una
burocràcia del tot estranya als
lligams humans fonamentals, sinó,
fins i tot, als costums socials i polítics
mostren sovint signes de
degradació».[206] En canvi, les
famílies obertes i solidàries fan espai
als pobres, són capaces de teixir una
amistat amb els qui ho estan passant
pitjor que elles. Si realment els
importa l'Evangeli, no poden oblidar
el que diu Jesús: «Cada vegada que
ho fèieu a un d'aquests germans
meus més petits, a mi m'ho
fèieu» (Mt 25,40). En definitiva, viuen
el que se'ns demana amb tanta
eloqüència en aquest text: «Quan
facis un dinar o un sopar, no hi cridis
els teus amics, ni els teus germans, ni
els teus parents, ni veïns rics. Perquè
si després ells et conviden a tu,
aquesta serà la teva recompensa.



Quan facis un banquet, convida-hi
pobres, invàlids, coixos, els cecs, i
seràs feliç» (Lc 14,12-14). Seràs feliç!
Aquest és el secret d'una família feliç.

184. Amb el testimoniatge, i també
amb la paraula, les famílies parlen
de Jesús als altres, transmeten la fe,
desvetllen el desig de Déu, i mostren
la bellesa de l'Evangeli i de l'estil de
vida que ens proposa. Així, els
matrimonis cristians pinten el gris de
l'espai públic omplint-lo del color de
la fraternitat, de la sensibilitat social,
de la defensa de les persones fràgils,
de la fe lluminosa, de l'esperança
activa. La seva fecunditat s'amplia i
es tradueix en milers de maneres de
fer present l'amor de Déu en la
societat.

Discernir el cos

185. En aquesta línia és convenient
prendre molt seriosament un text
bíblic que sol ser interpretat fora del
seu context, o d'una manera molt



general, amb la qual cosa es pot
descuidar el seu sentit més immediat
i directe, que és marcadament social.
Es tracta de 1Co 11,17-34, on sant Pau
enfronta una situació vergonyosa de
la comunitat. Allà, algunes persones
benestants tendien a discriminar els
pobres, i això es produïa fins i tot en
l'àpat que acompanyava la celebració
de l'Eucaristia. Mentre els rics fruïen
de les seves viandes, els pobres es
quedaven mirant i sense tenir què
menjar: Així, «mentre els uns passen
gana els altres beuen massa. ¿Que no
teniu les vostres cases, si voleu
menjar i beure? ¿O bé menyspreeu
l’Església de Déu i voleu avergonyir
els qui no tenen res?» (vv. 21-22).

186. L'Eucaristia reclama la
integració en un únic cos eclesial.
Qui s'acosta al Cos i a la Sang de Crist
no pot al mateix temps ofendre
aquest mateix cos provocant
escandaloses divisions i
discriminacions entre els seus



membres. Es tracta, doncs, de
«discernir» el Cos del Senyor, de
reconèixer-lo amb fe i caritat, tant en
els signes sacramentals com en la
comunitat; altrament, es menja i es
beu la pròpia condemna (cf. v. 29).
Aquest text bíblic és una seriosa
advertència per a les famílies que es
tanquen a la seva pròpia comoditat i
s'aïllen, però més particularment per
a les famílies que romanen
indiferents davant el sofriment de les
famílies pobres i més necessitades.
La celebració eucarística es
converteix així en una constant
cridada perquè «cadascú
s'examini» (v. 28) amb vista a obrir
les portes de la pròpia família a una
major comunió amb els exclosos de
la societat, i, llavors sí, rebre el
Sagrament de l'amor eucarístic que
ens fa un sol cos. Cal no oblidar que
«la "mística" del Sagrament té un
caràcter social».[207] Quan els qui
combreguen es resisteixen a deixar-
se impulsar en un compromís amb



els pobres i sofrents, o permeten
diferents formes de divisió, de
menyspreu i d'equitat, l'Eucaristia és
rebuda indignament. En canvi, les
famílies que s'alimenten de
l'Eucaristia amb adequada disposició
reforcen el seu desig de fraternitat, el
seu sentit social i el seu compromís
amb els necessitats.

La vida a la família gran

187. El petit nucli familiar no hauria
d’aïllar-se de la família ampliada, on
hi ha els pares, els oncles, els cosins, i
fins i tot els veïns. En aquesta família
gran pot haver-hi alguns necessitats
d'ajuda, o almenys de companyia i de
gestos d'afecte, o pot haver-hi grans
sofriments que necessiten un consol.
[208] L'individualisme d'aquests
temps de vegades porta a tancar-se
en un petit niu de seguretat i a
percebre els altres com un perill
molest. No obstant això, aquest
aïllament no porta més pau i felicitat,



sinó que tanca el cor de la família i la
priva de l'amplitud de l'existència.

Ser fills

188. En primer lloc, parlem dels
propis pares. Jesús recordava als
fariseus que l'abandonament dels
pares està en contra de la Llei de Déu
(cf. Mc 7,8-13). A ningú no li fa bé
perdre la consciència de ser fill. A
cada persona, «fins i tot quan
s'arriba a l'edat d'adult o ancià,
també si esdevé pare, si ocupa un
lloc de responsabilitat, per sota de tot
això roman la identitat de fill. Tots
som fills. I això ens recondueix
sempre al fet que la vida no ens
l'hem donat nosaltres mateixos sinó
que l'hem rebut. El gran do de la vida
és el primer regal que ens ha estat
donat».[209]

189. Per això, «el quart manament
demana als fills [...] que honrin el
pare i la mare (cf. Ex 20,12). Aquest
manament ve immediatament



després dels que es refereixen a Déu
mateix. En efecte, conté quelcom
sagrat, quelcom diví, quelcom que
està a l'arrel de qualsevol altre tipus
de respecte entre els homes. I en la
formulació bíblica del quart
manament s'afegeix: "perquè es
perllonguin els teus dies a la terra
que el Senyor, el teu Déu, et donarà".
El vincle virtuós entre les
generacions és garantia de futur, i és
garantia d'una història veritablement
humana. Una societat de fills que no
honren els seus pares és una societat
sense honor [...]. És una societat
destinada a poblar-se de joves àrids i
àvids».[210]

190. Però la moneda té una altra
cara: «L'home deixarà el pare i la
seva mare» (Gn 2,24), diu la Paraula
de Déu. Això de vegades no es
compleix, i el matrimoni no acaba
d'assumir-se perquè no s'ha fet
aquesta renúncia i aquest lliurament.
Els pares no han de ser abandonats



ni descuidats, però per unir-se en
matrimoni cal deixar-los, de manera
que la nova llar sigui l'estatge, la
protecció, la plataforma i el projecte,
i sigui possible d’esdevenir de veritat
«una sola carn» (ibid.). En alguns
matrimonis passa que s'amaguen
moltes coses al propi cònjuge que, en
canvi, es parlen amb els propis pares,
fins al punt que importen més les
opinions dels pares que els
sentiments i les opinions del cònjuge.
No és fàcil sostenir aquesta situació
molt temps, i és possible de manera
provisional, mentre es creen les
condicions per a créixer en la
confiança i en la comunicació. El
matrimoni desafia a trobar una nova
manera de ser fills.

Els ancians

191. «No em rebutgis al temps de la
vellesa; ara que decau el meu vigor,
no m’abandonis (Sl 71,9). És el clam
de l'ancià, que tem l'oblit i el



menyspreu. Així com Déu ens
convida a ser els seus instruments
per escoltar la súplica dels pobres,
també espera que escoltem el crit de
la gent gran.[211] Això interpel·la les
famílies i les comunitats, perquè
«l'Església no pot i no vol conformar-
se a una mentalitat d'intolerància, i
molt menys d'indiferència i de
menyspreu, respecte a la vellesa.
Hem de despertar el sentit col·lectiu
de gratitud, d'estima, d'hospitalitat,
que facin sentir l'ancià part viva de
la seva comunitat. Els ancians són
homes i dones, pares i mares que van
estar abans que nosaltres en el
mateix camí, en la nostra mateixa
casa, en la nostra diària batalla per
una vida digna».[212] Per això, «com
voldria una Església que desafia la
cultura de l'exclusió amb l'alegria
desbordant d'un nou abraçada entre
els joves i la gent gran!».[213]

192. Sant Joan Pau II ens va convidar
a prestar atenció al lloc de l'ancià a la



família, perquè hi ha cultures que,
«com a conseqüència d'un
desordenat desenvolupament
industrial i urbanístic, han portat i
continuen portant la gent gran a
formes inacceptables de
marginació».[214] Els ancians ajuden
a percebre «la continuïtat de les
generacions», amb «el carisma de
servir de pont».[215] Moltes vegades
són els avis els qui asseguren la
transmissió dels grans valors als seus
néts, i «moltes persones poden
reconèixer que deuen precisament
als seus avis la iniciació a la vida
cristiana».[216] Les seves paraules,
les seves carícies o la seva sola
presència, ajuden els infants a
reconèixer que la història no
comença amb ells, que són hereus
d'un vell camí i que cal respectar el
rerefons que ens precedeix. Els qui
trenquen llaços amb la història
tindran dificultats per teixir
relacions estables i per reconèixer
que no són els amos de la realitat.



Llavors, «l'atenció a la gent gran
parla de la qualitat d'una civilització.
¿Es presta atenció a l'ancià en una
civilització? Hi ha lloc per a l'ancià?
Aquesta civilització continuarà
endavant si sap respectar la saviesa,
la saviesa de la gent gran».[217]

193. L'absència de memòria històrica
és un seriós defecte de la nostra
societat. És la mentalitat immadura
del «ja va ser». Conèixer i poder
prendre posició davant els
esdeveniments passats és l'única
possibilitat de construir un futur
amb sentit. No es pot educar sense
memòria: «Recordeu aquells dies
primers» (He 10,32). Les narracions
de la gent gran fan molt de bé als
infants i als joves, ja que els
connecten amb la història viscuda
tant de la família com del barri i del
país. Una família que no respecta ni
atén els seus avis, que són la seva
memòria viva, és una família
desintegrada; però una família que



recorda és una família amb futur.
Per tant, «en una civilització en la
qual no hi ha lloc per a la gent gran o
se'ls exclou perquè creen problemes,
aquesta societat porta amb si el virus
de la mort»,[218] ja que «s’arrenca de
les seves pròpies arrels».[219] El
fenomen de l'orfandat
contemporània, en termes de
discontinuïtat, desarrelament i
caiguda de les certeses que donen
forma a la vida, ens desafia a fer de
les nostres famílies un lloc on els
infants puguin arrelar a terra d'una
història col·lectiva.

Ser germans

194. La relació entre els germans
s'aprofundeix amb el pas del temps, i
«el vincle de fraternitat que es forma
en la família entre els fills, si es dóna
en un clima d'educació obert als
altres, és una gran escola de llibertat
i de pau. En la família, entre
germans, s'aprèn la convivència



humana [...]. Potser no sempre en
som conscients, però és precisament
la família la que introdueix la
fraternitat al món. A partir d'aquesta
primera experiència de germanor,
nodrida pels afectes i per l'educació
familiar, l'estil de la fraternitat
s'irradia com una promesa sobre tota
la societat».[220]

195. Créixer entre germans ofereix la
bella experiència de cuidar-nos,
d'ajudar i de ser ajudats. Per això, «la
fraternitat en la família resplendeix
de manera especial quan veiem la
cura, la paciència, l'afecte amb els
quals s'envolta el germanet o la
germaneta més febles, malalts, o amb
discapacitat».[221] Cal reconèixer
que «tenir un germà, una germana
que t'estima, és una experiència
forta, impagable, insubstituïble»,
[222] però cal ensenyar amb
paciència els fills a tractar-se com a
germans. Aquest aprenentatge, de
vegades costós, és una veritable



escola de sociabilitat. En alguns
països hi ha una forta tendència a
tenir un sol fill, amb la qual cosa
l'experiència de ser germà comença
a ser poc comuna. En els casos en
què no s'hagi pogut tenir més d'un
fill, caldrà trobar les maneres que
l’infant no creixi sol o aïllat.

Un cor gran

196. A més del cercle petit que
conformen els cònjuges i els seus
fills, hi ha la família gran que no pot
ser ignorada. Perquè «l'amor entre
l'home i la dona en el matrimoni i, de
forma derivada i més àmplia, l'amor
entre els membres de la mateixa
família –entre pares i fills, entre
germans i germanes, entre parents i
familiars– està animat i impulsat per
un dinamisme interior i incessant
que condueix la família a una
comunió cada vegada més profunda i
intensa, fonament i ànima de la
comunitat conjugal i familiar».[223]



Allà també s'integren els amics i les
famílies amigues, i fins i tot les
comunitats de famílies que es donen
suport mútuament en les seves
dificultats, en el seu compromís
social i en la seva fe.

197. Aquesta família eixamplada
hauria d'integrar amb molt d'amor
les mares adolescents, els infants
sense pares, les dones soles que han
de dur endavant l'educació dels seus
fills, les persones amb alguna
discapacitat que requereixen molt
d’afecte i de proximitat, els joves que
lluiten contra una addicció, els
solters, els separats o vidus que
pateixen la soledat, els ancians i els
malalts que no reben el suport dels
seus fills, fins a incloure en el seu si
«àdhuc els més desastrosos en les
conductes de la seva vida».[224]
També pot ajudar a compensar les
fragilitats dels pares, o detectar i
denunciar a temps possibles
situacions de violència o fins i tot



d'abús sofertes pels infants, donant-
los un amor sa i una tutela familiar
quan els seus pares no poden
assegurar-la.

198. Finalment, no es pot oblidar que
en aquesta família eixamplada hi ha
també el sogre, la sogra i tots els
parents del cònjuge. Una delicadesa
pròpia de l'amor consisteix a evitar
veure'ls com a competidors, com
persones perilloses, com invasors. La
unió conjugal reclama respectar les
seves tradicions i costums, tractar de
comprendre el seu llenguatge,
contenir les crítiques, cuidar-los i
integrar-los d'alguna manera en el
propi cor, tot i que calgui preservar
la legítima autonomia i la intimitat
de la parella. Aquestes actituds són
també una manera exquisida
d'expressar la generositat del
lliurament amorós al propi cònjuge.

Capítol sisè



ALGUNES PERSPECTIVES
PASTORALS

199. El diàleg del camí sinodal van
portar a plantejar la necessitat de
desenvolupar nous camins pastorals,
que procuraré recollir ara de manera
general. Seran les diferents
comunitats que han d'elaborar
propostes més pràctiques i eficaces,
que tinguin en compte tant els
ensenyaments de l'Església com les
necessitats i els reptes locals. Sense
pretendre presentar aquí una
pastoral de la família, vull aturar-me
només a recollir alguns dels grans
desafiaments pastorals.

Anunciar l'Evangeli de la família
avui

200. Els Pares sinodals han insistit
que les famílies cristianes, per la
gràcia del sagrament nupcial, són els
principals subjectes de la pastoral
familiar, sobretot aportant «el
testimoniatge joiós dels cònjuges i de



les famílies, esglésies domèstiques».
[225] Per això, van remarcar que «es
tracta de fer experimentar que
l'Evangeli de la família és alegria que
"omple el cor i la vida sencera",
perquè en Crist som "alliberats del
pecat, de la tristesa, del buit interior,
l'aïllament" (Evangelii gaudium, 1). A
la llum de la paràbola del sembrador
(Mt 13,3-9), la nostra tasca és
cooperar en la sembra: la resta és
obra de Déu. Tampoc no cal oblidar
que l'Església que predica sobre la
família és signe de contradicció»,
[226] però els matrimonis agraeixen
que els pastors els ofereixin
motivacions per una valenta aposta
per un amor fort, sòlid, durador,
capaç de fer front a tot allò que es
presenti al seu davant. L'Església vol
arribar a les famílies amb humil
comprensió, i el seu desig «és
acompanyar cadascuna i totes les
famílies perquè puguin descobrir la
millor manera de superar les
dificultats que es troben en el seu



camí».[227] No n'hi ha prou amb
incorporar una genèrica preocupació
per la família en els grans projectes
pastorals. Perquè les famílies puguin
ser cada vegada més subjectes actius
de la pastoral familiar, es requereix
«un esforç evangelitzador i
catequètic dirigit a la família»,[228]
que l'orienti en aquest sentit.

201. «Això exigeix a tota l'Església
una conversió missionera: cal no
quedar-se en un anunci merament
teòric i desvinculat dels problemes
reals de les persones».[229] La
pastoral familiar «ha de fer
experimentar que l'Evangeli de la
família respon a les expectatives més
profundes de la persona humana: a
la seva dignitat i a la realització
plena en la reciprocitat, en la
comunió i en la fecunditat. No es
tracta només de presentar una
normativa, sinó de proposar valors,
responent a la necessitat que se’n
constata avui, fins i tot en els països



més secularitzats».[230] També «s'ha
subratllat la necessitat d'una
evangelització que denunciï amb
franquesa els condicionaments
culturals, socials, polítics i
econòmics, com l'espai excessiu
concedit a la lògica de mercat, que
impedeixen una autèntica vida
familiar, determinant
discriminacions, pobresa, exclusions
i violència. Per això, cal entaular un
diàleg i una cooperació amb les
estructures socials, així com
encoratjar i sostenir els laics que es
comprometen, com a cristians, en
l'àmbit cultural i sociopolític».[231]

202. «La principal contribució a la
pastoral familiar l’ofereix la
parròquia, que és una família de
famílies, on s'harmonitzen les
aportacions de les petites comunitats,
moviments i associacions eclesials».
[232] Juntament amb una pastoral
específicament orientada a les
famílies, se'ns planteja la necessitat



d'«una formació més adequada dels
preveres, els diaques, els religiosos i
les religioses, els catequistes i altres
agents pastorals».[233] En les
respostes a les consultes enviades a
tot el món, s'ha destacat que als
ministres ordenats els sol faltar
formació adequada per tractar els
complexos problemes actuals de les
famílies. En aquest sentit, també pot
ser útil l'experiència de la llarga
tradició oriental dels sacerdots
casats.

203. Els seminaristes haurien
d'accedir a una formació
interdisciplinària més àmplia sobre
festeig i matrimoni, i no únicament
pel que fa a la doctrina. A més, la
formació no sempre els permet
desplegar el seu món psicoafectiu.
Alguns porten sobre les seves vides
l'experiència de la seva pròpia
família ferida, amb absència de
pares i amb inestabilitat emocional.
Caldrà garantir durant la formació



una maduració perquè els futurs
ministres posseeixin l'equilibri
psíquic que la seva tasca els exigeix.
Els vincles familiars són fonamentals
per a enfortir la sana autoestima dels
seminaristes. Per això és important
que les famílies acompanyin tot el
procés del seminari i del sacerdoci, ja
que ajuden a enfortir-lo d'una
manera realista. En aquest sentit, és
saludable la combinació d'algun
temps de vida al seminari amb un
altre de vida en parròquies, que
permeti prendre major contacte amb
la realitat concreta de les famílies. En
efecte, al llarg de la seva vida
pastoral el sacerdot es troba sobretot
amb famílies. «La presència dels laics
i de les famílies, en particular la
presència femenina, en la formació
sacerdotal, afavoreix l'estima per la
varietat i complementarietat de les
diverses vocacions en l'Església».
[234]



204. Les respostes a les consultes
també expressen amb insistència la
necessitat de la formació d'agents
laics de pastoral familiar amb ajuda
de psicopedagogs, metges de família,
metges comunitaris, assistents
socials, advocats de minoritat i
família, amb obertura a rebre les
aportacions de la psicologia, la
sociologia, la sexologia, i fins i tot el 
counseling. Els professionals,
especialment els que tenen
experiència d'acompanyament,
ajuden a encarnar les propostes
pastorals a les situacions reals i en
les inquietuds concretes de les
famílies. «Els camins i cursos de
formació destinats específicament als
agents de pastoral podran fer-los
idonis per inserir el mateix camí de
preparació al matrimoni en la
dinàmica més àmplia de la vida
eclesial».[235] Una bona capacitació
pastoral és important «sobretot amb
vista de les situacions particulars
d'emergència derivades dels casos de



violència domèstica i d'abús sexual».
[236] Tot això de cap manera no
disminueix, sinó que complementa,
el valor fonamental de la direcció
espiritual, dels inestimables recursos
espirituals de l'Església i de la
Reconciliació sacramental.

Guiar els promesos en el camí de
preparació al matrimoni

205. Els Pares sinodals han dit de
diverses maneres que necessitem
ajudar els joves a descobrir el valor i
la riquesa del matrimoni.[237] Han
de poder percebre l'atractiu d'una
unió plena que eleva i perfecciona la
dimensió social de l'existència,
atorga a la sexualitat el seu major
sentit, alhora que promou el bé dels
fills i els ofereix el millor context per
a la seva maduració i educació.

206. «La complexa realitat social i els
desafiaments que la família està
cridada a afrontar avui requereixen
un compromís més gran de tota la



comunitat cristiana en la preparació
dels promesos al matrimoni. Cal
recordar la importància de les
virtuts. Entre aquestes, la castedat
resulta condició preciosa per al
creixement genuí de l'amor
interpersonal. Respecte a aquesta
necessitat, els Pares sinodals eren
concordes a subratllar l'exigència
d'una major implicació de tota la
comunitat, privilegiant el
testimoniatge de les famílies, a més
d'un arrelament de la preparació al
matrimoni en el camí d'iniciació
cristiana, posant l'accent en el nexe
del matrimoni amb el baptisme i els
altres sagraments. De la mateixa
manera, es va posar en relleu la
necessitat de programes específics
per a la preparació pròxima al
matrimoni que siguin una autèntica
experiència de participació en la vida
eclesial i aprofundeixin en els
diversos aspectes de la vida
familiar».[238]



207. Convido les comunitats
cristianes a reconèixer que
acompanyar el camí d'amor dels
nuvis és un bé per a elles mateixes.
Com bé van dir els bisbes d'Itàlia, els
que es casen són per a la seva
comunitat cristiana «un preciós
recurs, perquè, comprometent-se
amb sinceritat per créixer en l'amor i
en el do recíproc, poden contribuir a
renovar el teixit mateix de tot el cos
eclesial: la particular forma d'amistat
que ells viuen pot esdevenir
contagiosa, i fer créixer en l'amistat i
en la fraternitat la comunitat
cristiana de la qual formen part».
[239] Hi ha diverses maneres
legítimes d'organitzar la preparació
pròxima al matrimoni, i cada
Església local discernirà la que sigui
millor, procurant una formació
adequada que al mateix temps no
allunyi els joves del sagrament. No es
tracta de donar-los tot el Catecisme
ni de saturar amb massa temes.
Perquè aquí també val que «el molt



saber no omple i satisfà l'ànima, sinó
el sentir i assaborir les coses
interiorment».[240] Interessa més la
qualitat que la quantitat, i cal donar
prioritat –juntament amb un renovat
anunci del kerigma– a aquells
continguts que, comunicats de
manera atractiva i cordial, els ajudin
a comprometre en un camí de tota la
vida «amb gran ànim i liberalitat».
[241] Es tracta d'una mena
d’«iniciació» al sagrament del
matrimoni que els aporti els
elements necessaris per poder rebre-
ho amb les millors disposicions i
començar amb certa solidesa la vida
familiar.

208. Convé trobar a més les maneres,
a través de les famílies missioneres,
de les pròpies famílies dels promesos
i de diversos recursos pastorals,
d'oferir una preparació remota que
faci madurar l'amor que es tenen,
amb un acompanyament proper i
testimonial. Solen ser molt útils els



grups de promesos i les ofertes de
xerrades opcionals sobre una
varietat de temes que interessen
realment als joves. No obstant això,
són indispensables alguns moments
personalitzats, perquè el principal
objectiu és ajudar a cada un perquè
aprengui a estimar aquesta persona
concreta amb la qual pretén
compartir tota la vida. Aprendre a
estimar algú no és una cosa que
s'improvisa ni pot ser l'objectiu d'un
breu curs previ a la celebració del
matrimoni. En realitat, cada persona
es prepara per al matrimoni des del
seu naixement. Tot el que la seva
família li ha aportat hauria de
permetre aprendre de la pròpia
història i capacitar per a un
compromís ple i definitiu.
Probablement els qui arriben millor
preparats al casament són els qui
han après dels seus propis pares què
és un matrimoni cristià, on tots dos
s'han elegit sense condicions, i
continuen renovant aquesta decisió.



En aquest sentit, totes les accions
pastorals tendents a ajudar els
matrimonis a créixer en l'amor i a
viure l'Evangeli en la família, són
una ajuda inestimable perquè els
seus fills es preparin per a la seva
futura vida matrimonial. Cal no
oblidar els valuosos recursos de la
pastoral popular. Per donar un
senzill exemple, recordo el dia de
sant Valentí, que en alguns països és
millor aprofitat pels comerciants que
no pas per la creativitat dels pastors.

209. La preparació dels qui ja van
formalitzar un festeig, quan la
comunitat parroquial aconsegueix
acompanyar-los amb un bon temps
d'anticipació, també ha de donar-los
la possibilitat de reconèixer
incompatibilitats o riscos. D'aquesta
manera es pot arribar a advertir que
no és raonable apostar per aquesta
relació, per no exposar-se a un fracàs
previsible que tindrà conseqüències
molt doloroses. El problema és que



l'enlluernament inicial porta a
tractar d'ocultar o de relativitzar
moltes coses, s'evita discrepar, i així
només s’acumulen les dificultats per
a més endavant. Els promesos
haurien de ser estimulats i ajudats
perquè puguin parlar del que cada
un espera d'un eventual matrimoni,
de la seva manera d'entendre el que
és l'amor i el compromís, del que es
desitja de l'altre, del tipus de vida en
comú que es vol projectar. Aquestes
converses poden ajudar a veure que
en realitat els punts de contacte són
escassos, i que la simple atracció
mútua no serà suficient per sostenir
la unió. No hi ha res més volàtil,
precari i imprevisible que el desig, i
no cal encoratjar mai una decisió de
contraure matrimoni si no s'han
aprofundit altres motivacions que
atorguin a aquest compromís
possibilitats reals d'estabilitat.

210. En tot cas, si es reconeixen amb
claredat els punts febles de l'altre, cal



que hi hagi una confiança realista en
la possibilitat d'ajudar a
desenvolupar el millor de la seva
persona per contrarestar el pes de les
seves fragilitats, amb un ferm interès
a promoure’l com a ésser humà. Això
implica acceptar amb sòlida voluntat
la possibilitat d'afrontar algunes
renúncies, moments difícils i
situacions conflictives, i la decisió
ferma de preparar-se per a això.
S'han de detectar els senyals de perill
que podria tenir la relació, per trobar
abans del casament recursos que
permetin afrontar-los amb èxit.
Lamentablement, molts arriben a les
noces sense conèixer-se. Només s'han
distret junts, han fet experiències
junts, però no han enfrontat el
desafiament de mostrar-se a si
mateixos i d'aprendre qui és en
realitat l'altre.

211. Tant la preparació pròxima com
l'acompanyament més perllongat,
han d'assegurar que els promesos no



vegin el casament com el final del
camí, sinó que assumeixin el
matrimoni com una vocació que els
llança cap endavant, amb la ferma i
realista decisió de travessar junts
totes les proves i moments difícils. La
pastoral prematrimonial i la pastoral
matrimonial han de ser sobretot una
pastoral del vincle, on s'aportin
elements que ajudin tant a madurar
l'amor com a superar els moments
durs. Aquestes aportacions no són
únicament conviccions doctrinals, ni
tan sols poden reduir-se als preciosos
recursos espirituals que sempre
ofereix l'Església, sinó que també han
de ser camins pràctics, consells ben
encarnats, tàctiques preses de
l'experiència, orientacions
psicològiques. Tot això configura una
pedagogia de l'amor que no pot
ignorar la sensibilitat actual dels
joves, amb vista a mobilitzar-los
interiorment. Al seu torn, en la
preparació dels promesos, ha de ser
possible indicar llocs i persones,



consultories o famílies disponibles,
on puguin acudir a la recerca d'ajuda
quan sorgeixin dificultats. Però mai
no s'ha d'oblidar la proposta de la
Reconciliació sacramental, que
permet col·locar els pecats i els
errors de la vida passada, i de la
mateixa relació, sota l'influx del
perdó misericordiós de Déu i de la
seva força guaridora.

Preparació de la celebració

212. La preparació pròxima al
matrimoni tendeix a concentrar-se
en les invitacions, els vestits, la festa i
els innombrables detalls que
consumeixen tant el pressupost com
les energies i l'alegria. Els promesos
arriben atabalats i esgotats al
casament, en lloc de dedicar les
millors forces a preparar-se com a
parella per al gran pas que van a
donar junts. Aquesta mentalitat es
reflecteix també en algunes unions
de fet que mai no arriben al



casament perquè pensen en
celebracions massa costoses, en lloc
de donar prioritat a l'amor mutu i a
la seva formalització davant els
altres. Estimats promesos: Tingueu la
valentia de ser diferents, no us
deixeu devorar per la societat del
consum i de l'aparença. El que
importa és l'amor que us uneix,
enfortit i santificat per la gràcia.
Vosaltres sou capaços d'optar per un
festeig auster i senzill, per col·locar
l'amor per sobre de tot. Els agents de
pastoral i la comunitat sencera
poden ajudar a fer que aquesta
prioritat esdevingui la normalitat i
no l'excepció.

213. En la preparació més immediata
és important il·luminar els nuvis per
viure amb molta profunditat la
celebració litúrgica, ajudant-los a
percebre i viure el sentit de cada
gest. Recordem que un compromís
tan gran com el que expressa el
consentiment matrimonial, i la unió



dels cossos que consumeix el
matrimoni, quan es tracta de dos
batejats, només es poden interpretar
com uns signes de l'amor del Fill de
Déu fet carn i unit amb la seva
Església en aliança d'amor. En els
batejats, les paraules i els gestos
esdevenen un llenguatge eloqüent de
la fe. El cos, amb els significats que
Déu ha volgut infondre en crear-lo
«es transforma en el llenguatge dels
ministres del sagrament, conscients
que en el pacte conjugal es manifesta
i es realitza el misteri».[242]

214. De vegades, els nuvis no
perceben el pes teològic i espiritual
del consentiment, que il·lumina el
significat de tots els gestos posteriors.
Cal destacar que aquestes paraules
no poden ser reduïdes al present;
impliquen una totalitat que inclou el
futur: «fins que la mort us separi». El
sentit del consentiment mostra que
«llibertat i fidelitat no s'oposen, més
aviat se sostenen mútuament, tant en



les relacions interpersonals, com en
les socials. Efectivament, pensem en
els danys que produeixen, en la
civilització de la comunicació global,
la inflació de promeses incomplertes
[...] L'honor de la paraula donada, la
fidelitat a la promesa, no es poden
comprar ni vendre. No es poden
imposar amb la força, però tampoc
custodiar sense sacrifici».[243]

215. Els bisbes de Kenya van advertir
que, «massa centrats en el dia del
casament, els futurs esposos
s'obliden que estan preparant-se per
un compromís que dura tota la vida».
[244] Cal ajudar a advertir que el
sagrament no és només un moment
que després passa a formar part del
passat i dels records, perquè exerceix
la seva influència sobre tota la vida
matrimonial, de manera permanent.
[245] El significat procreador de la
sexualitat, el llenguatge del cos, i els
gestos d'amor viscuts en la història
d'un matrimoni, esdevenen una



«ininterrompuda continuïtat del
llenguatge litúrgic» i «la vida
conjugal ve a ser, en algun sentit,
litúrgia».[246]

216. També es pot meditar amb les
lectures bíbliques i enriquir la
comprensió dels anells que
s'intercanvien, o d'altres signes que
formin part del ritu. Però no seria bo
que s'arribi al casament sense haver
pregat junts, l'un per l'altre,
demanant ajuda a Déu per ser fidels i
generosos, preguntant junts a Déu
què és el que ell espera d'ells, i fins i
tot consagrant el seu amor davant
d'una imatge de Maria. Els que els
acompanyin en la preparació del
matrimoni haurien d’orientar-los
perquè sàpiguen viure aquests
moments de pregària que poden fer-
los molt bé. «La litúrgia nupcial és
esdeveniment únic, que es viu en el
context familiar i social d’una festa.
El primer dels signes de Jesús tingué
lloc al banquet de les noces de Canà:



el vi bo del miracle del Senyor, que
alegra el naixement d’una nova
família, és el vi nou de l’Aliança de
Crist amb els homes i les dones de
tots els temps. [...] Sovint, el
celebrant té l’oportunitat d’adreçar-
se a una assemblea composta de
persones que participen poc a la vida
eclesial o pertanyen a una altra
confessió cristiana o comunitat
religiosa. Es tracta d’una preciosa
ocasió d’anunci de l’Evangeli de
Crist».[247]

Acompanyar en els primers anys
de la vida matrimonial

217. Hem de reconèixer com un gran
valor que es comprengui que el
matrimoni és una qüestió d'amor,
que només poden casar-se els que es
trien lliurement i s'estimen. No
obstant això, quan l'amor es
converteix en una simple atracció o
en una afectivitat difusa, això fa que
els cònjuges pateixin una



extraordinària fragilitat quan
l'afectivitat entra en crisi o quan
l'atracció física decau. Atès que
aquestes confusions són freqüents,
esdevé imprescindible acompanyar
en els primers anys de la vida
matrimonial per enriquir i
aprofundir la decisió conscient i
lliure de pertànyer i d'estimar-se fins
al final. Moltes vegades, el temps de
festeig no és suficient, la decisió de
casar-se es precipita per diverses
raons i, com si no n'hi hagués prou,
la maduració dels joves s'ha retardat.
Llavors, els nous esposos han de
completar aquest procés que s'hauria
d'haver realitzat durant el festeig.

218. D'altra banda, vull insistir que
un desafiament de la pastoral
matrimonial és ajudar a descobrir
que el matrimoni no es pot entendre
com una cosa acabada. La unió és
real, és irrevocable, i ha estat
confirmada i consagrada pel
sagrament del matrimoni. Però en



unir-se, els esposos esdevenen
protagonistes, amos de la seva
història i creadors d'un projecte que
cal tirar endavant junts. La mirada es
dirigeix al futur que cal construir dia
a dia amb la gràcia de Déu i, per això
mateix, al cònjuge no se li exigeix
que sigui perfecte. Cal deixar de
banda els miratges i acceptar-lo com
és: inacabat, cridat a créixer, en
procés. Quan la mirada cap al
cònjuge és constantment crítica, això
indica que no s'ha assumit el
matrimoni també com un projecte a
construir junts, amb paciència,
comprensió, tolerància i generositat.
Això porta a fer que l'amor sigui
substituït a poc a poc per una mirada
inquisidora i implacable, pel control
dels mèrits i drets de cada un, pels
reclams, la competència i
l'autodefensa. Així es tornen
incapaços de fer-se càrrec l'un de
l'altre per a la maduració dels dos i
per al creixement de la unió. Als
nous matrimonis cal mostrar-los això



amb claredat realista des de l'inici,
de manera que prenguin consciència
que «estan començant». El sí que es
van donar és l'inici d'un itinerari,
amb un objectiu capaç de superar el
que plantegin les circumstàncies i els
obstacles que s'interposen. La
benedicció rebuda és una gràcia i un
impuls per aquest camí sempre
obert. Sol ajudar els qui s’asseuen a
dialogar per elaborar el seu projecte
concret en els seus objectius, els seus
instruments, els seus detalls.

219. Recordo un refrany que deia
que l'aigua estancada es corromp, es
fa malbé. És el que passa quan
aquesta vida de l'amor en els primers
anys del matrimoni s'estanca, deixa
d'estar en moviment, deixa de tenir
aquesta inquietud que l'empeny cap
endavant. La dansa cap endavant
amb aquest amor jove, la dansa amb
aquests ulls sorpresos cap a
l'esperança, no ha d'aturar-se. En el
festeig i en els primers anys del



matrimoni l'esperança és la que
porta la força del llevat, la que fa
mirar més enllà de les
contradiccions, dels conflictes, de les
conjuntures, la que sempre fa veure
més enllà. És la que posa en marxa
tota inquietud per mantenir-se en un
camí de creixement. La mateixa
esperança ens convida a viure de ple
el present, posant el cor en la vida
familiar, perquè la millor manera de
preparar i consolidar el futur és
viure bé el present.

220. El camí implica passar per
diferents etapes que convoquen a
donar-se amb generositat: de
l'impacte inicial, caracteritzat per
una atracció marcadament sensible,
es passa a la necessitat de l'altre
percebut com a part de la pròpia
vida. D'allí es passa al gust de la
pertinença mútua, després a la
comprensió de la vida sencera com
un projecte dels dos, a la capacitat de
posar la felicitat de l'altre per sobre



de les pròpies necessitats, i al goig de
veure el propi matrimoni com un bé
per a la societat. La maduració de
l'amor implica també aprendre a
«negociar». No és una actitud
interessada o un joc de tipus
comercial, sinó en definitiva un
exercici de l'amor mutu, perquè
aquesta negociació és un entramat de
recíproques ofrenes i renúncies per
al bé de la família. A cada nova etapa
de la vida matrimonial cal seure a
tornar a negociar els acords, de
manera que no hi hagi guanyadors i
perdedors sinó que tots dos guanyin.
A la llar les decisions no es prenen
unilateralment, i els dos
comparteixen la responsabilitat per
la família, però cada llar és única i
cada síntesi matrimonial és diferent.

221. Una de les causes que porten a
ruptures matrimonials és tenir
expectatives massa altes sobre la
vida conjugal. Quan es descobreix la
realitat, més limitada i desafiant que



el que s'havia somiat, la solució no és
pensar ràpidament i
irresponsablement en la separació,
sinó assumir el matrimoni com un
camí de maduració, on cada un dels
cònjuges és un instrument de Déu
per fer créixer l'altre. És possible el
canvi, el creixement, el
desenvolupament de les
potencialitats bones que cadascú
porta en si. Cada matrimoni és una
«història de salvació», i això suposa
que es parteix d'una fragilitat que,
gràcies al do de Déu i a una resposta
creativa i generosa, va donant pas a
una realitat cada vegada més sòlida i
preciosa. Potser la missió més gran
d'un home i una dona en l'amor sigui
aquesta, la de fer-se l'un a l'altre més
home o més dona. Fer créixer és
ajudar l'altre a modelar-se en la seva
pròpia identitat. Per això l'amor és
artesanal. Quan un llegeix el
passatge de la Bíblia sobre la creació
de l'home i de la dona, veu que Déu
primer plasma l'home (cf. Gn 2,7),



després s'adona que falta alguna cosa
essencial i plasma la dona, i llavors
escolta la sorpresa de l'home: «Ah,
ara sí, aquesta sí!». I després, un
sembla escoltar aquest bell diàleg on
l'home i la dona es van descobrint.
Perquè fins i tot en els moments
difícils l'altre torna a sorprendre i
s'obren noves portes per al
retrobament, com si fos la primera
vegada; i en cada nova etapa es
tornen a "plasmar" l'un a l'altre.
L'amor fa que l’un esperi l'altre i
exerciti aquesta paciència pròpia de
l'artesà heretada de Déu.

222. L'acompanyament ha
d'encoratjar als esposos a ser
generosos en la comunicació de la
vida. «D’acord amb el caràcter
personal i humanament complet de
l’amor conjugal, el camí just per a la
planificació familiar és el d’un diàleg
consensual entre els esposos, del
respecte dels temps i de la
consideració de la dignitat del



parçoner. En aquest sentit l’Encíclica 
Humanae Vitae (cf. 10-14) i
l’Exhortació Apostòlica Familiaris
Consortio (cf. 14; 28-35) han de ser
redescobertes amb la finalitat de
despertar la disponibilitat a procrear
en contrast amb una mentalitat
sovint hostil a la vida. [...] L’opció
responsable d’esdevenir pares
pressuposa la formació de la
consciència, que és “el nucli més
secret i el lloc sagrat de l’home, on ell
està sol amb Déu, la veu del qual
ressona en la intimitat” (Gaudium et
spes, 16). Com més els esposos
cerquen d’escoltar en la seva
consciència Déu i els seus
manaments (cf. Rm 2,15), i es fan
acompanyar espiritualment, més la
seva decisió serà íntimament lliure
d’un albir subjectiu i de l’adequació a
les maneres de comportar-se del seu
ambient».[248] Continua vigent el
que es va dir amb claredat en el
Concili Vaticà II: «Els cònjuges [...] de
comú acord i en un esforç comú, es



formaran un judici recte tenint en
compte tant el propi bé personal com
el dels fills, ja nascuts o que es
preveu que han de néixer, valorant
les condicions dels temps i de l'estat
de la vida, tant en l’aspecte material
com en l’espiritual, i, finalment,
salvaguardant l’escala de valors del
bé de la comunitat familiar, de la
societat temporal i de la mateixa
Església. En darrera instància, són els
mateixos cònjuges els qui han
d'emetre aquest judici davant Déu ».
[249] D'altra banda, «s'ha de
promoure l'ús dels mètodes basats en
els "ritmes naturals de
fecunditat" (Humanae vitæ, 11).
També s'ha de fer veure que "aquests
mètodes respecten el cos dels
esposos, fomenten l'afecte entre ells i
afavoreixen l'educació d'una llibertat
autèntica" (Catecisme de l'Església
Catòlica, 2370), insistint sempre que
els fills són un meravellós do de Déu,
una alegria per als pares i per a



l'Església. A través d'ells el Senyor
renova el món».[250]

Alguns recursos

223. Els Pares sinodals han indicat
que «els primers anys de matrimoni
són un període vital i delicat durant
el qual els cònjuges creixen en la
consciència dels desafiaments i del
significat del matrimoni. D'aquí
l'exigència d'un acompanyament
pastoral que continuï després de la
celebració del sagrament (cf. 
Familiaris consortio, 3a part). Resulta
de gran importància en aquesta
pastoral la presència d'esposos amb
experiència. La parròquia es
considera el lloc on els cònjuges
experts poden oferir la seva
disponibilitat a ajudar els més joves,
amb l'eventual suport d'associacions,
moviments eclesials i noves
comunitats. Cal encoratjar els
esposos a una actitud fonamental
d'acollida del gran do dels fills. Cal



ressaltar la importància de
l'espiritualitat familiar, de la
pregària i de la participació en
l'Eucaristia dominical, i encoratjar
els cònjuges a reunir-se regularment
perquè creixi la vida espiritual i la
solidaritat en les exigències
concretes de la vida. Litúrgies,
pràctiques de devoció i Eucaristies
celebrades per a les famílies, sobretot
en l'aniversari del matrimoni, han
estat mencionades com ocasions
vitals per afavorir l'evangelització
mitjançant la família».[251]

224. Aquest camí és una qüestió de
temps. L'amor necessita temps
disponible i gratuït, que col·loqui
altres coses en un segon lloc. Cal
temps per dialogar, per abraçar-se
sense pressa, per compartir
projectes, per escoltar-se, per mirar-
se, per valorar-se, per enfortir la
relació. A vegades, el problema és el
ritme frenètic de la societat, o els
temps que imposen els compromisos



laborals. Altres vegades, el problema
és que el temps que es passa junts no
té qualitat. Només compartim un
espai físic però sense prestar-nos
atenció l'un a l'altre. Els agents
pastorals i els grups matrimonials
haurien d'ajudar els matrimonis
joves o fràgils a aprendre a trobar-se
en aquests moments, a aturar-se l'un
davant l'altre, i fins i tot a compartir
moments de silenci que els obliguin a
experimentar la presència del
cònjuge.

225. Els matrimonis que tenen una
bona experiència d'aprenentatge en
aquest sentit poden aportar els
recursos pràctics que els han estat
d'utilitat: la programació dels
moments per estar junts
gratuïtament, els temps de recreació
amb els fills, les diverses maneres de
celebrar coses importants, els espais
d'espiritualitat compartida. Però
també poden ensenyar recursos que
ajuden a omplir de contingut i de



sentit aquests moments, per
aprendre a comunicar-se millor. Això
és molt important quan s'ha apagat
la novetat del festeig. Perquè, quan
no se sap què fer amb el temps
compartit, un o altre dels cònjuges
acabarà refugiant-se en la tecnologia,
inventarà altres compromisos,
buscarà altres braços, o escaparà
d'una intimitat incòmoda.

226. Als joves esposos també cal
estimular-los a crear hàbits propis,
que ofereixin una sana sensació
d'estabilitat i de seguretat, i que es
construeixen amb una sèrie de
rituals quotidians compartits. És bo
donar-se sempre un petó al matí,
beneir-se cada nit, esperar l'altre i
rebre’l quan arriba, tenir alguna
sortida junts, compartir tasques
domèstiques. Però al mateix temps és
bo tallar la rutina amb la festa, no
perdre la capacitat de celebrar en
família, d'alegrar i de festejar les
experiències boniques. Necessiten



sorprendre’s junts pels dons de Déu i
alimentar junts l'entusiasme per
viure. Quan se sap celebrar, aquesta
capacitat renova l'energia de l'amor,
l'allibera de la monotonia, i omple de
color i d'esperança la rutina diària.

227. Els pastors hem d'encoratjar les
famílies a créixer en la fe. Per això és
bo animar la confessió freqüent, la
direcció espiritual, l'assistència a
recessos. Però convé no deixar de
convidar a crear espais setmanals de
pregària familiar, perquè «la família
que prega unida roman unida». Al
seu torn, quan visitem les llars,
hauríem de convocar tots els
membres de la família a un moment
per pregar els uns pels altres i per
posar la família en les mans del
Senyor. Alhora, convé encoratjar
cadascun dels cònjuges a tenir
moments de pregària en solitud
davant Déu, perquè cada un té les
seves creus secretes. Per què no
explicar a Déu allò que pertorba el



cor, o demanar-li la força per curar
les pròpies ferides, i implorar les
llums que es necessiten per poder
mantenir el mateix compromís? Els
Pares sinodals també van remarcar
que «la Paraula de Déu és font de
vida i d’espiritualitat per a la família.
Tota la pastoral familiar s'ha de
deixar modelar interiorment i
formar els membres de l'Església
domèstica mitjançant la lectura orant
i eclesial de la Sagrada Escriptura. La
Paraula de Déu no solament és una
bona nova per a la vida privada de
les persones, sinó també un criteri de
judici i una llum per al discerniment
dels diversos desafiaments que han
d'afrontar els cònjuges i les famílies».
[252]

228. És possible que un dels dos
cònjuges no sigui batejat, o que no
vulgui viure els compromisos de la
fe. En aquest cas, el desig de l'altre de
viure i créixer com a cristià fa que la
indiferència d'aquest cònjuge sigui



viscuda amb dolor. Tanmateix, és
possible trobar alguns valors comuns
que es puguin compartir i cultivar
amb entusiasme. De totes maneres,
estimar el cònjuge incrèdul, donar-li
felicitat, alleujar els seus sofriments i
compartir la vida amb ell és un
veritable camí de santificació. D'altra
banda, l'amor és un do de Déu, i allí
on es vessa fa sentir la seva força
transformadora, de maneres de
vegades misterioses, fins al punt que
«el marit no creient queda santificat
per la dona, i la dona no creient
queda santificada pel marit
creient» (1Co 7,14).

229. Les parròquies, els moviments,
les escoles i altres institucions de
l'Església poden desplegar diverses
mediacions per tenir cura de les
famílies i revifar-les. Per exemple, a
través de recursos com ara: reunions
de matrimonis veïns o amics,
recessos breus per a matrimonis,
xerrades d'especialistes sobre



problemàtiques molt concretes de la
vida familiar, centres
d'assessorament matrimonial, agents
missioners orientats a conversar
amb els matrimonis sobre les seves
dificultats i anhels, consultories
sobre diferents situacions familiars
(addiccions, infidelitat, violència
familiar), espais d'espiritualitat,
tallers de formació per a pares amb
fills problemàtics, assemblees
familiars. La secretaria parroquial
hauria de comptar amb la possibilitat
d'acollir amb cordialitat i d'atendre
les urgències familiars, o de derivar
fàcilment cap als qui puguin ajudar-
los. També hi ha un suport pastoral
que es dóna en els grups de
matrimonis, tant de servei com de
missió, de pregària, de formació, o de
suport mutu. Aquests grups
ofereixen l'ocasió de donar, de viure
l'obertura de la família als altres, de
compartir la fe, però al mateix temps
són un mitjà per enfortir el
matrimoni i fer-lo créixer.



230. És veritat que molts matrimonis
desapareixen de la comunitat
cristiana després del casament, però
moltes vegades malbaratem algunes
ocasions en què tornen a fer-se
presents, on podríem proposar-los
novament de manera atractiva l'ideal
del matrimoni cristià i apropar-los a
espais d'acompanyament: em
refereixo, per exemple, al baptisme
d'un fill, a la primera comunió, o
quan participen d'un funeral o del
casament d'un parent o amic.
Gairebé tots els matrimonis
reapareixen en aquestes ocasions,
que podrien ser millor aprofitades.
Un altre camí d'acostament és la
benedicció de les llars o la visita
d'una imatge de la Mare de Déu, que
donen l'ocasió per desenvolupar un
diàleg pastoral sobre la situació de la
família. També pot ser útil assignar a
matrimonis més crescuts la tasca
d'acompanyar matrimonis més
recents del seu propi veïnat, per
visitar-los, acompanyar-los en els



seus començaments i proposar-los un
camí de creixement. Amb el ritme de
vida actual, la majoria dels
matrimonis no estaran disposats a
reunions freqüents, i no podem
reduir-nos a una pastoral de petites
elits. Avui, la pastoral familiar ha de
ser fonamentalment missionera, en
sortida, en proximitat, en lloc de
reduir-se a ser una fàbrica de cursos
als quals pocs hi assisteixen.

Il·luminar crisi, angoixes i
dificultats

231. Una paraula per als qui en
l'amor ja han envellit el vi nou del
festeig. Quan el vi envelleix amb
aquesta experiència del camí, hi
apareix, hi floreix en tota la seva
plenitud, la fidelitat dels petits
moments de la vida. És la fidelitat de
l'espera i de la paciència. Aquesta
fidelitat plena de sacrificis i de goigs
va com florint a l'edat en què tot
esdevé ranci i els ulls es posen



brillants en contemplar els fills dels
seus fills. Així era des del principi,
però això ja s’ha fet conscient,
assentat, madurat en la sorpresa
quotidiana del redescobriment dia
rere dia, any rere any. Com
ensenyava sant Joan de la Creu, «els
vells amadors són els ja exercitats i
provats». Ells «ja no tenen aquells
bulls sensitius ni aquelles fúries i
focs fervorosos per fora, sinó que
degusten la suavitat del vi d'amor ja
ben cuit en la seva substància, ja
fermentat i posat allà dins en
l'ànima».[253] Això suposa haver
estat capaços de superar junts les
crisis i els temps d'angoixa, sense
escapar dels desafiaments ni amagar
les dificultats.

El repte de les crisis

232. La història d'una família està
solcada per crisis de tota mena, que
també són part de la seva dramàtica
bellesa. Cal ajudar a descobrir que



una crisi superada no porta a una
relació amb menor intensitat sinó a
millorar, assentar i madurar el vi de
la unió. No es conviu per ser cada
vegada menys feliços, sinó per
aprendre a ser feliços d'una manera
nova, a partir de les possibilitats que
obre una nova etapa. Cada crisi
implica un aprenentatge que permet
incrementar la intensitat de la vida
compartida, o almenys trobar un nou
sentit a l'experiència matrimonial.
De cap manera cal no resignar-se a
una corba descendent, a un
deteriorament inevitable, a una
suportable mediocritat. Al contrari,
quan el matrimoni s'assumeix com
una tasca, que implica també superar
obstacles, cada crisi es percep com
l'ocasió per arribar a beure junts el
millor vi. És bo acompanyar els
cònjuges perquè puguin acceptar les
crisis que arribin, recollir el guant i
fer-los un lloc en la vida familiar. Els
matrimonis experimentats i formats
han d'estar disposats a acompanyar-



ne d’altres en aquest descobriment,
de manera que les crisis no els
espantin ni els portin a prendre
decisions precipitades. Cada crisi
amaga una bona notícia que cal
saber escoltar afinant l'oïda del cor.

233. La reacció immediata és resistir-
se davant el desafiament d'una crisi,
posar-se a la defensiva per sentir que
escapa al propi control, perquè
mostra la insuficiència de la pròpia
manera de viure, i això incomoda.
Llavors es fa servir el recurs de
negar els problemes, amagar-los,
relativitzar la seva importància,
apostar només al pas del temps. Però
això retarda la solució i porta a
consumir molta energia en un
ocultament inútil que complicarà
encara més les coses. Els vincles es
van deteriorant i es va consolidant
un aïllament que danya la intimitat.
En una crisi no assumida, el que més
es perjudica és la comunicació.
D'aquesta manera, a poc a poc, algú



que era «la persona que estimo»
passa a ser «qui m'acompanya
sempre en la vida», després només
«el pare o la mare dels meus fills», i,
al final, «un estrany ».

234. Per enfrontar una crisi es
necessita estar presents. És difícil,
perquè de vegades les persones
s'aïllen per no manifestar el que
senten, s’arraconen en el silenci
mesquí i trampós. A hores d'ara
convé crear espais per a comunicar-
se de cor a cor. El problema és que es
torna més difícil comunicar-se així
en un moment de crisi si mai no s’ha
après a fer-ho. És tota una art que
s'aprèn en temps de calma, per
posar-la en pràctica en els temps
durs. Cal ajudar a descobrir les
causes més ocultes en els cors dels
cònjuges, i a enfrontar-les com un
part que passarà i deixarà un nou
tresor. Però les respostes a les
consultes realitzades remarquen que
en situacions difícils o crítiques la



majoria no acudeix a
l'acompanyament pastoral, ja que no
el sent comprensiu, proper, realista,
encarnat. Per això, tractem ara
d'acostar-nos a les crisis
matrimonials amb una mirada que
no ignori la seva càrrega de dolor i
d'angoixa.

235. Hi ha crisis comunes que solen
donar-se en tots els matrimonis, com
la crisi dels començaments, quan cal
aprendre a compatibilitzar les
diferències i a desprendre’s dels
pares; o la crisi de l'arribada del fill,
amb els seus nous desafiaments
emocionals; la crisi de la criança, que
canvia els hàbits del matrimoni; la
crisi de l'adolescència del fill, que
exigeix moltes energies,
desestabilitza als pares i de vegades
els enfronta entre si; la crisi del «niu
buit», que obliga la parella a mirar-se
novament a si mateixa; la crisi que
s'origina en la vellesa dels pares dels
cònjuges, que reclamen més



presència, cures i decisions difícils.
Són situacions exigents, que
provoquen pors, sentiments de culpa,
depressions o cansaments que poden
afectar greument la unió.

236. A aquestes se sumen les crisis
personals que incideixen en la
parella, relacionades amb dificultats
econòmiques, laborals, afectives,
socials, espirituals. I s'agreguen
circumstàncies inesperades que
poden alterar la vida familiar, i que
exigeixen un camí de perdó i
reconciliació. Al mateix temps que
intenta donar el pas del perdó, cada
un ha de preguntar amb serena
humilitat si no ha creat les
condicions per a exposar l'altre a
cometre certs errors. Algunes
famílies sucumbeixen quan els
cònjuges es culpen mútuament, però
«l'experiència mostra que, amb un
ajut adequat i amb l'acció de
reconciliació de la gràcia, un gran
percentatge de crisi matrimonials se



superen de manera satisfactòria.
Saber perdonar i sentir-se perdonats
és una experiència fonamental en la
vida familiar».[254] «El difícil art de
la reconciliació, que requereix el
suport de la gràcia, necessita la
generosa col·laboració de familiars i
amics, i de vegades fins i tot d'ajuda
externa i professional».[255]

237. Es dóna sovint que, quan un
sent que no rep el que desitja, o que
no es compleix el que somiava, això
sembla ser suficient per donar fi a un
matrimoni. Així no hi haurà
matrimoni que duri. A vegades, per
decidir que tot s’ha acabat n’hi ha
prou amb una insatisfacció, una
absència en un moment en què es
necessitava l'altre, un orgull ferit o
un temor difús. Hi ha situacions
pròpies de la inevitable fragilitat
humana, a les quals s'atorga una
càrrega emotiva massa gran. Per
exemple, la sensació de no ser
completament correspost, la gelosia,



les diferències que sorgeixin entre
els dos, l'atractiu que desperten
altres persones, els nous interessos
que tendeixen a apoderar-se del cor,
els canvis físics del cònjuge, i tantes
altres coses que, més que atemptats
contra l'amor, són oportunitats que
conviden a recrear-lo un cop més.

238. En aquestes circumstàncies,
alguns tenen la maduresa necessària
per tornar a escollir l'altre com a
company de camí, més enllà dels
límits de la relació, i accepten amb
realisme que no pugui satisfer tots
els somnis acariciats. Eviten
considerar-se els únics màrtirs,
valoren les petites o limitades
possibilitats que els dóna la vida en
família i aposten per enfortir el
vincle en una construcció que
demanarà temps i esforç. Perquè en
el fons reconeixen que cada crisi és
com un nou «sí» que fa possible que
l'amor reneixi enfortit, transfigurat,
madurat, il·luminat. A partir d'una



crisi es té la valentia de buscar les
arrels profundes del que està
passant, de tornar a negociar els
acords bàsics, de trobar un nou
equilibri i de caminar junts una
etapa nova. Amb aquesta actitud de
constant obertura es poden afrontar
moltes situacions difícils. De totes
maneres, reconeixent que la
reconciliació és possible, avui
descobrim que «un ministeri dedicat
a aquells la relació matrimonial dels
quals s'ha trencat sembla
particularment urgent».[256]

Velles ferides

239. És comprensible que en les
famílies hi hagi moltes crisis quan
algun dels seus membres no ha
madurat la seva manera de
relacionar-se, perquè no ha curat
ferides d'alguna etapa de la seva
vida. La pròpia infància o la pròpia
adolescència mal viscudes són brou
de cultiu per a crisis personals que



acaben afectant el matrimoni. Si tots
fossin persones que han madurat
normalment, les crisis serien menys
freqüents o menys doloroses. Però el
fet és que de vegades les persones
necessiten realitzar als quaranta
anys una maduració endarrerida que
s'hauria d'haver assolit al final de
l'adolescència. De vegades s’estima
amb un amor egocèntric propi de
l’infant, fixat en una etapa on la
realitat es distorsiona i es viu el
capritx que tot giri al voltant del
propi jo. És un amor insaciable, que
crida o plora quan no té el que
desitja. Altres vegades s’estima amb
un amor fixat en una etapa
adolescent, marcat per la
confrontació, la crítica àcida, l'hàbit
de culpar els altres, la lògica del
sentiment i de la fantasia, on els
altres han d'omplir els propis buits o
seguir els propis capricis.

240. Molts acaben la seva infantesa
sense haver sentit mai que són



estimats incondicionalment, i això
fereix la seva capacitat de confiar i
de donar-se. Una relació mal viscuda
amb els propis pares i germans, que
mai no ha estat guarida, reapareix i
fa malbé la vida conjugal. Llavors cal
fer un procés d'alliberament que mai
no es va enfrontar. Quan la relació
entre els cònjuges no funciona bé,
abans de prendre decisions
importants convé assegurar-se que
cada un hagi fet aquest camí de
curació de la pròpia història. Això
exigeix reconèixer la necessitat de
guarir, de demanar amb insistència
la gràcia de perdonar i de perdonar-
se, d’acceptar ajuda, de buscar
motivacions positives i de tornar a
intentar-ho una vegada i una altra.
Cada un ha de ser molt sincer amb si
mateix per reconèixer que la seva
manera de viure l'amor té aquestes
immadureses. Per més que sembli
evident que tota la culpa és de l'altre,
mai no és possible superar una crisi
esperant que només canviï l'altre.



També cal preguntar-se per les coses
que un mateix podria madurar o
curar per afavorir la superació del
conflicte.

Acompanyar després de ruptures i
divorcis

241. En alguns casos, la valoració de
la dignitat pròpia i del bé dels fills
exigeix posar un límit ferm a les
pretensions excessives de l'altre, a
una gran injustícia, a la violència o a
una falta de respecte que ha
esdevingut crònica. Cal reconèixer
que «hi ha casos on la separació és
inevitable. A vegades pot arribar a
ser fins i tot moralment necessària,
quan precisament es tracta de
sostreure el cònjuge més feble, o els
fills petits, de les ferides més greus
causades per la prepotència i la
violència, el desànim i l'explotació,
l'allunyament i la indiferència».[257]
Però «s'ha de considerar com un
remei extrem, després que qualsevol



intent raonable hagi estat inútil».
[258]

242. Els Pares van indicar que «un
discerniment particular és
indispensable per acompanyar
pastoralment els separats, els
divorciats, els abandonats. Cal acollir
i valorar especialment el dolor dels
qui han patit injustament la
separació, el divorci o
l'abandonament, o bé, s'han vist
obligats a trencar la convivència pels
maltractaments del cònjuge. El perdó
per la injustícia soferta no és fàcil,
però és un camí que la gràcia fa
possible. D'aquí la necessitat d'una
pastoral de la reconciliació i de la
mediació, a través de centres
d'escolta especialitzats que caldria
establir en les diòcesis».[259] Al
mateix temps, «cal encoratjar les
persones divorciades que no s'han
tornat a casar –que sovint són
testimonis de la fidelitat
matrimonial– a trobar en l'Eucaristia



l'aliment que les sostingui en el seu
estat. La comunitat local i els pastors
han d'acompanyar aquestes persones
amb sol·licitud, sobretot quan hi ha
fills o la seva situació de pobresa és
greu».[260] Un fracàs familiar es
torna molt més traumàtic i dolorós
quan hi ha pobresa, perquè hi ha
molts menys recursos per reorientar
l'existència. Una persona pobra que
perd l'àmbit de la tutela de la família
queda doblement exposada a
l'abandonament i a tota mena de
riscos per a la seva integritat.

243. A les persones divorciades que
viuen una nova unió, és important
fer-los sentir que són part de
l'Església, que «no estan
excomunicades» i no són tractades
com a tals, perquè sempre integren
la comunió eclesial.[261] Aquestes
situacions «exigeixen un atent
discerniment i un acompanyament
amb gran respecte, evitant tot
llenguatge i actitud que les faci sentir



discriminades, i promovent la seva
participació en la vida de la
comunitat. Per a la comunitat
cristiana, fer-se’n càrrec no implica
un afebliment de la seva fe i del seu
testimoniatge sobre la
indissolubilitat matrimonial, sinó
que, amb aquesta atenció, expressa
la seva caritat».[262]

244. D'altra banda, un gran nombre
de Pares «va subratllar la necessitat
de fer més accessibles i àgils,
possiblement totalment gratuïts, els
processos per al reconeixement dels
casos de nul·litat».[263] La lentitud
dels processos irrita i cansa la gent.
Els meus dos recents documents
sobre aquesta matèria[264] han
portat a una simplificació dels
processos per a una eventual
declaració de nullitat matrimonial. A
través d'ells també he volgut «fer
evident que el mateix Bisbe en la
seva Església, de la qual és constituït
pastor i cap, és per això mateix jutge



entre els fidels que se li han confiat».
[265] Per això, «l’aplicació d’aquests
documents constitueix, doncs, una
gran responsabilitat per als
Ordinaris diocesans, cridats a judicar
ells mateixos algunes causes, i de
totes maneres, a assegurar un accés
més fàcil dels fidels a la justícia. això
implica la preparació d’un personal
suficient, compost de clergues i laics,
que es consagri d’una manera
prioritària a aquest servei eclesial.
Serà, doncs, necessari posar a
disposició de les persones separades
o de les parelles en crisi, un servei
d’informació, de consell i de
mediació, lligat a la pastoral familiar,
que podrà igualment acollir les
persones amb vista de la recerca
preliminar al procés matrimonial (cf.
Mitis Iudex Dominus Iesus, art. 2-3)».
[266]

245. Els Pares sinodals també han
destacat «les conseqüències de la
separació o del divorci sobre els fills,



en qualsevol cas víctimes innocents
de la situació».[267] Per sobre de
totes les consideracions que vulguin
fer-se, ells són la primera
preocupació, que no ha de ser
enfosquida per qualsevol altre
interès o objectiu. Als pares separats
els prego: «Mai, mai, mai no heu de
prendre el fill com a ostatge. Us heu
separat per moltes dificultats i
motius, la vida us ha donat aquesta
prova, però que no siguin els fills els
qui carreguin el pes d'aquesta
separació, que no siguin usats com a
ostatges contra l'altre cònjuge. Que
creixin escoltant que la mare parla
bé del pare, encara que no estiguin
junts, i que el pare parla bé de la
mare».[268] És una irresponsabilitat
danyar la imatge del pare o de la
mare amb l'objecte d'acaparar
l'afecte del fill, per venjar-se o per
defensar-se, perquè això afectarà la
vida interior d'aquest infant i
provocarà ferides difícils de curar.



246. L'Església, tot i que comprèn les
situacions conflictives que han de
travessar els matrimonis, no pot
deixar de ser veu dels més fràgils,
que són els fills que pateixen, moltes
vegades en silenci. Avui, «malgrat la
nostra sensibilitat aparentment
evolucionada, i totes les nostres
refinades anàlisis psicològiques, em
pregunto si no ens hem anestesiat
també respecte a les ferides de
l'ànima dels infants [...] ¿Sentim el
pes de la muntanya que aixafa el
ànima d'un infant, en les famílies on
es tracta malament i es fa el mal, fins
a trencar el vincle de la fidelitat
conjugal?».[269] Aquestes males
experiències no ajuden a fer
madurar aquests infants perquè
siguin capaços de compromisos
definitius. Per això, les comunitats
cristianes no han de deixar sols els
pares divorciats en nova unió. Al
contrari, els han d'incloure i els han
d’acompanyar en la seva funció
educativa. Perquè, «¿com podrem



recomanar a aquests pares que facin
tot el possible per educar els fills en
la vida cristiana, donant-los
l'exemple d'una fe ben i practicada, si
els tinguéssim allunyats de la vida en
comunitat, com si estiguessin
excomunicats? S'ha de obrar de tal
manera que no se sumin altres pesos
més dels que els fills, en aquestes
situacions, ja han de carregar».[270]
Ajudar a curar les ferides dels pares i
ajudar-los espiritualment, és un bé
també per als fills, els quals
necessiten el rostre familiar de
l'Església que els doni suport en
aquesta experiència traumàtica. El
divorci és un mal, i és molt
preocupant el creixement del
nombre de divorcis. Per això, sens
dubte, la nostra tasca pastoral més
important pel que fa a les famílies, és
enfortir l'amor i ajudar a curar les
ferides, de manera que puguem
prevenir l'avanç d'aquest drama de
la nostra època.



Algunes situacions complexes

247. «Les problemàtiques relatives
als matrimonis mixtos demanen una
específica atenció. Els matrimonis
entre catòlics i altres batejats
“presenten, bé que en la seva
particular fisonomia, nombrosos
elements que és bo de valorar i de
desplegar, tant pel seu valor
intrínsec com per l’aportació que
poden donar al moviment
ecumènic”. Amb aquesta finalitat
“s’ha de buscar [...] una cordial
col·laboració entre el ministre catòlic
i el no catòlic, des del temps de la
preparació al matrimoni i de les
noces” (Familiaris consortio, 78).
Sobre la compartició eucarística es
recorda que “la decisió d’admetre o
no la part no catòlica del matrimoni
a la comunió eucarística s’ha de
prendre en conformitat a les normes
generals existents en aquesta
matèria, tant per als cristians
orientals com per als altres cristians,



i tenint en compte aquesta situació
particular, és a dir, que reben el
sagrament del matrimoni cristià dos
cristians batejats. Encara que els
esposos d’un matrimoni mixt tinguin
en comú els sagraments del baptisme
i del matrimoni, la compartició de
l’Eucaristia no pot ser sinó
excepcional i, en tot cas, s’han
d’observar les disposicions
indicades“ (Pontifici Consell per a la
promoció de la unitat dels cristians,
Directori per a l’aplicació dels
Principis i Normes per a
l’ecumenisme, 25 març 1993,
159-160)».[271]

248. «Els matrimonis amb disparitat
de culte representen un lloc
privilegiat de diàleg interreligiós [...]
comporten algunes especials
dificultats tant respecte a la identitat
cristiana de la família com a
l’educació religiosa dels fills. [...] El
nombre de les famílies compostes
d’unions conjugals amb disparitat de



culte, en creixement en els territoris
de missió i també en els països de
llarga tradició cristiana, sol·licita la
urgència de proveir a una cura
pastoral diferenciada segons els
diversos contextos socials i culturals.
En alguns països, on la llibertat de
religió no existeix, el cònjuge cristià
està obligat a passar a una altra
religió per poder-se casar, i no pot
celebrar el matrimoni canònic en
disparitat de culte ni batejar els fills.
Hem de remarcar, doncs, la
necessitat que la llibertat religiosa
sigui respectada envers tothom».
[272] «És necessari prestar una
atenció particular a les persones que
s’uneixen en aquests matrimonis, no
sols en el període precedent a les
noces. Reptes particulars afronten les
parelles i les famílies en les quals un
parçoner és catòlic i l’altre no
creient. En aquests casos és necessari
testimoniar la capacitat de l’Evangeli
d’immergir-se en aquestes situacions



fins a fer possible l’educació dels fills
a la fe cristiana».[273]

249. «Una particular dificultat
presenten les situacions que es
refereixen a l’accés al baptisme de
persones que es troben en una
condició matrimonial complexa. Es
tracta de persones que han contret
una unió matrimonial estable en un
temps en què encara almenys una
d’elles no coneixia la fe cristiana. Els
bisbes són cridats a exercir, en
aquests casos, un discerniment
pastoral proporcionat al seu bé
espiritual».[274]

250. L'Església fa seu el
comportament del Senyor Jesús que
en un amor il·limitat s'ofereix a totes
les persones sense excepció.[275]
Amb els Pares sinodals, he pres en
consideració la situació de les
famílies que viuen l'experiència de
tenir en el seu si persones amb
tendències homosexuals, una



experiència gens fàcil ni per als
pares ni per als seus fills. Per això,
desitgem abans de res reiterar que
tota persona, independentment de la
seva tendència sexual, ha de ser
respectada en la seva dignitat i
acollida amb respecte, procurant
evitar «tot signe de discriminació
injusta»,[276] i particularment
qualsevol forma d'agressió i
violència. Pel que fa a les famílies, es
tracta de la seva banda d'assegurar
un respectuós acompanyament, per
tal que aquells que manifesten una
tendència homosexual puguin
comptar amb l'ajuda necessària per a
comprendre i realitzar plenament la
voluntat de Déu en la seva vida. [277]

251. En el curs del debat sobre la
dignitat i la missió de la família, els
Pares sinodals han fet notar que,
«sobre els projectes d’equiparació al
matrimoni de les unions entre
persones homosexuals, no hi ha cap
fonament per assimilar o establir



analogies, ni tan sols remotes, entre
les unions homosexuals i el designi
de Déu sobre el matrimoni i la
família»; i és inacceptable «que les
Esglésies locals sofreixin pressions
en aquesta matèria i que els
organismes internacionals
condicionin els ajuts financers als
països pobres a la introducció de lleis
que institueixin el “matrimoni” entre
persones del mateix sexe».[278]

252. Les famílies monoparentals
tenen amb freqüència origen a partir
de «mares o pares biològics que no
han volgut mai integrar-se en la vida
familiar, situacions de violència per
la qual un dels pares ha hagut de
fugir amb els fills, mort d’un dels
pares, abandonament de la família
per part d’un dels pares, i altres
situacions. Sigui quina sigui la causa,
el pare o mare que viu amb l’infant
ha de trobar suport i confort en les
altres famílies que formen la
comunitat cristiana, i també en els



organismes pastorals parroquials.
Aquestes famílies estan sovint
ulteriorment afligides per la gravetat
dels problemes econòmics, per la
incertesa d’un treball precari, per la
dificultat per al manteniment dels
fills, per la manca d’una casa».[279]

Quan la mort clava el seu fibló

253. De vegades la vida familiar es
veu desafiada per la mort d'un ésser
estimat. No podem deixar d'oferir la
llum de la fe per acompanyar les
famílies que pateixen en aquests
moments.[280] Abandonar una
família quan la fereix una mort seria
una falta de misericòrdia, perdre una
oportunitat pastoral, i aquesta
actitud pot tancar-nos les portes per
a qualsevol altra acció
evangelitzadora.

254. Comprenc l'angoixa de qui ha
perdut una persona molt estimada,
un cònjuge amb qui ha compartit
tantes coses. Jesús mateix es va



commoure i es va posar a plorar en
la vetlla fúnebre d'un amic (cf. Jn
11,33.35). ¿I no comprendrem el
plany de qui ha perdut un fill?
Perquè «és com si s’aturés el temps:
hi ha una fossa que s'empassa el
passat i també el futur [...] I a
vegades s'arriba fins i tot a culpar
Déu. Quanta gent –els comprenc–
s'enfada amb Déu».[281] «La viduïtat
és una experiència particularment
difícil per al qui ha viscut l’opció
matrimonial i la vida familiar com
un do. Aquesta, tanmateix, presenta
a la mirada de la fe diverses
possibilitats a valorar. En el moment
en què es troben a viure aquesta
experiència, alguns mostren de saber
esmerçar les pròpies energies amb
encara més dedicació sobre els fills i
els néts, i troben en aquesta
expressió d’amor una nova missió
educativa. [...] Aquells que no poden
comptar amb la presència de
familiars als quals dedicar-se i dels
quals rebre afecte i proximitat, han



de ser sostinguts per la comunitat
cristiana amb particular atenció i
disponibilitat, sobretot si es troben
en condicions d’indigència».[282]

255. En general, el dol pels difunts
pot dur un cert temps, i quan un
pastor vol acompanyar aquest
procés, s'ha d'adaptar a les
necessitats de cadascuna de les seves
etapes. Tot el procés està solcat per
preguntes, sobre les causes de la
mort, sobre el que es podria haver
fet, sobre el que viu una persona en
el moment previ a la mort. Amb un
camí sincer i pacient d'oració i
d'alliberament interior, torna la pau.
En algun moment del dol cal ajudar a
descobrir que els qui hem perdut un
ésser estimat encara tenim una
missió a complir, i que no ens fa bé
voler perllongar el sofriment, com si
això fos un homenatge. La persona
estimada no necessita el nostre
sofriment ni li resulta afalagador que
arruïnem les nostres vides. Tampoc



no és la millor expressió d'amor
recordar-la i nomenar-la cada
moment perquè és estar pendents
d'un passat que ja no existeix, en lloc
d'estimar aquest ésser real que ara
està en el més enllà. La seva
presència física ja no és possible,
però si la mort és una cosa potent,
«és fort l'amor com la mort» (Ct 8,6).
L'amor té una intuïció que li permet
escoltar sense sons i veure en
l'invisible. Això no és imaginar
l'ésser estimat tal com era, sinó poder
acceptar-lo transformat, com és ara.
Jesús ressuscitat, quan la seva amiga
Maria va voler-lo abraçar amb força,
li va demanar que no el toqués (cf. Jn
20,17), per portar-la a un trobament
diferent.

256. Ens consola saber que no hi ha
la destrucció completa dels qui
moren, i la fe ens assegura que el
Ressuscitat mai no ens abandonarà.
Així podem impedir que la mort
«enverini la nostra vida, que faci



vans els nostres afectes, que ens faci
caure en el buit més fosc».[283] La
Bíblia parla d'un Déu que ens va
crear per amor, i que ens ha fet de tal
manera que la nostra vida no acaba
amb la mort (cf. Sv 3,2-3). Sant Pau es
refereix a un trobament amb Crist
immediatament després de la mort:
«D’una banda, tinc el desig d’anar-
me’n i d’estar amb Crist» (Fl 1,23).
Amb ell, després de la mort ens
espera «allò que Déu ha preparat per
als qui l'estimen» (1Co 2,9). El prefaci
de la Litúrgia dels difunts expressa
bellament: «Encara que ens
entristeix la certesa que hem de
morir, ens consola la promesa de la
immortalitat que esperem. Perquè la
mort no destrueix la vida dels qui
creuen en vós, Senyor, tan sols la
transforma». Perquè «els nostres
éssers estimats no han desaparegut
en la foscor del no-res: l'esperança
ens assegura que ells estan en les
mans bones i fortes de Déu».[284]



257. Una manera de comunicar-nos
amb els éssers estimats que han mort
és pregar per ells.[285] Diu la Bíblia
que «pregar pels difunts» és «sant i
piadós» (2M 12,44-45). Pregar per ells
«pot no solament ajudar-los, sinó
també fer eficaç la seva intercessió a
favor nostre».[286] L'Apocalipsi
presenta els màrtirs intercedint pels
qui pateixen la injustícia a la terra
(cf. Ap 6,9-11), solidaris amb aquest
món en camí. Alguns sants, abans de
morir, consolaven als seus éssers
estimats prometent-los que estarien
prop d’ells per ajudar-los. Santa
Teresa de Lisieux sentia el desig de
continuar fent el bé des del cel.[287]
Sant Domènec afirmava que «seria
més útil després de mort [...] Més
poderós a obtenir gràcies».[288] Són
llaços d'amor,[289] perquè «la unió
dels membres de l'Església peregrina
amb els germans que van dormir en
la pau de Crist de cap manera no
s'interromp [...] Es reforça amb la



comunicació dels béns espirituals».
[290]

258. Si acceptem la mort podem
preparar-nos-hi. El camí és créixer
en l'amor envers els qui caminen
amb nosaltres, fins al dia en què «ja
no hi haurà mort, ni dol, ni crits ni
dolor» (Ap 21,4). D'aquesta manera,
també ens prepararem per retrobar
els éssers estimats que han mort.
Així com Jesús va lliurar el fill mort a
la seva mare (cf. Lc 7,15), el mateix
farà amb nosaltres. No desgastem
energies quedant-nos anys i anys en
el passat. Com millor visquem en
aquesta terra, més felicitat podrem
compartir amb els éssers estimats al
cel. Com més aconseguim madurar i
créixer, més coses boniques podrem
portar al banquet celestial.

Capítol setè

ENFORTIR L'EDUCACIÓ DELS
FILLS



259. Els pares sempre incideixen en
el desenvolupament moral dels seus
fills, per bé o per mal. Per tant, el
més adequat és que acceptin aquesta
funció inevitable i la facin d'una
manera conscient, entusiasta,
raonable i apropiada. Ja que aquesta
funció educativa de les famílies és
tan important i ha esdevingut molt
complexa, vull aturar-me
especialment en aquest punt.

On són els fills?

260. La família no pot renunciar a
ser lloc de suport, d'acompanyament,
de guia, encara que hagi de
reinventar els seus mètodes i trobar
nous recursos. Necessita plantejar-se
a què vol exposar als seus fills. Per
això, no ha d’evitar de preguntar-se
qui són els qui s'ocupen de donar-los
diversió i entreteniment, qui entren
a les seves habitacions a través de les
pantalles, a qui els lliuren perquè els
guiïn en el seu temps lliure. Només



els moments que passem amb ells,
parlant amb senzillesa i afecte de les
coses importants, i les possibilitats
sanes que vam crear perquè ells
ocupin el seu temps, permetran
evitar una nociva invasió. Sempre cal
una vigilància. L'abandonament mai
no és sa. Els pares han d'orientar i
prevenir els infants i adolescents
perquè sàpiguen enfrontar
situacions on pugui haver riscos, per
exemple, d'agressions, d'abús o de
drogoaddicció.

261. Però l'obsessió no és educativa, i
no es pot tenir un control de totes les
situacions per les quals podria
arribar a passar un fill. Aquí val el
principi que «el temps és superior a
l'espai».[291] És a dir, es tracta de
generar processos més que de
dominar espais. Si un pare està
obsessionat per saber on està el seu
fill i per controlar tots els seus
moviments, mira només de dominar
el seu espai. D'aquesta manera no



l’educarà, no l’enfortirà, no el
prepararà per fer front als canvis. El
que interessa sobretot és generar en
el fill, amb molt d'amor, processos de
maduració de la seva llibertat, de
capacitació, de creixement integral,
de cultiu de l'autèntica autonomia.
Només així aquest fill tindrà en si
mateix els elements que necessita
per saber defensar-se i per actuar
amb intel·ligència i astúcia en
circumstàncies difícils. Llavors la
gran qüestió no és on està el fill
físicament, amb qui està en aquest
moment, sinó on està en un sentit
existencial, on està posicionat des del
punt de vista de les seves
conviccions, dels seus objectius, dels
seus desitjos, del seu projecte de
vida. Per això, les preguntes que faig
als pares són: «¿Intentem
comprendre "on" són els fills
realment en el seu camí? On està
realment la seva ànima, ho sabem? I,
sobretot, ho volem saber?».[292]



262. Si la maduresa fos només el
desenvolupament d'alguna cosa ja
continguda en el codi genètic, no hi
hauria molt a fer. La prudència, el
seny i la sensatesa no depenen de
factors merament quantitatius de
creixement, sinó de tota una cadena
d'elements que se sintetitzen a
l'interior de la persona; per ser més
exactes, al centre de la seva llibertat.
És inevitable que cada fill ens
sorprengui amb els projectes que
brollin d'aquesta llibertat, que ens
trenqui els esquemes, i és bo que
això passi. L'educació comporta la
tasca de promoure llibertats
responsables, que en les cruïlles
sàpiguen escollir amb sentit i
intel·ligència; persones que
comprenguin sense reserves que
tenen a les mans la seva vida i la de
la seva comunitat i que aquesta
llibertat és un do immens.

La formació ètica dels fills



263. Tot i que els pares necessiten de
l'escola per assegurar una instrucció
bàsica dels seus fills, mai no poden
delegar completament la seva
formació moral. El desenvolupament
afectiu i ètic d'una persona requereix
una experiència fonamental: creure
que els propis pares són molt segurs.
Això constitueix una responsabilitat
educativa: generar confiança en els
fills amb l'afecte i el testimoniatge,
inspirar en ells un amorós respecte.
Quan un fill ja no sent que és valuós
per als seus pares, encara que sigui
imperfecte, o no percep que ells
tenen una preocupació sincera per
ell, això crea ferides profundes que
originen moltes dificultats en la seva
maduració. Aquesta absència, aquest
abandonament afectiu, provoca un
dolor més íntim que una eventual
correcció que rebi per una mala
acció.

264. La tasca dels pares inclou una
educació de la voluntat i un



desenvolupament d'hàbits bons i
d’inclinacions afectives a favor del
bé. Això implica que es presentin
com a desitjables comportaments a
aprendre i inclinacions a
desenvolupar. Però sempre es tracta
d'un procés que va de la imperfecció
a la major plenitud. El desig
d'adaptar-se a la societat, o l'hàbit de
renunciar a una satisfacció
immediata per adaptar-se a una
norma i assegurar-se una bona
convivència, és ja en si mateix un
valor inicial que crea disposicions
per a elevar-se després cap a valors
més alts. La formació moral s’hauria
de realitzar sempre amb mètodes
actius i amb un diàleg educatiu que
incorpori la sensibilitat i el
llenguatge propi dels fills. A més,
aquesta formació s'ha de fer de
manera inductiva, de tal manera que
el fill pugui arribar a descobrir per si
mateix la importància de
determinats valors, principis i



normes, en lloc de imposar-los-hi
com a veritats irrefutables.

265. Per obrar bé no basta «jutjar
adequadament» o saber amb
claredat què s'ha de fer, encara que
això sigui prioritari. Moltes vegades
som incoherents amb les nostres
pròpies conviccions, tot i que siguin
sòlides. Per més que la consciència
ens dicti determinat judici moral, en
ocasions tenen més poder altres
coses que ens atrauen, si no hem
aconseguit que el bé captat per la
ment arreli en nosaltres com una
profunda inclinació afectiva, com un
gust pel bé que pesi més que altres
atractius, i que ens porti a percebre
que això que captem com a bo ho és
també «per a nosaltres» aquí i ara.
Una formació ètica eficaç implica
mostrar a la persona fins a quin punt
li convé a ella mateixa obrar bé. Avui
sol ser ineficaç demanar alguna cosa
que exigeix esforç i renúncies, sense



mostrar clarament el bé que amb
això es pot aconseguir.

266. Cal desenvolupar hàbits. També
els costums adquirits des d’infants
tenen una funció positiva, permetent
que els grans valors interioritzats es
tradueixin en comportaments
externs sans i estables. Algú pot tenir
sentiments sociables i una bona
disposició envers els altres, però si
durant molt de temps no s'ha
habituat per la insistència de la gent
gran a dir «per favor», «si us plau»,
«gràcies», la seva bona disposició
interior no es traduirà fàcilment en
aquestes expressions. L'enfortiment
de la voluntat i la repetició de
determinades accions construeixen
la conducta moral, i sense la
repetició conscient, lliure i valorada
de determinats comportaments bons
no s'acaba d'educar aquesta
conducta. Les motivacions, o
l'atractiu que sentim cap a
determinat valor, no esdevenen



virtut sense aquests actes
adequadament motivats.

267. La llibertat és una cosa
grandiosa, però podem perdre-la.
L'educació moral és un cultiu de la
llibertat a través de propostes,
motivacions, aplicacions pràctiques,
estímuls, premis, exemples, models,
símbols, reflexions, exhortacions,
revisions de la manera d'actuar i
diàlegs que ajudin les persones a
desenvolupar aquests principis
interiors estables que mouen a obrar
espontàniament el bé. La virtut és
una convicció que s'ha transformat
en un principi intern i estable de
l'obrar. La vida virtuosa, per tant,
construeix la llibertat, l'enforteix i
l'educa, evitant que la persona es
torni esclava d'inclinacions
compulsives deshumanitzants i
antisocials. Perquè la mateixa
dignitat humana exigeix que cadascú
«actuï segons una elecció conscient i



lliure, és a dir, mogut i induït
personalment des de dins».[293]

El valor de la sanció com a estímul

268. Així mateix, és indispensable
sensibilitzar l’infant o l'adolescent
perquè adverteixi que les males
accions tenen conseqüències. Cal
desvetllar la capacitat de posar-se al
lloc de l'altre i de doldre pel seu
sofriment quan se li ha fet mal.
Algunes sancions -a les conductes
antisocials agressives- poden complir
en part aquesta finalitat. És
important orientar l’infant amb
fermesa a demanar perdó i a reparar
el dany causat als altres. Quan el
camí educatiu mostra els seus fruits
en una maduració de la llibertat
personal, el fill mateix en algun
moment començarà a reconèixer
amb gratitud que ha estat bo per a ell
créixer en una família i fins i tot
suportar les exigències que planteja
tot procés formatiu.



269. La correcció és un estímul quan
també es valoren i es reconeixen els
esforços i quan el fill descobreix que
els seus pares mantenen viva una
pacient confiança. Un infant corregit
amb amor se sent tingut en compte,
percep que és algú, adverteix que els
seus pares reconeixen les seves
possibilitats. Això no requereix que
els pares siguin immaculats, sinó que
sàpiguen reconèixer amb humilitat
els seus límits i mostrin els seus
propis esforços per ser millors. Però
un dels testimoniatges que els fills
necessiten dels pares és que no es
deixin portar per la ira. El fill que
comet una mala acció ha de ser
corregit, però mai com un enemic o
com aquell amb qui es descarrega la
pròpia agressivitat. A més, un adult
ha de reconèixer que algunes males
accions tenen a veure amb la
fragilitat i els límits propis de l'edat.
Per això seria nociva una actitud
constantment sancionadora, que no
ajudaria a advertir la diferent



gravetat de les accions i provocaria
desànim i irritació: «Pares, no
exaspereu els vostres fills» (Ef 6,4; cf. 
Col 3,21).

270. La cosa fonamental és que la
disciplina no es converteixi en una
mutilació del desig, sinó en un
estímul per anar sempre més enllà.
Com integrar disciplina amb
inquietud interior? Com fer-ho
perquè la disciplina sigui límit
constructiu del camí que ha
d'emprendre un infant i no un mur
que l'anul·li o una dimensió de
l'educació que l’acomplexi? Cal saber
trobar un equilibri entre dos extrems
igualment nocius: un seria pretendre
construir un món a mesura dels
desitjos del fill, que creix sentint-se
subjecte de drets però no de
responsabilitats. L'altre extrem seria
portar-lo a viure sense consciència
de la seva dignitat, de la seva
identitat única i dels seus drets,



torturat pels deures i pendent de
realitzar els desitjos aliens.

Pacient realisme

271. L'educació moral implica
demanar a un infant o un jove només
aquelles coses que no li comportin
un sacrifici desproporcionat,
reclamar-li només una quota d'esforç
que no provoqui ressentiment o
accions purament forçades. El camí
ordinari és proposar petits passos
que es puguin entendre, acceptats i
valorats, i impliquin una renúncia
proporcionada. Altrament, per
demanar massa, no aconseguim res.
La persona, tot just pugui alliberar-se
de l'autoritat, possiblement deixarà
d'obrar bé.

272. La formació ètica desperta de
vegades menyspreu a causa
d’experiències d'abandó, de
desil·lusió, de manca d’afecte, o per
una mala imatge dels pares. Es
projecten sobre els valors ètics les



imatges tortes de la figura del pare i
de la mare, o les debilitats dels
adults. Per això, cal ajudar els
adolescents a practicar l'analogia: els
valors estan realitzats especialment
en algunes persones molt exemplars,
però també es realitzen
imperfectament i en diversos graus.
Alhora, ja que les resistències dels
joves estan molt lligades a males
experiències, cal ajudar-los a fer un
camí de curació d'aquest món
interior ferit, de manera que puguin
fer un pas per comprendre i
reconciliar-se amb les persones i
amb la societat.

273. Quan es proposen valors, cal
anar a poc a poc, avançar de diverses
maneres d'acord amb l'edat i amb les
possibilitats concretes de les
persones, sense pretendre aplicar
metodologies rígides i immutables.
Les aportacions valuosos de la
psicologia i de les ciències de
l'educació mostren la necessitat d'un



procés gradual en la consecució de
canvis de comportament, però també
la llibertat requereix canals i
estímuls, perquè abandonada a si
mateixa no garanteix la maduració.
La llibertat concreta, real, és limitada
i condicionada. No és una pura
capacitat de triar el bé amb total
espontaneïtat. No sempre es
distingeix adequadament entre acte
«voluntari» i acte «lliure». Algú pot
voler una cosa dolenta amb una gran
força de voluntat, però a causa d'una
passió irresistible o d'una mala
educació. En aquest cas, la seva
decisió és molt voluntària, no
contradiu la inclinació del seu voler,
però no és lliure, perquè se li ha
tornat gairebé impossible no optar
per aquest mal. És el que passa amb
un addicte compulsiu a la droga.
Quan la vol ho fa amb totes les seves
ganes, però està tan condicionat que
de moment no és capaç de prendre
una altra decisió. Per tant, la seva
decisió és voluntària, però no és



lliure. No té sentit «deixar que triï
amb llibertat», ja que de fet no pot
triar, i exposar-lo a la droga només
augmenta la dependència. Necessita
l'ajuda dels altres i un camí educatiu.

La vida familiar com a context
educatiu

274. La família és la primera escola
dels valors humans, en la qual
s'aprèn el bon ús de la llibertat. Hi ha
inclinacions desenvolupades en la
infantesa, que impregnen la intimitat
d'una persona i romanen tota la vida
com una emotivitat favorable cap a
un valor o com un rebuig espontani
de determinats comportaments.
Moltes persones actuen tota la vida
d'una determinada manera perquè
consideren valuosa aquesta manera
d'actuar que es va incorporar en ells
des de la infància, com per osmosi:
«A mi m’ho van ensenyar així»; «Això
és el que em van inculcar». En
l'àmbit familiar també es pot



aprendre a discernir de manera
crítica els missatges dels diversos
mitjans de comunicació.
Lamentablement, moltes vegades
alguns programes televisius o certes
formes de publicitat incideixen
negativament i debiliten valors
rebuts en la vida familiar.

275. En aquest temps, en què regnen
l'ansietat i la pressa tecnològica, una
tasca importantíssima de les famílies
és educar per a la capacitat
d'esperar. No es tracta de prohibir als
infants que juguin amb els
dispositius electrònics, sinó de trobar
la manera de generar en ells la
capacitat de diferenciar les diverses
lògiques i de no aplicar la velocitat
digital a tots els àmbits de la vida. La
postergació no és negar el desig sinó
diferir la seva satisfacció. Quan els
infants o els adolescents no són
educats per acceptar que algunes
coses han d'esperar, esdevenen
prepotents, que ho sotmeten tot a la



satisfacció de les seves necessitats
immediates i creixen amb el vici del
«tot i ràpid». Aquest és un gran
engany que no afavoreix la llibertat,
sinó que la intoxica. En canvi, quan
s'educa per aprendre a posposar
algunes coses i per esperar el
moment adequat, s'ensenya el que és
ser amo de si mateix, autònom
davant els seus propis impulsos. Així,
quan l’infant experimenta que pot
fer-se càrrec de si mateix, s'enriqueix
la seva autoestima. Al seu torn, això
li ensenya a respectar la llibertat dels
altres. Per descomptat que això no
implica exigir-los als infants que
actuïn com a adults, però tampoc no
cal menysprear la seva capacitat de
créixer en la maduració d'una
llibertat responsable. En una família
sana, aquest aprenentatge es
produeix de manera ordinària per
les exigències de la convivència.

276. La família és l'àmbit de la
socialització primària, perquè és el



primer lloc on s'aprèn a col·locar-se
davant de l'altre, a escoltar, a
compartir, a suportar, a respectar, a
ajudar, a conviure. La tasca
educativa ha de despertar el
sentiment del món i de la societat
com a llar, és una educació per saber
«habitar», més enllà dels límits de la
pròpia casa. En el context familiar
s'ensenya a recuperar el veïnatge, la
cura, la salutació. Allà es trenca el
primer setge del mortal egoisme per
reconèixer que vivim al costat
d'altres, amb altres, que són dignes
de la nostra atenció, de la nostra
amabilitat, del nostre afecte. No hi ha
vincle social sense aquesta primera
dimensió quotidiana, gairebé
microscòpica: estar junts en el
veïnatge, creuant-nos en diferents
moments del dia, preocupant-se pel
que a tots ens afecta, socorrent-nos
mútuament en les petites coses
quotidianes. La família ha d'inventar
cada dia noves formes de promoure
el reconeixement mutu.



277. A la llar també es poden
replantejar els hàbits de consum per
tenir cura junts de la casa comuna:
«La família és el subjecte
protagonista d'una ecologia integral,
perquè és el subjecte social primari,
que conté en el seu si els dos
principis-base de la civilització
humana sobre la terra: el principi de
comunió i el principi de fecunditat».
[294] Igualment, els moments difícils
i durs de la vida familiar poden ser
molt educatius. És el que passa, per
exemple, quan arriba una malaltia,
perquè «davant la malaltia, fins i tot
en la família sorgeixen dificultats, a
causa de la debilitat humana. Però,
en general, el temps de la malaltia fa
créixer la força dels vincles familiars
[...] Una educació que deixa de banda
la sensibilitat per la malaltia
humana, resseca el cor; i fa que els
joves estiguin "anestesiats" respecte
al sofriment dels altres, incapaços de
confrontar-se amb el sofriment i de
viure l’experiència del límit».[295]



278. El trobament educatiu entre
pares i fills pot ser facilitat o
perjudicat per les tecnologies de la
comunicació i la distracció, cada
vegada més sofisticades. Quan són
ben utilitzades poden ser útils per
connectar els membres de la família
tot i la distància. Els contactes poden
ser freqüents i ajudar a resoldre
dificultats.[296] Però ha de quedar
clar que no substitueixen ni
reemplacen la necessitat del diàleg
més personal i profund que demana
el contacte físic, o almenys la veu de
l'altra persona. Sabem que de
vegades aquests recursos allunyen
en lloc d'acostar, com quan a l'hora
del dinar cada un està concentrat en
el seu telèfon mòbil, o com quan un
dels cònjuges es queda adormit
esperant l'altre, que passa hores
entretingut amb algun dispositiu
electrònic. En la família, també això
ha de ser motiu de diàleg i d'acords,
que permetin donar prioritat a la
trobada dels seus membres sense



caure en prohibicions irracionals. De
qualsevol manera, no es poden
ignorar els riscos de les noves formes
de comunicació per als infants i els
adolescents, que de vegades els
converteixen en abúlics,
desconnectats del món real. Aquest
«autisme tecnològic» els exposa més
fàcilment a la manipulació dels qui
busquen entrar en la seva intimitat
amb interessos egoistes.

279. Tampoc no és bo que els pares
esdevinguin éssers omnipotents per
als seus fills, que només puguin
confiar en ells, perquè així
impedeixen un adequat procés de
socialització i de maduració afectiva.
Per fer efectiva aquesta prolongació
de la paternitat en una realitat més
àmplia, «les comunitats cristianes
són cridades a oferir el seu suport a
la missió educativa de les famílies»,
[297] de manera particular a través
de la catequesi d'iniciació. Per
afavorir una educació integral



necessitem «revifar l'aliança entre la
família i la comunitat cristiana».[298]
El Sínode ha volgut ressaltar la
importància de l'escola catòlica, que
«desenvolupa una funció vital
d'ajuda als pares en el seu deure
d'educar els fills. [...] Les escoles
catòliques haurien de ser
encoratjades en la seva missió
d'ajudar els alumnes a créixer com a
adults madurs que poden veure el
món a través de la mirada d'amor de
Jesús i comprendre la vida com una
crida a servir Déu».[299] Per això
«cal afirmar decididament la llibertat
de l'Església d'ensenyar la pròpia
doctrina i el dret a l'objecció de
consciència per part dels educadors».
[300]

Sí a l'educació sexual

280. El Concili Vaticà II plantejava la
necessitat d'«una positiva i prudent
educació sexual» que arribi als
infants i als adolescents «a mesura



que avança la seva edat» i «tenint en
compte el progrés de la psicologia, la
pedagogia i la didàctica».[301] Ens
hauríem de preguntar si les nostres
institucions educatives han assumit
aquest desafiament. És difícil pensar
l'educació sexual en una època en
què la sexualitat tendeix a
banalitzar-se i a empobrir-se. Només
es podria entendre en el marc d'una
educació per a l'amor, per a la
donació mútua. D'aquesta manera, el
llenguatge de la sexualitat no es veu
tristament empobrit, sinó il·luminat.
L'impuls sexual pot ser conreat en un
camí d'autoconeixement i en el
desenvolupament d'una capacitat
d'autodomini, que poden ajudar a
treure a la llum capacitats precioses
de goig i de trobada amorosa.

281. L'educació sexual ofereix
informació, però sense oblidar que
els infants i els joves no han arribat a
una maduresa plena. La informació
ha d'arribar en el moment apropiat i



d'una manera adequada a l'etapa que
viuen. No serveix saturar de dades
sense el desenvolupament d'un sentit
crític davant d'una invasió de
propostes, davant la pornografia
descontrolada i la sobrecàrrega
d'estímuls que poden mutilar la
sexualitat. Els joves han de poder
advertir que estan bombardejats per
missatges que no busquen el seu bé i
la seva maduració. Cal ajudar-los a
reconèixer i a buscar les influències
positives, al mateix temps que
prenen distància de tot el que
desfigura la seva capacitat d'estimar.
Igualment, hem d'acceptar que «la
necessitat d'un llenguatge nou i més
adequat es presenta especialment en
el moment de presentar als infants i
els adolescents el tema de la
sexualitat».[302]

282. Una educació sexual que tingui
cura d’un sa pudor té un valor
immens, encara que avui alguns
considerin que és una qüestió



d'altres èpoques. És una defensa
natural de la persona que protegeix
la seva interioritat i evita ser
convertida en un pur objecte. Sense
el pudor, podem reduir l'afecte i la
sexualitat a obsessions que ens
concentren només en la genitalitat,
en morbositats que desfiguren la
nostra capacitat d'estimar i en
diverses formes de violència sexual
que ens porten a ser tractats de
manera inhumana o a fer mal als
altres.

283. Sovint l'educació sexual es
concentra en la invitació a «protegir-
se», procurant un «sexe segur».
Aquesta expressió transmet una
actitud negativa cap a la finalitat
procreativa natural de la sexualitat,
com si un possible fill fos un enemic
del qual cal protegir-se. Així es
promou l'agressivitat narcisista en
lloc de l'acolliment. És irresponsable
tota invitació als adolescents a jugar
amb els seus cossos i els seus desitjos,



com si tinguessin la maduresa, els
valors, el compromís mutu i els
objectius propis del matrimoni.
D'aquesta manera se'ls encoratja
alegrement a utilitzar una altra
persona com a objecte de recerques
compensatòries de carències o de
grans límits. És important més aviat
ensenyar-los un camí al voltant de les
diverses expressions de l'amor, de la
cura mútua, de la tendresa
respectuosa, de la comunicació rica
de sentit. Perquè tot això prepara per
un do de si íntegre i generós que s'ha
d'expressar, després d'un compromís
públic, en el lliurament dels cossos.
La unió sexual en el matrimoni
apareixerà així com a signe d'un
compromís totalitzant, enriquit per
tot el camí previ.

284. Cal no enganyar els joves
portant-los a confondre els plànols:
l'atracció «crea, per un moment, la
il·lusió de la "unió", però, sense
amor, aquesta unió deixa els



desconeguts tan separats com
abans».[303] El llenguatge del cos
requereix el pacient aprenentatge
que permet interpretar i educar els
propis desitjos per donar-se de
veritat. Quan es pretén donar-ho tot
de cop és possible que no es doni res.
Una cosa és comprendre les
fragilitats de l'edat o les seves
confusions, i una altra és encoratjar
els adolescents a perllongar la
immaduresa de la seva forma
d'estimar. Però qui parla avui
d'aquestes coses? Qui és capaç de
prendre’s seriosament els joves? Qui
els ajuda a preparar-se seriosament
per a un amor gran i generós? Es
pren massa a la lleugera l'educació
sexual.

285. L'educació sexual hauria
d'incloure també el respecte i la
valoració de la diferència, que
mostra a cada un la possibilitat de
superar el tancament en els propis
límits per obrir-se a l'acceptació de



l'altre. Més enllà de les
comprensibles dificultats que
cadascú pugui viure, cal ajudar a
acceptar el propi cos tal com ha estat
creat, perquè «una lògica de domini
sobre el propi cos es transforma en
una lògica de vegades subtil de
domini sobre la creació [ ...] També
la valoració del propi cos en la seva
feminitat o masculinitat és
necessària per reconèixer-se a si
mateix en la trobada amb aquell que
és diferent. D'aquesta manera és
possible acceptar joiosament el do
específic de l'altre o de l'altra, obra
del Déu creador, i enriquir-se
recíprocament».[304] Només perdent
la por a la diferència, un pot acabar
d'alliberar-se de la immanència del
propi ésser i de l’embadaliment d’un
mateix. L'educació sexual ha d'ajudar
a acceptar el propi cos, de manera
que la persona no pretengui
«esborrar la diferència sexual
perquè no sap enfrontar-s’hi».[305]



286. Tampoc no es pot ignorar que en
la configuració de la pròpia manera
de ser, femenina o masculina, no
conflueixen només factors biològics o
genètics, sinó múltiples elements que
tenen a veure amb el temperament,
la història familiar, la cultura, les
experiències viscudes, la formació
rebuda, les influències d'amics,
familiars i persones admirades, i
altres circumstàncies concretes que
exigeixen un esforç d'adaptació. És
veritat que no podem separar el que
és masculí i femení de l'obra creada
per Déu, que és anterior a totes les
nostres decisions i experiències, on
hi ha elements biològics que és
impossible ignorar. Però també és
veritat que la masculinitat i la
feminitat no són una cosa rígida. Per
això és possible, per exemple, que la
manera de ser masculí del marit
pugui adaptar-se de manera flexible
a la situació laboral de la dona.
Assumir tasques domèstiques o
alguns aspectes de la criança dels



fills no el fan menys masculí ni
signifiquen un fracàs, una
claudicació o una vergonya. Cal
ajudar els infants a acceptar amb
normalitat aquests sans
«intercanvis», que no treuen cap
dignitat a la figura paterna. La
rigidesa esdevé una exageració del
masculí o del femení, i no educa els
infants i els joves per a la reciprocitat
encarnada en les condicions reals del
matrimoni. Aquesta rigidesa, al seu
torn, pot impedir el
desenvolupament de les capacitats
de cadascú, fins al punt de portar a
considerar com a poc masculí
dedicar-se a l'art o la dansa i poc
femení desenvolupar alguna tasca de
direcció. Això gràcies a Déu ha
canviat, però en alguns llocs certes
concepcions inadequades continuen
condicionant la legítima llibertat i
mutilant l'autèntic desenvolupament
de la identitat concreta dels fills o de
les seves potencialitats.



Transmetre la fe

287. L'educació dels fills ha d'estar
marcada per un camí de transmissió
de la fe, que es dificulta per l'estil de
vida actual, pels horaris de treball,
per la complexitat del món d'avui on
molts porten un ritme frenètic per
poder sobreviure.[306] Tanmateix, la
llar ha de continuar essent el lloc on
s'ensenyi a percebre les raons i la
bellesa de la fe, a pregar i a servir el
proïsme. Això comença en el
baptisme, on, com deia sant Agustí,
les mares que porten els seus fills
«cooperen al part sant».[307] Després
comença el camí del creixement
d'aquesta vida nova. La fe és do de
Déu, rebut en el baptisme, i no és el
resultat d'una acció humana, però els
pares són instruments de Déu per a
la seva maduració i
desenvolupament. Llavors «és bonic
quan les mares ensenyen als fills
petits a enviar un petó a Jesús o a la
Mare de Déu. Quanta tendresa hi ha



en això! En aquest moment el cor
dels infants es converteix en espai
d'oració».[308] La transmissió de la
fe suposa que els pares visquin
l'experiència real de confiar en Déu,
de buscar-lo, de necessitar-lo, perquè
només d'aquesta manera «una
generació anuncia a l’altra les teves
obres, i li anuncia les teves
proeses» (Sl 144,4 ) i «el pares fan
conèixer als seus fills la teva
fidelitat» (Is 38,19). Això requereix
que implorem l'acció de Déu en els
cors, allà on no podem arribar. El gra
de mostassa, tan petita llavor, es
converteix en un gran arbust (cf. Mt
13,31-32), i així reconeixem la
desproporció entre l'acció i el seu
efecte. Llavors sabem que no som
amos del do sinó els seus
administradors curosos. Però el
nostre afany creatiu és una ofrena
que ens permet col·laborar amb la
iniciativa de Déu. Per això, «han de
ser valorats els cònjuges, mares i
pares, com a subjectes actius de la



catequesi [...]. És de gran ajuda la
catequesi familiar, com a mètode
eficaç per formar els joves pares de
família i fer que prenguin
consciència de la seva missió
d'evangelitzadors de la seva pròpia
família».[309]

288. L'educació a la fe sap adaptar-se
a cada fill, perquè els recursos
apresos o les receptes de vegades no
funcionen. Els infants necessiten
símbols, gestos, narracions. Els
adolescents solen entrar en crisi amb
l'autoritat i amb les normes, per la
qual cosa convé estimular les seves
pròpies experiències de fe i oferir-los
testimonis lluminosos que s'imposin
per la seva sola bellesa. Els pares que
volen acompanyar la fe dels seus fills
estan atents als seus canvis, perquè
saben que l'experiència espiritual no
s'imposa sinó que es proposa a la
seva llibertat. És fonamental que els
fills vegin d'una manera concreta
que per als seus pares la pregària és



realment important. Per això els
moments de pregària en família i les
expressions de la pietat popular
poden tenir més força
evangelitzadora que totes les
catequesis i que tots els discursos.
Vull expressar especialment la meva
gratitud a totes les mares que
preguen incessantment, com ho feia
santa Mònica, pels fills que s'han
allunyat de Crist.

289. L'exercici de transmetre als fills
la fe, en el sentit de facilitar la seva
expressió i el seu creixement, ajuda a
fer que la família esdevingui
evangelitzadora, i espontàniament
comenci a transmetre-la a tots els qui
s'hi acosten, fins i tot fora del propi
àmbit familiar. Els fills que creixen
en famílies missioneres sovint es
tornen missioners, si els pares saben
viure aquesta tasca de tal manera
que els altres els sentin propers i
amigables, de manera que els fills
creixin en aquest estil de relacionar-



se amb el món, sense renunciar a la
seva fe i a les seves conviccions.
Recordem que el mateix Jesús
menjava i bevia amb els pecadors (cf.
Mc 2,16; Mt 11,19), podia aturar-se a
conversar amb la samaritana (Jn
4,7-26), i rebre de nit Nicodem (Jn
3,1-21), es deixava ungir els peus per
una dona prostituta (cf. Lc 7,36-50), i
s'aturava a tocar els malalts (cf. Mc
1,40-45; 7,33). El mateix feien els seus
apòstols, que no menyspreaven els
altres, no estaven reclosos en petits
grups de selectes, aïllats de la vida de
la seva gent. Mentre les autoritats els
assetjaven, ells gaudien de la
simpatia «de tot el poble» (Ac 2,47; cf.
4,21.33; 5,13).

290. «La família es constitueix així
com a subjecte de l’acció pastoral a
través de l’anunci explícit de
l’Evangeli i l’herència de múltiples
formes de testimoniatge: la
solidaritat envers els pobres,
l’obertura a la diversitat de les



persones, la custòdia de la creació, la
solidaritat moral i material envers
les altres famílies sobretot envers les
més necessitades, el compromís per a
la promoció del bé comú també
mitjançant la transformació de les
estructures socials injustes, a partir
del territori en el qual viu, practicant
les obres de misericòrdia corporal i
espiritual».[310] Això s'ha de situar
en el marc de la convicció més
preciosa dels cristians: l'amor del
Pare que ens sosté i ens promou,
manifestat en el lliurament total de
Jesucrist, viu entre nosaltres, que ens
fa capaços d'afrontar junts totes les
tempestes i totes les etapes de la
vida. També en el cor de cada família
cal fer ressonar el kerigma, a temps i
fora de temps, perquè il·lumini el
camí. Tots hauríem de ser capaços de
dir, a partir del que s'ha viscut en les
nostres famílies: «Hem conegut
l'amor que Déu ens té» (1Jn 4,16).
Només a partir d'aquesta
experiència, la pastoral familiar



podrà aconseguir que les famílies
siguin alhora esglésies domèstiques i
ferment evangelitzador en la
societat.

Capítol vuitè

ACOMPANYAR, DISCERNIR I
INTEGRAR LA FRAGILITAT

291. Els Pares sinodals han expressat
que, encara que l'Església entén que
tota ruptura del vincle matrimonial
«va contra la voluntat de Déu, també
és conscient de la fragilitat de molts
dels seus fills».[311] Il·luminada per
la mirada de Jesucrist, «mira amb
amor els qui participen en la seva
vida de manera incompleta,
reconeixent que la gràcia de Déu
també obra en les seves vides,
donant-los el coratge per fer el bé,
per fer-se càrrec amb amor l'un de
l'altre i estar al servei de la
comunitat en la qual viuen i
treballen».[312] D'altra banda,
aquesta actitud es veu enfortida en el



context d'un Any Jubilar dedicat a la
misericòrdia. Encara que sempre
proposa la perfecció i convida a una
resposta més plena a Déu, «l'Església
ha d'acompanyar amb atenció i cura
als seus fills més fràgils, marcats per
l'amor ferit i extraviat, donant-los de
nou confiança i esperança, com la
llum del far d'un port o d'una torxa
portada al mig de la gent per
il·luminar els qui han perdut el rumb
o es troben enmig de la tempesta».
[313] No oblidem que, sovint, la tasca
de l'Església s'assembla a la d'un
hospital de campanya.

292. El matrimoni cristià, reflex de la
unió entre Crist i la seva Església, es
realitza plenament en la unió entre
un home i una dona, que es donen
recíprocament en un amor exclusiu i
en lliure fidelitat, es pertanyen fins a
la mort i s'obren a la comunicació de
la vida, consagrats pel sagrament que
els confereix la gràcia per constituir-
se en església domèstica i en ferment



de vida nova per a la societat. Altres
formes d'unió contradiuen
radicalment aquest ideal, però
algunes ho fan almenys de manera
parcial i anàleg. Els Pares sinodals
han expressat que l'Església no deixa
de valorar els elements constructius
en aquelles situacions que encara no
corresponen o ja no corresponen al
seu ensenyament sobre el
matrimoni.[314]

La gradualitat en la pastoral

293. Els Pares també han posat la
mirada en la situació particular d'un
matrimoni només civil o, salvades les
distàncies, fins i tot d'una mera
convivència en la qual, «quan la unió
arriba a una estabilitat notable
mitjançant un vincle públic, està
connotada d'afecte profund, de
responsabilitat pels fills, de capacitat
de superar les proves, pot ser vista
com una ocasió d'acompanyament en
l'evolució cap al sagrament del



matrimoni».[315] D'altra banda, és
preocupant que molts joves avui
desconfiïn del matrimoni i
convisquin, postergant
indefinidament el compromís
conjugal, mentre altres posen fi al
compromís assumit i immediatament
n’instauren un de nou. Ells, «que
formen part de l'Església, necessiten
una atenció pastoral misericordiosa i
encoratjadora».[316] Perquè als
pastors competeix no sols la
promoció del matrimoni cristià, sinó
també «el discerniment pastoral de
les situacions de tantes persones que
ja no viuen aquesta realitat», per
«entrar en diàleg pastoral amb elles a
fi de posar en relleu els elements de
la seva vida que puguin portar a una
major obertura a l'Evangeli del
matrimoni en la seva plenitud».[317]
En el discerniment pastoral convé
«identificar elements que
afavoreixin l'evangelització i el
creixement humà i espiritual».[318]



294. «L'elecció del matrimoni civil o,
en altres casos, de la simple
convivència, sovint no està motivada
per prejudicis o resistències a la unió
sacramental, sinó per situacions
culturals o contingents».[319] En
aquestes situacions podran ser
valorats aquells signes d'amor que
d'alguna manera reflecteixen l'amor
de Déu.[320] Sabem que «creix
contínuament el nombre dels qui
després d'haver viscut junts durant
molt de temps demanen la celebració
del matrimoni en l'Església. La
simple convivència sovint es tria a
causa de la mentalitat general
contrària a les institucions i als
compromisos definitius, però també
perquè s'espera adquirir una major
seguretat existencial (treball i salari
fix). En altres països, finalment, les
unions de fet són molt nombroses, no
sols pel rebuig dels valors de la
família i del matrimoni, sinó sobretot
pel fet que casar-se es considera un
luxe, per les condicions socials, de



manera que la misèria material
impulsa a viure unions de fet».[321]
Però «cal afrontar totes aquestes
situacions de manera constructiva,
tractant de transformar-les en
oportunitat de camí cap a la plenitud
del matrimoni i de la família a la
llum de l'Evangeli. Es tracta d'acollir-
les i acompanyar-les amb paciència i
delicadesa».[322] És el que va fer
Jesús amb la samaritana (Jn 4,1-26):
va dirigir una paraula al seu desig
d'amor veritable, per alliberar-la de
tot el que enfosquia la seva vida i
conduir-la a l'alegria plena de
l'Evangeli.

295. En aquesta línia, sant Joan Pau II
proposava l'anomenada «llei de la
gradualitat» amb la consciència que
l'ésser humà «coneix, estima i
realitza el bé moral segons diverses
etapes de creixement».[323] No és
una «gradualitat de la llei», sinó una
gradualitat en l'exercici prudencial
dels actes lliures en subjectes que no



estan en condicions de comprendre,
de valorar o de practicar plenament
les exigències objectives de la llei.
Perquè la llei és també do de Déu que
indica el camí, do per a tots sense
excepció que es pot viure amb la
força de la gràcia, tot i que cada ésser
humà «avança gradualment amb la
progressiva integració dels dons de
Déu i de les exigències del seu amor
definitiu i absolut en tota la vida
personal i social».[324]

El discerniment de les situacions
anomenades «irregulars»[325]

296. El Sínode s'ha referit a diferents
situacions de fragilitat o
d’imperfecció. Referent a això, vull
recordar aquí una cosa que he volgut
plantejar amb claredat a tota
l'Església perquè no equivoquem el
camí: «Dues lògiques recorren tota la
història de l'Església: marginar i
reintegrar [...]. El camí de l'Església,
des el concili de Jerusalem en



endavant, és sempre el camí de Jesús,
el de la misericòrdia i de la
integració [...]. El camí de l'Església
és el de no condemnar ningú per
sempre i difondre la misericòrdia de
Déu a totes les persones que la
demanen amb cor sincer [...]. Perquè
la caritat veritable sempre és
immerescuda, incondicional i
gratuïta».[326] Per tant, «cal evitar
els judicis que no tenen en compte la
complexitat de les diverses
situacions, i cal estar atents a la
manera en què les persones viuen i
pateixen a causa de la seva
condició».[327]

297. Es tracta d'integrar tothom, s'ha
d'ajudar cadascú a trobar la seva
pròpia manera de participar en la
comunitat eclesial, perquè se senti
objecte d'una misericòrdia
«immerescuda, incondicional i
gratuïta». Ningú no pot ser
condemnat per sempre, perquè
aquesta no és la lògica de l'Evangeli.



No em refereixo només als divorciats
en nova unió sinó a tothom, en
qualsevol situació en què es trobi.
Òbviament, si algú té un pecat
objectiu com si fos part de l'ideal
cristià, o vol imposar alguna cosa
diferent al que ensenya l'Església, no
pot pretendre donar catequesi o
predicar, i en aquest sentit hi ha
alguna cosa que el separa de la
comunitat (cf. Mt 18,17). Necessita
tornar a escoltar l'anunci de
l'Evangeli i la invitació a la
conversió. Però fins i tot i per a
aquesta persona pot haver alguna
manera de participar en la vida de la
comunitat, en tasques socials, en
reunions de pregària o de la manera
que suggereixi la seva pròpia
iniciativa, juntament amb el
discerniment del pastor. Quant al
mode de tractar les diverses
situacions anomenades «irregulars»,
els Pares sinodals van aconseguir un
consens general, que sostinc:
«Respecte a un enfocament pastoral



dirigit a les persones que han contret
matrimoni civil, que són divorciats i
tornats a casar, o que simplement
conviuen, és competència de
l'Església revelar-los la divina
pedagogia de la gràcia en les seves
vides i ajudar-los a assolir la plenitud
del designi que Déu té per a ells»,
[328] sempre possible amb la força
de l'Esperit Sant.

298. Els divorciats que viuen una
nova unió, per exemple, poden
trobar-se en situacions molt
diferents, que no han de ser
catalogades o tancades en
afirmacions massa rígides sense
deixar lloc a un adequat
discerniment personal i pastoral. Hi
ha el cas d'una segona unió
consolidada en el temps, amb nous
fills, amb provada fidelitat, entrega
generosa, compromís cristià,
coneixement de la irregularitat de la
seva situació i gran dificultat per
tornar enrere sense sentir en



consciència que cau en noves culpes.
L'Església reconeix situacions en què
«quan l'home i la dona, per motius
seriosos, -com, per exemple,
l'educació dels fills- no poden
complir l'obligació de la separació».
[329] També hi ha el cas dels qui han
fet grans esforços per salvar el
primer matrimoni i van patir un
abandonament injust, o el dels «qui
han contret una segona unió en vista
a l'educació dels fills, i de vegades
estan subjectivament segurs en
consciència que el precedent
matrimoni, irreparablement destruït,
no havia estat mai vàlid».[330] Però
una altra cosa és una unió que ve
d'un recent divorci, amb totes les
conseqüències de sofriment i de
confusió que afecten els fills i
famílies senceres, o la situació d'algú
que reiteradament ha fallat als seus
compromisos familiars. Ha de
quedar clar que aquest no és l'ideal
que l'Evangeli proposa per al
matrimoni i la família. Els Pares



sinodals han expressat que el
discerniment dels pastors sempre
s'ha de fer «distingint
adequadament»,[331] amb una
mirada que «discerneixi bé les
situacions».[332] Sabem que no hi ha
«receptes senzilles».[333]

299. Acullo les consideracions de
molts pares sinodals, els quals van
voler expressar que «els batejats que
s’han divorciat i tornat a casar
civilment han de ser més integrats en
les comunitats cristianes en els
diversos modes possibles, evitant
tota ocasió d’escàndol. La lògica de la
integració és la clau del seu
acompanyament pastoral, perquè no
sols sàpiguen que pertanyen al Cos
de Crist que és l’Església, sinó que en
puguin tenir una joiosa i fecunda
experiència. Són batejats, són
germans i germanes, l’Esperit Sant
vessa en ells dons i carismes per al
bé de tots. La seva participació pot
expressar-se en diversos serveis



eclesials: convé per això discernir
quines de les diverses formes
d’exclusió actualment practicades en
àmbit litúrgic, pastoral, educatiu i
institucional poden ser superades.
Ells no sols no han de sentir-se
excomunicats, sinó que poden viure i
madurar com a membres vius de
l’Església, sentint-la com una mare
que els acull sempre, té cura d’ells
amb afecte i els encoratja en el camí
de la vida i de l’Evangeli. Aquesta
integració és necessària igualment
per a la cura i l’educació cristiana
dels seus fills, que han de ser
considerats els més importants».
[334]

300. Si es té en compte la
innombrable diversitat de situacions
concretes, com les que hem esmentat
abans, es pot comprendre que no
s’havia d'esperar del Sínode o
d'aquesta Exhortació una nova
normativa general de tipus canònic,
aplicable a tots els casos. Només cal



un nou encoratjament a un
responsable discerniment personal i
pastoral dels casos particulars, que
hauria de reconèixer que, ja que «el
grau de responsabilitat no és igual en
tots els casos»,[335] les
conseqüències o els efectes d'una
norma no necessàriament han de ser
sempre els mateixos.[336] Els
preveres tenen la tasca
d’«acompanyar les persones
interessades pel camí del
discerniment segons l’ensenyament
de l’Església i les orientacions del
bisbe. En aquest procés serà útil fer
un examen de consciència, a través
de moments de reflexió i de
penediment. Els divorciats tornats a
casar haurien de preguntar-se com
s’han comportat envers els fills quan
la unió conjugal entrà en crisi; si hi
va haver intents de reconciliació;
com és la situació del parçoner
abandonat; quines conseqüències té
la nova relació sobre la resta de la
família i la comunitat dels fidels;



quin exemple ofereix als joves que
s’han de preparar al matrimoni. Una
sincera reflexió pot enfortir la
confiança en la misericòrdia de Déu
que no és negada a ningú».[337] Es
tracta d'un itinerari
d'acompanyament i de discerniment
que «orienta aquests fidels a la presa
de consciència de la seva situació
davant de Déu. El col·loqui amb el
sacerdot, en fur intern, concorre a la
formació d’un judici correcte sobre
allò que obstaculitza la possibilitat
d’una més plena participació a la
vida de l’Església i sobre els passos
que poden afavorir-la i fer-la créixer.
Atès que en la mateixa llei no hi
gradualitat (cf. Familiaris consortio,
34), aquest discerniment no podrà
mai prescindir de les exigències de
veritat i de caritat de l’Evangeli
proposades per l’Església. Perquè
això tingui lloc, s’han de garantir les
necessàries condicions d’humilitat,
reserva, amor a l’Església i al seu
ensenyament, en la recerca sincera



de la voluntat de Déu i en el desig
d’arribar a una resposta més
perfecta a aquesta».[338] Aquestes
actituds són fonamentals per evitar
el greu risc de missatges equivocats,
com la idea que algun sacerdot pot
concedir ràpidament «excepcions», o
que hi ha persones que poden
obtenir privilegis sacramentals a
canvi de favors. Quan es troba una
persona responsable i discreta, que
no pretén posar els seus desitjos per
sobre del bé comú de l'Església, amb
un pastor que sap reconèixer la
serietat de l'assumpte que té entre
mans, s'evita el risc que un
determinat discerniment dugui a
pensar que l'Església sosté una doble
moral.

Les circumstàncies atenuants en el
discerniment pastoral

301. Per entendre de manera
adequada per què és possible i
necessari un discerniment especial



en algunes situacions anomenades
«irregulars», hi ha una qüestió que
s'ha de tenir en compte sempre, de
manera que mai no es pensi que es
pretenen disminuir les exigències de
l'Evangeli. L'Església posseeix una
sòlida reflexió sobre els
condicionaments i les circumstàncies
atenuants. Per això, ja no és possible
dir que tots els qui es troben en
alguna situació anomenada
«irregular» viuen en una situació de
pecat mortal, privats de la gràcia
santificant. Els límits no depenen
només d’un eventual
desconeixement de la norma. Un
subjecte, fins i tot coneixent bé la
norma, pot tenir una gran dificultat
per comprendre «els valors
inherents a la norma»[339] o pot
estar en condicions concretes que no
li permeten d’obrar de manera
diferent i de prendre altres decisions
sense una nova culpa. Com bé van
expressar els Pares sinodals, «pot
haver-hi factors que limiten la



capacitat de decisió».[340] Ja sant
Tomàs d'Aquino reconeixia que algú
pot tenir la gràcia i la caritat, però no
poder exercitar bé alguna de les
virtuts,[341] de manera que encara
que posseeixi totes les virtuts morals
infuses, no manifesta amb claredat
l'existència d'alguna d'elles, perquè
l'obrar exterior d'aquesta virtut
troba dificultat: «Es diu que alguns
sants no tenen algunes virtuts, ateses
les dificultats que experimenten en
els seus actes, encara que tinguin els
hàbits de totes les virtuts».[342]

302. Pel que fa a aquests
condicionaments, el Catecisme de
l'Església Catòlica s'expressa d'una
manera contundent: «La
imputabilitat i la responsabilitat
d'una acció poden quedar
disminuïdes i fins i tot suprimides
per la ignorància, la inadvertència, la
violència, la por, els hàbits, els
afectes desordenats i altres factors
psíquics o socials».[343] En un altre



paràgraf es refereix novament a
circumstàncies que atenuen la
responsabilitat moral, i esmenta,
amb gran amplitud, «la immaduresa
afectiva, la força dels hàbits contrets,
l'estat d'angoixa o altres factors
psíquics o socials».[344] Per aquesta
raó, un judici negatiu sobre una
situació objectiva no implica un
judici sobre la imputabilitat o la
culpabilitat de la persona
involucrada.[345] En el context
d'aquestes conviccions, considero
molt adequat el que van voler
sostenir molts pares sinodals: «En
determinades circumstàncies, les
persones troben grans dificultats per
actuar de manera diversa. [...] El
discerniment pastoral, tot i tenir en
compte la consciència rectament
formada de les persones, s'ha de fer
càrrec d'aquestes situacions. Tampoc
les conseqüències dels actes
realitzats no són necessàriament les
mateixes en tots els casos».[346]



303. A partir del reconeixement del
pes dels condicionaments concrets,
podem afegir que la consciència de
les persones ha de ser millor
incorporada a la praxi de l'Església
en algunes situacions que no
realitzen objectivament la nostra
concepció del matrimoni. Certament,
que cal encoratjar la maduració
d'una consciència il·luminada,
formada i acompanyada pel
discerniment responsable i seriós del
pastor, i proposar una confiança
cada vegada més gran en la gràcia.
Però aquesta consciència pot
reconèixer no sols que una situació
no respon objectivament a la
proposta general de l'Evangeli; també
pot reconèixer amb sinceritat i
honestedat allò que, per ara, és la
resposta generosa que es pot oferir a
Déu, i descobrir amb certa seguretat
moral que aquesta és la donació que
Déu mateix està reclamant enmig de
la complexitat concreta dels límits,
tot i que encara no sigui plenament



l'ideal objectiu. De totes maneres,
recordem que aquest discerniment
és dinàmic i ha de romandre sempre
obert a noves etapes de creixement i
a noves decisions que permetin
realitzar l'ideal de manera més
plena.

Normes i discerniment

304. És mesquí aturar-se només a
considerar si l'obrar d'una persona
respon o no a una llei o norma
general, perquè això no basta per
discernir i assegurar una plena
fidelitat a Déu en l'existència
concreta d'un ésser humà. Prego
encaridament que recordem sempre
allò que ensenya sant Tomàs
d'Aquino, i que aprenguem a
incorporar-lo al discerniment
pastoral: «Encara que en els principis
generals hi hagi una certa necessitat,
com més es baixa a les coses
particulars, més indeterminació hi
ha. [...] En l'àmbit de l'acció, la veritat



o la rectitud pràctica no són el
mateix en totes les aplicacions
particulars, sinó només en els
principis generals; i en aquells per
als quals la rectitud és idèntica en les
pròpies accions, aquesta no és
igualment coneguda per tots. [...]
Com més es descendeix al particular,
tant més augmenta la
indeterminació».[347] És veritat que
les normes generals presenten un bé
que mai no s'ha de desatendre ni
descuidar, però en la seva formulació
no poden abastar absolutament totes
les situacions particulars. Alhora, cal
dir que, precisament per aquesta raó,
allò que forma part d'un
discerniment pràctic davant d'una
situació particular no pot ser elevat a
la categoria d'una norma. Això no
solament donaria lloc a una
casuística insuportable, sinó que
posaria en risc els valors que s'han
de preservar amb especial cura.[348]



305. Per això, un pastor no pot sentir-
se satisfet només aplicant lleis
morals als qui viuen en situacions
«irregulars», com si fossin pedres
que es llancen sobre la vida de les
persones. És el cas dels cors tancats,
que solen amagar-se fins i tot darrere
dels ensenyaments de l'Església «per
seure a la càtedra de Moisès i jutjar,
de vegades amb superioritat i
superficialitat, els casos difícils i les
famílies ferides».[349] En aquesta
mateixa línia es va expressar la
Comissió Teològica Internacional:
«La llei natural no hauria de ser
presentada com un conjunt ja
constituït de regles que s'imposen a
priori al subjecte moral, sinó que és
més aviat una font d'inspiració
objectiva per al seu procés,
eminentment personal, de presa de
decisió».[350] A causa dels
condicionaments o factors atenuants,
és possible que, enmig d'una situació
objectiva de pecat –que no sigui
subjectivament culpable o que no ho



sigui de manera plena– es pugui
viure en gràcia de Déu, es pugui
estimar, i també es pugui créixer en
la vida de la gràcia i la caritat, rebent
per això l'ajuda de l'Església.[351] El
discerniment ha d'ajudar a trobar els
possibles camins de resposta a Déu i
de creixement enmig dels límits.
Creient que tot és blanc o negre, a
vegades tanquem el camí de la gràcia
i del creixement, i descoratgem
camins de santificació que donen
glòria a Déu. Recordem que «un petit
pas, enmig de grans límits humans,
pot ser més agradable a Déu que la
vida exteriorment correcta del qui
transcorre els seus dies sense
afrontar importants dificultats».[352]
La pastoral concreta dels ministres i
de les comunitats no pot deixar
d'incorporar aquesta realitat.

306. En qualsevol circumstància,
davant dels qui tenen dificultats per
viure plenament la llei divina, ha de
ressonar la invitació a recórrer la via



caritatis. La caritat fraterna és la
primera llei dels cristians (cf. Jn
15,12; Ga 5,14). No oblidem la
promesa de les Escriptures:
«Manteniu un amor intens entre
vosaltres, perquè l'amor cobreix
multitud de pecats» (1Pe 4,8); «Expia
els pecats amb almoines, i els teus
delictes socorrent els pobres» (Dn
4,24). «L'aigua apaga el foc ardent i
l'almoina perdona els pecats» (Sir
3,30). És també el que ensenya sant
Agustí: «Així com, en perill d'incendi,
correríem a buscar aigua per apagar-
lo, [...] de la mateixa manera, si de la
nostra palla sorgís la flama del pecat,
i per això ens pertorbem, quan se’ns
ofereixi l'ocasió d'una obra plena de
misericòrdia, alegrem-nos-en com si
fos una font que se'ns ofereix en la
qual puguem sufocar l'incendi».[353]

La lògica de la misericòrdia
pastoral



307. Per evitar qualsevol
interpretació desviada, recordo que
de cap manera l'Església no ha de
renunciar a proposar l'ideal ple del
matrimoni, el projecte de Déu en tota
la seva grandesa: «Cal encoratjar als
joves batejats a no dubtar davant la
riquesa que el sagrament del
matrimoni procura als seus projectes
d'amor, amb la força de la suport que
reben de la gràcia de Crist i de la
possibilitat de participar plenament
en la vida de l'Església».[354] La
tebior, qualsevol forma de
relativisme, o un excessiu respecte a
l'hora de proposar-ho, serien una
manca de fidelitat a l'Evangeli i
també una falta d'amor de l'Església
envers els mateixos joves.
Comprendre les situacions
excepcionals mai no implica amagar
la llum de l'ideal més ple ni proposar
menys que el que Jesús ofereix a
l'ésser humà. Avui, més important
que una pastoral dels fracassos és
l'esforç pastoral per consolidar els



matrimonis i així prevenir les
ruptures.

308. Però de la nostra consciència del
pes de les circumstàncies atenuants –
psicològiques, històriques i fins i tot
biològiques– se segueix que, «sense
disminuir el valor de l'ideal
evangèlic, cal acompanyar amb
misericòrdia i paciència les etapes
possibles de creixement de les
persones que es van construint dia a
dia», donant lloc a «la misericòrdia
del Senyor que ens estimula a fer el
bé possible».[355] Comprenc els qui
prefereixen una pastoral més rígida
que no doni lloc a cap confusió. Però
crec sincerament que Jesucrist vol
una Església atenta al bé que
l'Esperit vessa al mig de la fragilitat:
una Mare que, al mateix temps que
expressa clarament el seu
ensenyament objectiu, «no renuncia
al bé possible, encara que corri el
risc de tacar-se amb el fang del
camí».[356] Els pastors, que



proposen als fidels l'ideal ple de
l'Evangeli i la doctrina de l'Església,
han d'ajudar també a assumir la
lògica de la compassió amb els fràgils
i a evitar persecucions o judicis
massa durs o impacients. El mateix
Evangeli ens reclama que no jutgem
ni condemnem (cf. Mt 7,1; Lc 6,37).
Jesús «espera que renunciem a
buscar aquestes cobertures personals
o comunitàries que ens permeten
mantenir-nos a distància del nus de
la tempestat humana, perquè
acceptem de debò entrar en contacte
amb l’existència concreta dels altres i
coneguem la força de la tendresa.
Quan ho fem, la vida sempre se'ns
complica meravellosament».[357]

309. És providencial que aquestes
reflexions es desenvolupen en el
context d'un Any Jubilar dedicat a la
misericòrdia, perquè també enfront
de les més diverses situacions que
afecten la família, «l'Església té la
missió d'anunciar la misericòrdia de



Déu, cor palpitant de l'Evangeli, que
pel seu mitjà ha d'aconseguir la ment
i el cor de cada persona. L’Esposa de
Crist fa seu el comportament del Fill
de Déu que surt a l’encontre de tots,
sense excloure ningú».[358] Sap bé
que Jesús mateix es presenta com
Pastor de cent ovelles, no de noranta-
nou. Les estima totes. A partir
d'aquesta consciència, es farà
possible que «a tots, creients i
llunyans, pugui arribar el bàlsam de
la misericòrdia com a signe del
Regne de Déu que està ja present
enmig nostre».[359]

310. No podem oblidar que «la
misericòrdia no és solament l'obrar
del Pare, sinó que esdevé el criteri
per saber qui són realment els seus
veritables fills. Així doncs, som
cridats a viure de misericòrdia,
perquè a nosaltres en primer lloc
se'ns ha aplicat misericòrdia».[360]
No és una proposta romàntica o una
resposta feble davant l'amor de Déu,



que sempre vol promoure les
persones, ja que «la misericòrdia és
la biga mestra que sosté la vida de
l'Església. Tot en la seva acció
pastoral hauria d'estar revestit per la
tendresa amb la qual es dirigeix als
creients; res en el seu anunci i en el
seu testimoniatge cap al món pot no
tenir misericòrdia».[361] És veritat
que de vegades «ens comportem com
a controladors de la gràcia i no com a
facilitadors. Però l'Església no és una
duana, és la casa paterna on hi ha
lloc per a cada un amb la seva vida al
damunt».[362]

311. L'ensenyament de la teologia
moral no hauria de deixar
d'incorporar aquestes
consideracions, perquè, si bé és
veritat que cal tenir cura de la
integritat de l'ensenyament moral de
l'Església, sempre s'ha de posar
especial interès a destacar i a
encoratjar els valors més alts i
centrals de l'Evangeli,[363]



particularment el primat de la caritat
com a resposta a la iniciativa gratuïta
de l'amor de Déu. A vegades ens
costa molt donar lloc a la pastoral a
l'amor incondicional de Déu.[364]
Posem tantes condicions a la
misericòrdia que la buidem de sentit
concret i de significació real, i
aquesta és la pitjor manera d’aigualir
l'Evangeli. És veritat, per exemple,
que la misericòrdia no exclou la
justícia i la veritat, però abans de res
hem de dir que la misericòrdia és la
plenitud de la justícia i la
manifestació més lluminosa de la
veritat de Déu. Per això, sempre
convé considerar «inadequada
qualsevol concepció teològica que en
últim terme posi en dubte
l'omnipotència de Déu i,
especialment, la seva misericòrdia».
[365]

312. Això ens proporciona un marc i
un clima que ens impedeix
desenvolupar una freda moral



d'escriptori en parlar sobre els temes
més delicats, i ens situa més aviat en
el context d'un discerniment pastoral
carregat d'amor misericordiós, que
sempre s'inclina a comprendre, a
perdonar, a acompanyar, a esperar, i
sobretot a integrar. Aquesta és la
lògica que ha de predominar en
l'Església, per «fer l'experiència
d'obrir el cor a tots els qui viuen en
les més contradictòries perifèries
existencials».[366] Convido els fidels
que estan vivint situacions
complexes, a apropar-se amb
confiança a conversar amb els seus
pastors o amb laics que viuen lliurats
al Senyor. No sempre hi trobaran
una confirmació de les seves pròpies
idees o desitjos, però segurament
rebran una llum que els permeti
comprendre millor el que els passa i
podran descobrir un camí de
maduració personal. I invito els
pastors a escoltar amb afecte i
serenitat, amb el desig sincer
d'entrar al cor del drama de les



persones i de comprendre el seu
punt de vista, per ajudar-los a viure
millor i a reconèixer el seu propi lloc
en l'Església.

Capítol novè

ESPIRITUALITAT MATRIMONIAL I
FAMILIAR

313. La caritat adquireix matisos
diferents, segons l'estat de vida al
qual cada un hagi estat cridat. Ja fa
diverses dècades, quan el Concili
Vaticà II es referia a l'apostolat dels
laics, destacava l'espiritualitat que
brolla de la vida familiar. Deia que
l'espiritualitat dels laics «ha
d'assumir característiques peculiars
per raó de l'estat de matrimoni i de
família»[367] i que les preocupacions
familiars no han de ser una cosa
aliena «al seu estil de vida
espiritual».[368] Llavors val la pena
que ens aturem breument a
descriure algunes notes fonamentals
d'aquesta espiritualitat específica



que es desenvolupa en el dinamisme
de les relacions de la vida familiar.

Espiritualitat de la comunió
sobrenatural

314. Sempre hem parlat de la
inhabitació divina en el cor de la
persona que viu en gràcia. Avui
podem dir també que la Trinitat està
present en el temple de la comunió
matrimonial. Així com habita en les
lloances del seu poble (cf. Sl 22,4), viu
íntimament en l'amor conjugal que li
dóna glòria.

315. La presència del Senyor habita
en la família real i concreta, amb tots
els seus patiments, lluites, alegries i
propòsits quotidians. Quan es viu en
família, allà és difícil fingir i mentir,
no podem mostrar una màscara. Si
l'amor anima aquesta autenticitat, el
Senyor hi regna amb el seu goig i la
seva pau. L'espiritualitat de l'amor
familiar està feta de milers de gestos
reals i concrets. En aquesta varietat



de dons i de trobades que maduren
la comunió, Déu té el seu estatge.
Aquest lliurament associa «alhora
l'humà i el diví»,[369] perquè està
plena de l'amor de Déu. En
definitiva, l'espiritualitat
matrimonial és una espiritualitat del
vincle habitat per l'amor diví.

316. Una comunió familiar ben
viscuda és un veritable camí de
santificació en la vida ordinària i de
creixement místic, un mitjà per a la
unió íntima amb Déu. Perquè les
exigències fraternes i comunitàries
de la vida en família són una ocasió
per obrir més i més el cor, i això fa
possible una trobada amb el Senyor
cada vegada més ple. Diu la Paraula
de Déu que «qui no estima el seu
germà està en les tenebres» (1Jn
2,11), «roman en la mort» (1Jn 3,14) i
«no ha conegut Déu» (1Jn 4,8). El meu
predecessor Benet XVI ha dit que
«tancar els ulls davant el proïsme ens
converteix també en cecs davant



Déu»,[370] i que l'amor és en el fons
l'única llum que «il·lumina
constantment un món fosc».[371]
Només «si ens estimem els uns als
altres, Déu està en nosaltres, i el seu
amor ha arribat a nosaltres a la seva
plenitud» (1Jn 4,12). Ja que «la
persona humana té una innata i
estructural dimensió social»,[372] i
«l'expressió primera i originària de
la dimensió social de la persona és el
matrimoni i la família»,[373]
l'espiritualitat s'encarna en la
comunió familiar. Llavors, els qui
tenen profunds desitjos espirituals
no han de sentir que la família els
allunya del creixement en la vida de
l'Esperit, sinó que és un camí que el
Senyor fa servir per portar-los als
cimals de la unió mística.

Units en pregària a la llum de la
Pasqua

317. Si la família aconsegueix
concentrar-se en Crist, ell unifica i



il·lumina tota la vida familiar. Els
dolors i les angoixes s'experimenten
en comunió amb la creu del Senyor, i
l'abraçada amb ell permet suportar
els pitjors moments. En els dies
amargs de la família hi ha una unió
amb Jesús abandonat que pot evitar
un trencament. Les famílies arriben
a poc a poc, «amb la gràcia de
l'Esperit Sant, la seva santedat a
través de la vida matrimonial,
participant també en el misteri de la
creu de Crist, que transforma les
dificultats i sofriments en una ofrena
d'amor».[374] D'altra banda, els
moments de goig, el descans o la
festa, i fins i tot la sexualitat,
s'experimenten com una participació
en la vida plena de la seva
Resurrecció. Els cònjuges conformen
amb diversos gestos quotidians
aquest «espai teologal en el qual es
pot experimentar la presència
mística del Senyor ressuscitat».[375]



318. La pregària en família és un
mitjà privilegiat per expressar i
enfortir aquesta fe pasqual.[376] Es
poden trobar uns minuts cada dia
per estar units davant el Senyor viu,
dir-li les coses que preocupen, pregar
per les necessitats familiars, pregar
per algun que estigui passant un
moment difícil, demanar-li ajuda per
estimar, donar-li gràcies per la vida i
per les coses bones, demanar a la
Verge que protegeixi amb el seu
mantell de mare. Amb paraules
senzilles, aquest moment de pregària
pot fer moltíssim bé a la família. Les
diverses expressions de la pietat
popular són un tresor d'espiritualitat
per a moltes famílies. El camí
comunitari de pregària arriba a la
seva culminació participant junts de
l'Eucaristia, especialment enmig del
repòs dominical. Jesús truca a la
porta de la família per compartir
amb ella la Cena eucarística (cf. Ap
3,20). Allà, els esposos poden tornar
sempre a segellar l'aliança pasqual



que els ha unit i que reflecteix
l'Aliança que Déu ha fet amb la
humanitat en la Creu.[377]
L'Eucaristia és el sagrament de la
nova Aliança on s'actualitza l'acció
redemptora de Crist (cf. Lc 22,20).
Així es noten els llaços íntims que hi
ha entre la vida matrimonial i
l'Eucaristia.[378] L'aliment de
l'Eucaristia és força i estímul per
viure cada dia l'aliança matrimonial
com a «Església domèstica».[379]

Espiritualitat de l'amor exclusiu i
lliure

319. En el matrimoni es viu també el
sentit de pertànyer completament
només a una persona. Els esposos
assumeixen el desafiament i l'anhel
d'envellir i desgastar junts i així
reflecteixen la fidelitat de Déu.
Aquesta ferma decisió, que marca un
estil de vida, és una «exigència
interior del pacte d'amor conjugal»,
[380] perquè «qui no es decideix a



estimar per sempre, és difícil que
pugui estimar de debò un sol dia».
[381] Però això no tindria sentit
espiritual si es tractés només d'una
llei viscuda amb resignació. És una
pertinença del cor, allà on només
Déu veu (cf. Mt 5,28). Cada matí, en
aixecar-se, es torna a prendre davant
Déu aquesta decisió de fidelitat, passi
el que passi al llarg de la jornada. I
cada un, quan va a dormir, espera
llevar-se per continuar aquesta
aventura, confiant en l'ajuda del
Senyor. Així, cada cònjuge és per a
l'altre signe i instrument de la
proximitat del Senyor, que no ens
deixa sols: «Jo sóc amb vosaltres dia
rere dia fins a la fi del món» (Mt
28,20).

320. Hi ha un punt on l'amor de la
parella aconsegueix el seu major
alliberament i esdevé un espai de
sana autonomia: quan cada un
descobreix que l'altre no és seu, sinó
que té un amo molt més important,



el seu únic Senyor. Ningú més no pot
pretendre prendre possessió de la
intimitat més personal i secreta de
l'ésser estimat i només ell pot ocupar
el centre de la seva vida. Alhora, el
principi de realisme espiritual fa que
el cònjuge ja no pretengui que l'altre
sadolli completament les seves
necessitats. Cal que el camí espiritual
de cada un –com bé indicava Dietrich
Bonhoeffer– l'ajudi a «desil·lusionar-
se» de l'altre,[382] a deixar d'esperar
d'aquesta persona el que només és
propi de l'amor de Déu. Això exigeix
un despullament interior. L'espai
exclusiu que cada un dels cònjuges
reserva al seu tracte solitari amb
Déu, no sols permet curar les ferides
de la convivència, sinó que
possibilita trobar en l'amor de Déu el
sentit de la pròpia existència.
Necessitem invocar cada dia l'acció
de l'Esperit perquè aquesta llibertat
interior sigui possible.



Espiritualitat de la cura, del consol
i de l'estímul

321. «Els esposos cristians són
mútuament per a si, per als seus fills
i per als restants familiars,
cooperadors de la gràcia i testimonis
de la fe».[383] Déu els crida a
engendrar i a tenir cura. Per això
mateix, la família «ha estat sempre
l’"hospital" més proper».[384]
Tinguem-nos cura, sostinguem-nos i
estimulem-nos els uns als altres, i
visquem-ho tot com una part de la
nostra espiritualitat familiar. La vida
en parella és una participació en
l'obra fecunda de Déu, i cada un és
per a l'altre una permanent
provocació de l'Esperit. L'amor de
Déu s'expressa «a través de les
paraules vives i concretes amb què
l'home i la dona es declaren el seu
amor conjugal».[385] Així, tots dos
són entre si reflexos de l'amor diví
que consola amb la paraula, la
mirada, l'ajuda, la carícia, l'abraçada.



Per això, «voler formar una família
és animar-se a ser part del somni de
Déu, és animar-se a somiar amb Ell,
és animar-se a construir amb Ell, és
animar-se a jugar-se amb Ell aquesta
història de construir un món on
ningú no se senti sol».[386]

322. Tota la vida de la família és un
«pasturatge» misericordiós. Cada un,
amb cura, pinta i escriu en la vida de
l'altre: «Vosaltres sou la nostra carta,
escrita en els nostres cors [...] no amb
tinta, sinó amb l'Esperit del Déu
viu» (2Co 3,2-3 ). Cada un és un
«pescador d'homes» (Lc 5,10) que, en
el nom de Jesús, «tira les xarxes» (Lc
5,5) en els altres, o un pagès que
treballa en aquesta terra fresca que
són els seus éssers estimats,
estimulant el millor d'ells. La
fecunditat matrimonial implica
promoure, perquè «estimar un ésser
és esperar d'ell alguna cosa
indefinible i imprevisible; i és, al
mateix temps, proporcionar d'alguna



manera el mitjà de respondre a
aquesta espera».[387] Això és un
culte a Déu, perquè és ell qui ha
sembrat moltes coses bones en els
altres esperant que les fem créixer.

323. És una profunda experiència
espiritual contemplar cada ésser
estimat amb els ulls de Déu i
reconèixer Crist en ell. Això reclama
una disponibilitat gratuïta que
permeti valorar la seva dignitat. Es
pot estar plenament present davant
l'altre si un es lliura «perquè sí»,
oblidant tot el que hi ha al voltant.
L'ésser estimat mereix tota l'atenció.
Jesús era un model perquè, quan
algú s'acostava a conversar amb ell,
aturava la seva mirada, mirava amb
amor (cf. Mc 10,21). Ningú no se
sentia desatès en la seva presència, ja
que les seves paraules i els seus
gestos eren expressió d'aquesta
pregunta: «Què vols que et faci?» (Mc
10,51). Això es viu enmig de la vida
quotidiana de la família. Hi



recordem que aquesta persona que
viu amb nosaltres ho mereix tot, ja
que posseeix una dignitat infinita,
essent objecte de l'amor immens del
Pare. Així brolla la tendresa, capaç
de «suscitar en l'altre la joia de
sentir-se estimat. Aquesta s'expressa,
en particular, en abocar-se amb
atenció exquisida als límits de l'altre,
especialment quan emergeixen de
manera evident».[388]

324. Sota l'impuls de l'Esperit, el
nucli familiar no sols acull la vida
generant-la en el seu propi si, sinó
que s'obre, surt de si per vessar el
seu bé en d'altres, per cuidar-los i
buscar la seva felicitat. Aquesta
obertura s'expressa particularment
en l'hospitalitat,[389] encoratjada per
la Paraula de Déu d'una manera
suggestiva: «no oblideu l'hospitalitat:
per ella alguns, sense saber-ho, van
allotjar àngels» (He 13,2). Quan la
família acull i surt cap als altres,
especialment cap als pobres i



abandonats, és «símbol, testimoni i
participació de la maternitat de
l'Església».[390] L'amor social, reflex
de la Trinitat, és en realitat el que
unifica el sentit espiritual de la
família i la seva missió fora de si,
perquè fa present el kerigma amb
totes les seves exigències
comunitàries. La família viu la seva
espiritualitat pròpia essent, al mateix
temps, una Església domèstica i una
cèl·lula vital per transformar el món.
[391]

* * *

325. Les paraules del Mestre (cf. Mt
22,30) i les de sant Pau (cf. 1Co
7,29-31) sobre el matrimoni, estan
inserides –no casualment– en la
dimensió última i definitiva de la
nostra existència, que necessitem
recuperar. D'aquesta manera, els
matrimonis podran reconèixer el
sentit del camí que estan recorrent.
Perquè, com recordem diverses



vegades en aquesta Exhortació, cap
família no és una realitat celestial i
confeccionada d'una vegada per
sempre, sinó que requereix una
progressiva maduració de la seva
capacitat d'estimar. Hi ha una crida
constant que ve de la comunió plena
de la Trinitat, de la unió preciosa
entre Crist i la seva Església,
d'aquesta comunitat tan bella que és
la família de Natzaret i de la
fraternitat immaculada que hi ha
entre els sants del cel. Però a més,
contemplar la plenitud que encara
no arribem, ens permet relativitzar
el recorregut històric que estem fent
com a famílies, per deixar d'exigir a
les relacions interpersonals una
perfecció, una puresa d'intencions i
una coherència que només podrem
trobar al Regne definitiu. També ens
impedeix jutjar amb duresa els qui
viuen en condicions de molta
fragilitat. Tots som cridats a
mantenir viva la tensió cap a un més
enllà de nosaltres mateixos i dels



nostres límits, i cada família ha de
viure en aquest estímul constant.
Caminem, famílies, continuem
caminant. El que se'ns promet és
sempre més. No desesperem a causa
dels nostres límits, però tampoc no
renunciem a buscar la plenitud
d'amor i de comunió que se'ns ha
promès.

Pregària a la Sagrada Família

Jesús, Maria i Josep,

en vosaltres contemplem

l’esplendor del veritable amor,

a vosaltres, confiats, ens dirigim.

Sagrada Família de Natzaret,

fes també de les nostres famílies

lloc de comunió i cenacle de
pregària,

autèntiques escoles de l’Evangeli



i petites Esglésies domèstiques.

Sagrada Família de Natzaret,

que mai més no hi hagi en les
famílies episodis

de violència, de foscor i divisió;

que el qui hagi estat ferit o
escandalitzat

sigui aviat consolat i curat.

Sagrada Família de Natzaret,

fes prendre consciència a tots

del caràcter sagrat i inviolable de la
família,

de la seva bellesa en el projecte de
Déu.

Jesús, Maria i Josep,

escolteu, acolliu la nostra súplica.

Amén.



Donat a Roma, prop de Sant Pare, en
el Jubileu Extraordinari de la
Misericòrdia, el 19 de març,
solemnitat de sant Josep, de l’any
2016, el quart del meu Pontificat.

Francesc

[1] III Assemblea General
Extraordinària del Sínode dels
Bisbes, Relació del Sínode (18 octubre
2014), 2.

[2] XIV Assemblea General Ordinària
del Sínode dels Bisbes, Relació final
(24 octubre 2015), 3.

[3] Discurs en la clausura de la XIV
Assemblea General Ordinària del
Sínode dels Bisbes (24 octubre 2015):
L'Osservatore Romano, 26-27 octubre
2015, p. 13; cf. Pontifícia Comissió
Bíblica, Fe i cultura a la llum de la
Bíblia. Actes de la Sessió plenària



1979 de la Pontifícia Comissió Bíblica,
Torí 1981; Conc. Ecum. Vat. II, Const.
past. Gaudium et spes, 44; Joan Pau II,
Carta enc. Redemptoris missio (7
desembre 1990), 52: AAS 83 (1991),
300; Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 69.117: AAS 105
(2013), 1049.1068-69.

[4] Discurs en la Trobada amb les
Famílies a Santiago de Cuba (22
setembre 2015): L'Osservatore
Romano, 24 setembre 2015, p. 7.

[5] Jorge Luis Borges, «Calle
desconocida», a Fervor de Buenos
Aires, Buenos Aires 2011, 23.

[6] Homilia en l'Eucaristia celebrada
a Puebla de los Ángeles (28 gener
1979), 2: AAS 71 (1979), 184.

[7] Cf. ibid.

[8] Joan Pau II, Exhort. ap. Familiaris
consortio (22 novembre 1981), 4: AAS
74 (1982), 84.



[9] Relació del Sínode 2014, 5.

[10] Conferència Episcopal
Espanyola, Matrimoni i família (6
juliol 1979), 3.16.23.

[11] Relació final 2015, 5.

[12] Relació del Sínode 2014, 5.

[13] Relació final 2015, 8.

[14] Discurs al Congrés dels Estats
Units d'Amèrica (24 setembre 2015):
L'Osservatore Romano, 26 setembre
2015, p. 7.

[15] Relació final 2015, 29.

[16] Relació del Sínode 2014, 10.

[17] III Assemblea General
Extraordinària del Sínode dels
Bisbes, Missatge (18 octubre 2014).

[18] Relació del Sínode 2014, 10.

[19] Relació final 2015, 7.



[20] Ibid., 63.

[21] Conferència de Bisbes catòlics de
Corea, Towards a culture of life! (15
març 2007).

[22] Relació del Sínode 2014, 6.

[23] Pontifici Consell per a la Família,
Carta dels drets de la família (22
octubre 1983), art. 11.

[24] Cf. Relació final 2015, 11-12.

[25] Pontifici Consell per a la Família,
Carta dels drets de la família (22
octubre 1983), Intr.

[26] Ibid., 9.

[27] Relació final 2015, 14.

[28] Relació del Sínode 2014, 8.

[29] Cf. Relació final 2015, 78.

[30] Relació del Sínode 2014, 8.



[31] Relació final 2015, 23; cf. 
Missatge per a la Jornada mundial de
l'emigrant i del refugiat 2016 (12
setembre 2015): L'Osservatore
Romano, 2 octubre 2015, p. 8.

[32] Ibid., 24.

[33] Ibid., 21.

[34] Ibid., 17.

[35] Ibid., 20.

[36] Cf. ibid., 15.

[37] Discurs en la clausura de la XIV
Assemblea General Ordinària del
Sínode dels Bisbes (24 octubre 2015):
L'Osservatore Romano, 26-27 octubre
2015, p. 4.

[38] Conferència Episcopal
Argentina, Navega mar adentro (31
maig 2003), 42.



[39] Conferència Episcopal Mexicana,
Que en Cristo nuestra paz México
tenga vida digna (15 febrer 2009), 67.

[40] Relació final 2015, 25.

[41] Ibid., 10.

[42] Catequesi (22 abril 2015):
L'Osservatore Romano, 23 abril 2015,
p. 7.

[43] Catequesi (29 abril
2015):L'Osservatore Romano, 30 abril
2015, p. 8.

[44] Relació final 2015, 28.

[45] Ibid., 8.

[46] Ibid., 58.

[47] Ibid., 33.

[48] Relació del Sínode 2014, 11.

[49] Conferència Episcopal de
Colòmbia, A tiempos difíciles,



colombianos nuevos (13 febrer 2003),
3.

[50] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 35: AAS 105
(2013), 1034.

[51] Ibid., 164: AAS 105 (2013), 1088.

[52] Ibid.

[53] Ibid., 165: AAS 105 (2013), 1089.

[54] Relació del Sínode 2014, 12.

[55] Ibid., 14.

[56] Ibid., 16.

[57] Relació final 2015, 41.

[58] Ibid., 38.

[59] Relació del Sínode 2014, 17.

[60] Relació final 2015, 43.

[61] Relació del Sínode 2014, 18.



[62] Ibid., 19.

[63] Relació final 2015, 38.

[64] Joan Pau II, Exhort. ap. 
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 13: AAS 74 (1982), 94.

[65] Relació del Sínode 2014, 21.

[66] Catecisme de l'Església Catòlica,
1642.

[67] Ibid.

[68] Catequesi (6 maig
2015):L'Osservatore Romano, 7 maig
2015, p. 8.

[69] Lleó el Gran, Carta a Rústic bisbe
de Narbona, inquis. IV: PL 54, 1205A;
cf. Hincmar de Reims, Epist. 22: PL
126, 142.

[70] Cf. Pius XII, Carta enc. Mystici
Corporis Christi (29 juny 1943): AAS
35 (1943), 202: «Matrimonio enim quo



coniuges sibi invicem sunt ministri
gratiae…»

[71] Cf. Codi de Dret Canònic, cc.
1116. 1161-1165; Codi dels Cànons de
les Esglésies Orientals, cc. 832.
848-852.

[72] Ibid., c. 1055 § 2.

[73] Relació del Sínode 2014, 23.

[74] Joan Pau II, Exhort. ap. 
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 9: AAS 74 (1982), 90.

[75] Relació final 2015, 47.

[76] Ibid.

[77] Cf. Homilia en la Santa Missa de
clausura del VIII Trobada Mundial de
les Famílies a Filadèlfia (27 setembre
2015): L'Osservatore Romano, 28-29
setembre 2015, p. 7.

[78] Relació final 2015, 53-54.



[79] Ibid., 51.

[80] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, 48.

[81] Cf. Codi de Dret Canònic, c. 1055
§ 1: «Ad bonum coniugum atque ad
prolis generationem et educationem
ordinatum».

[82] Catecisme de l'Església Catòlica,
2360.

[83] Ibid., 1654.

[84] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, 48.

[85] Catecisme de l'Església Catòlica,
2366.

[86] Cf. Pau VI, Carta enc. Humanae
vitae (25 juliol 1968), 11-12: AAS 60
(1968), 488-489.

[87] Catecisme de l'Església Catòlica,
2378.



[88] Congregació per a la Doctrina de
la Fe, Instrucció Donum vitae (22
febrer 1987), II, 8: AAS 80 (1988), 97.

[89] Relació final 2015, 63.

[90] Relació del Sínode 2014, 57.

[91] Ibid., 58.

[92] Ibid., 57.

[93] Relació final 2015, 64.

[94] Relació del Sínode 2014, 60.

[95] Ibid., 61.

[96] Codi de Dret Canònic, c. 1136; cf. 
Codi dels Cànons de les Esglésies
Orientals, c. 627.

[97] Pontifici Consell per a la Família,
Sexualitat humana: veritat i significat
(8 desembre 1995), 23.



[98] Catequesi (20 maig 2015):
L'Osservatore Romano, 21 maig 2015,
p. 8.

[99] Cf. Joan Pau II, Exhort. ap. 
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 38: AAS 74 (1982), 129.

[100] Cf. Discurs a l'Assemblea
diocesana de Roma (14 juny 2015):
L'Osservatore Romano, 15-16 juny
2015, p. 8.

[101] Relació del Sínode 2014, 23.

[102] Relació final 2015, 52.

[103] Ibid., 49-50.

[104] Catecisme de l'Església Catòlica,
1641.

[105] Cf. Benet XVI, Carta enc. Deus
caritas est (25 desembre 2005), 2: 
AAS 98 (2006), 218.



[106] Exercicis Espirituals,
Contemplació per aconseguir amor,
230.

[107] Octavio Paz, La llama doble,
Barcelona 1993, 35.

[108] Tomàs d'Aquino, Summa
Theologiae II-II, q. 114, a. 2, ad 1.

[109] Catequesi (13 maig 2015):
L'Osservatore Romano, 14 maig 2015,
p. 8.

[110] Summa Theologiae II-II, q. 27, a.
1, ad 2.

[111] Ibid., II-II, q. 27, a. 1.

[112] Catequesi (13 maig 2015):
L'Osservatore Romano, 14 maig 2015,
p. 8.

[113] Joan Pau II, Exhort. ap. 
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 21: AAS 74 (1982), 106.



[114] Sermó a l'església baptista de
l'Avinguda Dexter, Montgomery,
Alabama, 17 novembre 1957.

[115] Sant Tomàs d'Aquino entén
l'amor com una «vis unitiva» (Summa
Theologiae I, a. 20, 1, ad 3), reprenent
una expressió de Dionís Ps.
Areopagita (De divinis nominibus, 4,
12: PG, 709).

[116] Tomàs d'Aquino, Summa
Theologiae II-II, q. 27, a. 2.

[117] Carta enc. Casti connubii (31
desembre 1930): AAS 22 (1930),
547-548.

[118] Joan Pau II, Exhort. ap. 
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 13: AAS 74 (1982), 94.

[119] Catequesi (2 abril 2014):
L'Osservatore Romano, 3 abril 2014,
p. 8.

[120] Ibid.



[121] Joan Pau II, Exhort. ap. 
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 9: AAS 74 (1982), 90.

[122] Tomàs d'Aquino, Summa contra
Gentiles, III, 123; cf. Aristòtil, Ètica a
Nicòmac, 8, 12 (ed. Bywater, Oxford
1984), 174.

[123] Carta enc. Lumen fidei (29 juny
2013), 52: AAS 105 (2013), 590.

[124] De sacramento matrimonii, 1, 2:
en Id., Disputationes, III, 5, 3 (ed.
Giuliano, Nàpols 1858), 778.

[125] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, 50.

[126] Ibid., 49.

[127] Cf. Summa Theologiae III, q. 31,
a. 3, ad 3.

[128] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, 48.



[129] Cf. Summa Theologiae III, q. 26,
a. 3.

[130] Ibid., q. 110, a. 1.

[131] Confessions, 8, 3, 7: PL 32, 752.

[132] Discurs a les Famílies del món
amb ocasió del seu pelegrinatge a
Roma l'any de la Fe (26 octubre
2013): AAS (2013), 980.

[133] Àngelus (29 desembre 2013):
L'Osservatore Romano, 30-31
desembre 2014, p. 7.

[134] Discurs a les Famílies del món
amb ocasió del seu pelegrinatge a
Roma l'any de la Fe (26 octubre
2013): AAS (2013), 978.

[135] Summa Theologiae II-II, q. 24, a.
7.

[136] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, 48.



[137] Conferència Episcopal de Xile, 
La vida y la familia: regalos de Dios
para cada uno de nosotros (21
octubre 2014).

[138] Const. past. Gaudium et spes,
49.

[139] A. Sertillanges, L'amour
chrétien, París 1920, 174.

[140] Cf. Tomàs d'Aquino, Summa
Theologiae III, q. 24, a. 1.

[141] Cf. ibid., q. 59, a. 5.

[142] Carta enc. Deus caritas est (25
desembre 2005), 3: AAS 98 (2006),
219-220.

[143] Ibid., 4: AAS 98 (2006), 220.

[144] Cf. Tomàs d'Aquino, Summa
Theologiae III, q. 32, a. 7.

[145] Cf. ibid., II-II, q. 153, a. 2, ad 2:
«Abundantia delectationis quae est in
actu venereo secundum rationem



ordinato, non contrariatur medio
virtutis».

[146] Joan Pau II, Catequesi (22
octubre 1980), 5: Insegnamenti III, 2
(1980), 719.

[147] Ibid., 3.

[148] Id., Catequesi (24 setembre
1980), 4: Insegnamenti III, 2 (1980),
719.

[149] Catequesi (12 novembre 1980),
2: Insegnamenti III, 2 (1980), 1133.

[150] Ibid., 4.

[151] Ibid., 5.

[152] Ibid., 1: 1132.

[153] Id., Catequesi (16 gener 1980), 1:
Insegnamenti III, 2 (1980), 151.

[154] Josef Pieper, Über die Liebe,
Munic 2014, 174.



[155] Joan Pau II, Carta enc. 
Evangelium vitae (25 març 1995), 23: 
AAS 87 (1995), 427.

[156] Pau VI, Carta enc. Humanae
vitae (25 juliol 1968), 13: AAS 60
(1968), 489.

[157] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, 49.

[158] Catequesi (18 juny 1980), 5: 
Insegnamenti III, 2 (1980), 1778.

[159] Ibid., 6.

[160] Cf. Catequesi (30 juliol 1980), 1: 
Insegnamenti III, 2 (1980), 311.

[161] Catequesi (8 abril 1981), 3: 
Insegnamenti IV, 1 (1981), 904.

[162] Catequesi (11 agost 1982), 4:
Insegnamenti V, 3 (1982), 205-206.

[163] Carta enc. Deus caritas est (25
desembre 2005), 5: AAS 98 (2006),
221.



[164] Ibid., 7: AAS 98 (2006), 224.

[165] Relació final 2015, 22.

[166] Catequesi (14 abril 1982), 1: 
Insegnamenti V, 1 (1982),

[167] Glossa in quatuor libros
sententiarum Petri Lombardi, 4, 26, 2
(Quaracchi 1957, 446).

[168] Joan Pau II, Catequesi (7 abril
1982), 2: Insegnamenti V, 1 (1982),
1127.

[169] Id., Catequesi (14 abril 1982), 3: 
Insegnamenti V, 1 (1982), 1177.

[170] Ibid.

[171] Id., Carta enc. Redemptor
hominis (4 març 1979), 10: AAS 71
(1979), 274.

[172] Cf. Tomàs d'Aquino, Summa
Theologiae II-II, q. 27, a. 1.



[173] Pontifici Consell per a la
Família, Família, matrimoni i “unions
de fet” (26 juliol 2000), 40.

[174] Joan Pau II, Catequesi (31
octubre 1984), 6: Insegnamenti VII, 2
(1984), 1072.

[175] Benet XVI, Carta enc. Deus
caritas est (25 desembre 2005), 8: 
AAS 98 (2006), 224.

[176] Joan Pau II, Exhort. ap. 
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 14: AAS 74 (1982), 96.

[177] Catequesi (11 febrer 2015):
L'Osservatore Romano, 12 febrer
2015, p. 8.

[178] Ibid.

[179] Catequesi (8 abril 2015):
L'Osservatore Romano, 9 abril 2015,
p. 8.

[180] Ibid.



[181] Cf. Conc. Ecum. Vat II, Const.
past. Gaudium et spes, 51: «I que
quedi clar a tothom que la vida de
l’home i la tasca de transmetre-la no
es limiten només a aquest món, i no
es poden mesurar ni entendre
únicament per ell, sinó que miren
sempre el destí etern dels homes».

[182] Joan Pau II, Carta a la
Secretària General de la Conferència
internacional de l'Organització de
Nacions Unides sobre la població i el
desenvolupament (18 març 1994): 
Insegnamenti XVII, 1 (1994), 750-751.

[183] Id., Catequesi (12 març 1980), 3: 
Insegnamenti III, 1 (1980), 543.

[184] Ibid.

[185] Discurs en la Trobada amb les
Famílies a Manila (16 gener 2015): 
AAS 107 (2015), 176.



[186] Catequesi (11 febrero 2015):
L'Osservatore Romano, 12 febrer
2015, p. 8.

[187] Catequesi (14 octubre 2015):
L'Osservatore Romano, 16 octubre
2015, p. 8.

[188] Conferència de Bisbes Catòlics
de Austràlia, Carta past. Don't Mess
with Marriage (24 novembre 2015),
13.

[189] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, 50.

[190] Joan Pau II, Catequesi (12 març
1980), 2: Insegnamenti III, 1 (1980),
542.

[191] Cf. Id., Carta ap. Mulieris
dignitatem (15 agost 1988), 30-31: 
AAS 80 (1988), 1726-1729.

[192] Catequesi (7 gener 2015):
L'Osservatore Romano, 7-8 gener
2015, p. 8.



[193] Ibid.

[194] Catequesi (28 gener 2015):
L'Osservatore Romano, 28 gener
2015, p. 8.

[195] Ibid.

[196] Cf. Relació final 2015, 28.

[197] Catequesi (4 febrer 2015):
L'Osservatore Romano, 5 febrer 2015,
p. 8.

[198] Ibid.

[199] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, 50.

[200] V Conferència General de
l'Episcopat Llatinoamericà i del
Carib, Document d'Aparecida (29 juny
2007), 457.

[201] Relació final 2015, 65.

[202] Ibid.



[203] Discurs en la Trobada amb les
Famílies a Manila (16 gener 2015): 
AAS 107 (2015), 178.

[204] Mario Benedetti, «Te quiero», a 
Poemas de otros, Buenos Aires 1993,
316.

[205] Cf. Catequesi (16 setembre
2015): L'Osservatore Romano, 17
setembre 2015, p. 8.

[206] Catequesi (7 octubre 2015):
L'Osservatore Romano, 8 octubre
2015, p. 8.

[207] Benet XVI, Carta enc. Deus
caritas est (25 desembre 2005), 14: 
AAS 98 (2006), 228.

[208] Cf. Relació final 2015, 11.

[209] Catequesi (18 març 2015):
L'Osservatore Romano, 19 març 2015,
p. 8.



[210] Catequesi (11 febrer 2015):
L'Osservatore Romano, 12 febrer
2015, p. 8.

[211] Cf. Relació final 2015, 17-18.

[212] Catequesi (4 març 2015):
L'Osservatore Romano, 5 març 2015,
p. 8.

[213] Catequesi (11 març 2015):
L'Osservatore Romano, 12 març 2015,
p. 8.

[214] Exhort. ap. Familiaris consortio
(22 novembre 1981), 27: AAS 74
(1982), 113.

[215] Joan Pau II, Discurs als
participants en el «Fòrum
internacional sobre la Tercera
Edat» (5 setembre 1980), 5: 
Insegnamenti III, 2 (1980), 539.

[216] Relació final 2015, 18.



[217] Catequesi (4 març 2015):
L'Osservatore Romano, 5 març 2015,
p. 8.

[218] Ibid.

[219] Discurs en la Trobada amb els
Ancians (28 setembre 2014):
L'Osservatore Romano, 29-30
setembre 2014, p. 7.

[220] Catequesi (18 febrer 2015):
L'Osservatore Romano, 19 febrer
2015, p. 8.

[221] Ibid

[222] Ibid.

[223] Joan Pau II, Exhort. ap. 
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 18: AAS 74 (1982), 101.

[224] Catequesi (7 octubre 2015):
L'Osservatore Romano, 8 octubre
2015, p. 8.

[225] Relació del Sínode 2014, 30.



[226] Ibid., 31.

[227] Relació final 2015, 56.

[228] Ibid., 89.

[229] Relació del Sínode 2014, 32.

[230] Ibid., 33.

[231] Ibid., 38.

[232] Relació final 2015, 77.

[233] Ibid., 61.

[234] Ibid.

[235] Ibid.

[236] Ibid.

[237] Cf. Relació del Sínode 2014, 26.

[238] Ibid., 39.

[239] Conferència Episcopal Italiana. 
Orientacions pastorals sobre la



preparació al matrimoni i a la família
(22 octubre 2012), 1.

[240] Ignasi de Loyola, Exercicis
Espirituals, anotació 2.

[241] Ibid., anotació 5.

[242] Joan Pau II, Catequesi (27 juny
1984), 4: Insegnamenti VII, 1 (1984),
1941.

[243] Catequesi (21 octubre 2015):
L'Osservatore Romano, 22 octubre
2015, p. 12.

[244] Conferència Episcopal de
Kenya, Missatge de Quaresma, 18
febrer 2015.

[245] Cf. Pius XI, Carta enc. Casti
connubii (31 desembre 1930): AAS 22
(1930), 583.

[246] Joan Pau II, Catequesi (4 juliol
1984), 3.6: Insegnamenti VII, 2 (1984),
9.10.



[247] Relació final 2015, 59.

[248] Ibid., 63.

[249] Const. past. Gaudium et spes,
50.

[250] Relació final 2015, 63.

[251] Relació del Sínode 2014, 40.

[252] Ibid., 34.

[253] Càntic Espiritual, B, 25, 11.

[254] Relació del Sínode 2014, 44.

[255] Relació final 2015, 81.

[256] Ibid., 78.

[257] Catequesi (24 juny 2015):
L'Osservatore Romano, 25 juny 2015,
p. 8.

[258] Joan Pau II, Exhort. ap. 
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 83: AAS 74 (1982), 184.



[259] Relació del Sínode 2014, 47.

[260] Ibid., 50.

[261] Cf. Catequesi (5 agost 2015):
L'Osservatore Romano, 6 agost 2015,
p. 7.

[262] Relació del Sínode 2014, 51; cf. 
Relació final 2015, 84.

[263] Relació del Sínode 2014, 48.

[264] Cf. Motu proprio Mitis Iudex
Dominus Iesus (15 agost 2015):
L'Osservatore Romano, 9 setembre
2015, pp. 3-4; Motu proprio Mitis et
Misericors Iesus (15 agost 2015),
preàmbul, 3, 1: ibid., pp. 5-6.

[265] Motu proprio Mitis Iudex
Dominus Iesus (15 agost 2015),
preàmbul, 3: L'Osservatore Romano,
9 de setembre de 2015, p. 3.

[266] Relació final 2015, 82.

[267] Relació del Sínode 2014, 47.



[268] Catequesi (20 maig 2015):
L'Osservatore Romano, 21 maig 2015,
p. 8.

[269] Catequesi (24 juny 2015):
L'Osservatore Romano, 25 juny 2015,
p. 8.

[270] Catequesi (5 agost 2015):
L'Osservatore Romano, 6 agost 2015,
p. 7.

[271] Relació final 2015, 72.

[272] Ibid., 73.

[273] Ibid., 74.

[274] Ibid., 75.

[275] Cf. Butlla Misericordiae vultus
(11 abril 2015), 12: AAS 107 (2015),
407.

[276] Catecisme de l'Església Catòlica,
2358; cf. Relació final 2015, 76.



[277] Cf. Catecisme de l'Església
Catòlica, 2358.

[278] Relació final 2015, 76; cf.
Congregació per a la Doctrina de la
Fe, Consideracions sobre els projectes
de reconeixement legal de les unions
entre persones homosexuals (3 juny
2003), 4.

[279] Relació final 2015, 80.

[280] Cf. ibid., 20.

[281] Catequesi (17 juny 2015):
L'Osservatore Romano, 18 juny 2015,
p. 8.

[282] Relació final 2015, 19.

[283] Catequesi (17 juny 2015):
L'Osservatore Romano, 18 juny 2015,
p. 8.

[284] Ibid.

[285] Cf. Catecisme de l'Església
Catòlica, 958.



[286] Ibid.

[287] Cf. Últimes Converses: El
«Quadern Groc» de la Mare Agnès (17
juliol 1897): Opere Complete, Città del
Vaticano - Roma 1997, 1028. A
propòsit d’això, és significatiu el
testimoni de les Germanes del
convent sobre la promesa de santa
Teresa que la seva sortida d'aquest
món seria «com una pluja de
roses» (ibid., 9 juny, 991).

[288] Jordà de Saxònia, Libellus de
principiis Ordinis predicatorum, 93: 
Monumenta Historica Sancti Patris
Nostri Dominici, XVI, Roma 1935, p.
69.

[289] Cf. Catecisme de l'Església
Catòlica, 957.

[290] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, 49.



[291] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 222: AAS 105
(2013), 1111.

[292] Catequesi (20 maig 2015):
L'Osservatore Romano, 21 maig 2015,
p. 8.

[293] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, 17.

[294] Catequesi (30 setembre 2015):
L'Osservatore Romano, 1 octubre
2015, p. 8.

[295] Catequesi (10 juny 2015):
L'Osservatore Romano, 11 juny 2015,
p. 8.

[296] Cf. Relació final 2015, 67.

[297] Catequesi (20 maig 2015):
L'Osservatore Romano, 21 maig 2015,
p. 8.

[298] Catequesi (9 setembre 2015):
L'Osservatore Romano, 10 setembre
2015, p. 8.



[299] Relació final 2015, 68.

[300] Ibid., 58.

[301] Decl. Gravissimum educationis,
1.

[302] Relació final 2015, 56.

[303] Erich Fromm, The Art of Loving,
New York 1956, 54.

[304] Carta enc. Laudato si' (24 maig
2015), 155.

[305] Catequesi (15 abril 2015):
L'Osservatore Romano, 16 abril 2015,
p. 8.

[306] Cf. Relació final 2015, 13-14.

[307] De sancta virginitate, 7, 7: PL
40, 400.

[308] Catequesi (26 agost 2015):
L'Osservatore Romano, 27 agost 2015,
p. 8.



[309] Relació final 2015, 89.

[310] Ibid., 93.

[311] Relació del Sínode 2014, 24.

[312] Ibid., 25.

[313] Ibid., 28.

[314] Cf. ibid., 41.43; Relació final
2015, 70.

[315] Relació del Sínode 2014, 27.

[316] Ibid., 26.

[317] Ibid., 41.

[318] Ibid.

[319] Relació final 2015, 71.

[320] Cf. ibid.

[321] Relació del Sínode 2014, 42.

[322] Ibid., 43.



[323] Exhort. ap. Familiaris consortio
(22 novembre 1981), 34: AAS 74
(1982), 123.

[324] Ibid., 9: AAS 74 (1982), 90.

[325] Cf. Catequesi (24 juny 2015):
L'Osservatore Romano, 25 juny 2015,
p. 8.

[326] Homilia en l'Eucaristia
celebrada amb els nous cardenals (15
febrer 2015): AAS 107 (215), 257.

[327] Relació final 2015, 51.

[328] Relació del Sínode 2014, 25.

[329] Joan Pau II, Exhort. ap. 
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 84: AAS 74 (1982), 186. En
aquestes situacions, molts, coneixent
i acceptant la possibilitat de conviure
«com a germans» que l'Església els
ofereix, destaquen que si falten
algunes expressions d'intimitat «no
és rar que la fidelitat perilli i que el



bé dels fills es vegi
compromès» (Conc. Ecum. Vat. II,
Const. past. Gaudium et spes, 51).

[330] Joan Pau II, Exhort. ap. 
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 84: AAS 74 (1982), 186.

[331] Relació del Sínode 2014, 26.

[332] Ibid., 45.

[333] Benet XVI, Discurs en la VII
Trobada Mundial de les Famílies a
Milà (2 juny 2012), resposta 5: 
Insegnamenti VIII, 1 (2012), 691.

[334] Relació final 2015, 84.

[335] Ibid., 51.

[336] Tampoc pel que fa a la
disciplina sacramental, ja que el
discerniment pot reconèixer que en
una situació particular no hi ha culpa
greu. Allí s'aplica el que vaig afirmar
en un altre document: cf. Exhort. ap. 
Evangelii gaudium (24 novembre



2013), 44.47: AAS 105 (2013),
1038.1040.

[337] Relació final 2015, 85.

[338] Ibid., 86.

[339] Joan Pau II, Exhort. ap. 
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 33: AAS 74 (1982), 121.

[340] Relació final 2015, 51.

[341] Cf. Summa Theologiae III, q. 65,
a. 3, ad 2; De malo, q. 2, a. 2.

[342] Ibid., ad 3.

[343] N. 1735.

[344] Ibid., 2352; cf. Congregació per
a la Doctrina de la Fe, Declaració Iura
et bona, sobre l'eutanàsia (5 maig
1980), II: AAS 72 (1980), 546. Joan Pau
II, criticant la categoria d’«opció
fonamental», reconeixia que «sens
dubte poden donar-se situacions
molt complexes i fosques sota



l'aspecte psicològic, que influeixen
en la imputabilitat subjetiva del
pecador»: Exhort. ap. Reconciliatio et
paenitentia (2 desembre 1984), 17: 
AAS 77 (1985), 223.

[345] Cf. Pontifici Consell per als
Textos Legislatius, Declaració sobre
l'admissibilitat a la sagrada comunió
dels divorciats que s'han tornat a
casar (24 juny 2000), 2.

[346] Relació final 2015, 85.

[347] Summa Theologiae III, q. 94, a.
4.

[348] En un altre text, referint-se al
coneixement general de la norma i al
coneixement particular del
discerniment pràctic, sant Tomàs
arriba a dir que «si no hi ha més que
un sol dels dos coneixements, és
preferible que aquest sigui el
coneixement de la realitat particular
que s'acosta més a l’obrar»: Tomàs



d'Aquino, Sententia libri Ethicorum,
VI, 6 (ed. Lleonina, t. XLVII, 354).

[349] Discurs en la clausura de la XIV
Assemblea General Ordinària del
Sínode dels Bisbes (24 octubre 2015):
L'Osservatore Romano, 25-26 octubre
2015, p. 13.

[350] A la recerca d'una ètica
universal: nova mirada sobre la llei
natural (2009), 59.

[351] En certs casos, podria ser
també l'ajuda dels sagraments. Per
això, «als sacerdots els recordo que el
confessionari no ha de ser una sala
de tortures sinó el lloc de la
misericòrdia del Senyor»: Exhort. ap.
Evangelii gaudium (24 novembre
2013), 44: AAS 105 (2013), 1038.
Igualment destaco que l'Eucaristia
«no és un premi per als perfectes
sinó un generós remei i un aliment
per als febles» (ibid, 47: 1039).



[352] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 44: AAS 105
(2013), 1038-1039.

[353] De catechizandis rudibus, 1, 14,
22: PL 40, 327; cf. Exhort. ap. 
Evangelii gaudium (24 novembre
2013), 193: AAS 105 (2013), 1101.

[354] Relació del Sínode 2014, 26.

[355] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 44: AAS 105
(2013), 1038.

[356] Ibid., 45: AAS 105 (2013), 1039.

[357] Ibid., 270: AAS 105 (2013), 1128.

[358] Butlla Misericordiae vultus (11
abril 2015), 12: AAS 107 (2015), 407.

[359] Ibid., 5: 402.

[360] Ibid., 9: 405.

[361] Ibid., 10: 406.



[362] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 47: AAS 105
(2013), 1040.

[363] Cf. ibid., 36-37: AAS 105 (2013),
1035.

[364] Potser per escrúpol, ocult
darrere un gran desig de fidelitat a la
veritat, alguns sacerdots exigeixen
als penitents un propòsit d'esmena
sense cap ombra, amb la qual cosa la
misericòrdia s'esfuma sota de la
recerca d'una justícia suposadament
pura. Per això, val la pena recordar
l'ensenyament de sant Joan Pau II, el
qual afirmava que la previsibilitat
d'una nova caiguda «no prejutja
l'autenticitat del propòsit» (Carta al
Card. William W. Baum en ocasió del
curs anual sobre el fur intern
organitzat per la Penitenciaria
Apostòlica (22 març 1996), 5: 
Insegnamenti XIX, 1 [1996], 589).

[365] Comissió Teològica
Internacional, L'esperança de



salvació per als nens que moren sense
baptisme (19 abril 2007), 2.

[366] Butlla Misericordiae vultus (11
abril 2015), 15: AAS 107 (2015), 409.

[367] Decr. Apostolicam actuositatem,
4.

[368] Ibid.

[369] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, 49.

[370] Carta enc. Deus caritas est (25
desembre 2005), 16: AAS 98 (2006),
230.

[371] Ibid., 39: AAS 98 (2006), 250.

[372] Joan Pau II, Exhort. ap. post. 
Christifideles laici (30 desembre
1988), 40: AAS 81 (1989), 468.

[373] Ibid.

[374] Relació final 2015, 87.



[375] Joan Pau II, Exhort. ap.
postsinodal Vita consecrata (25 març
1996), 42: AAS 88 (1996), 416.

[376] Cf. Relació final 2015, 87.

[377] Cf. Joan Pau II, Exhort. ap. 
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 57: AAS 74 (1982), 150.

[378] No oblidem que l'Aliança de
Déu amb el seu poble s'expressa com
un esposori (cf. Ez 16,8.60; Is 62,5; Os
2,21-22), i la nova Aliança també es
presenta com un matrimoni (cf. Ap
19,7; 21,2; Ef 5,25).

[379] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, 11.

[380] Joan Pau II, Exhort. ap. 
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 11: AAS 74 (1982), 93.

[381] Id., Homilia en l'Eucaristia
celebrada per a les famílies a



Córdoba, Argentina (8 abril 1987), 4: 
Insegnamenti X, 1 (1987), 1161-1162.

[382] Cf. Gemeinsames Leben, Munic
1973, 18.

[383] Conc. Ecum. Vat. II, Decr. 
Apostolicam actuositatem, 11.

[384] Catequesi (10 juny
2015):L'Osservatore Romano, 11 juny
2015, p. 8.

[385] Joan Pau II, Exhort. ap. 
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 12: AAS 74 (1982), 93.

[386] Discurs en la Festa de les
Famílies i vetlla de pregària a
Filadèlfia (26 setembre 2015):
L'Osservatore Romano, 28-29
setembre 2015, p. 6.

[387] Gabriel Marcel, Homo viator:
prolégomènes à une métaphysique de
l'espérance, París 1944, 63.

[388] Relació final 2015, 88.



[389] Cf. Joan Pau II, Exhort. ap. 
Familiaris consortio (22 novembre
1981), 44: AAS 74 (1982), 136.

[390] Ibid., 49: AAS 74 (1982), 141.

[391] Sobre els aspectes socials de la
família: cf. Pontifici Consell «Justícia i
Pau», Compendi de la Doctrina Social
de l'Església, 248-254.

El text de l'Exhortació apostòlica
"Amoris laetitia" al català és
traducció del P. Bernabé Dalmau i
Ribalta, monjo de Montserrat.
Publicada a la revista Documents
d'Església.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/amoris-laetitia-

https://www.pamsa.cat/pamsa/revista/dde.html
https://www.pamsa.cat/pamsa/revista/dde.html
https://opusdei.org/ca-es/article/amoris-laetitia-audiollibre-i-llibre-electronic/
https://opusdei.org/ca-es/article/amoris-laetitia-audiollibre-i-llibre-electronic/


audiollibre-i-llibre-electronic/
(09/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/amoris-laetitia-audiollibre-i-llibre-electronic/

	"Amoris laetitia": audiollibre i llibre electrònic

