
opusdei.org

Amb la força de
l'amor

Us oferim en àudio i text,
l'homilia de sant Josepmaria
"Amb la força de l'amor"
publicada a "Amics de Déu" i
pronunciada el 6 d'abril de
1967.

24/08/2020

Disponible també a Soundcloud, 
ivoox i Youtube

https://soundcloud.com/opusdei-international/amics-de-deu-amb-la-forca-de-lamormp3?in=opusdei-international/sets/amics-de-deu-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/29088708
https://youtu.be/vZGk9irX9EA


Enmig de la multitud, un d’aquells
entesos que no encertaven ja a
discernir les ensenyances revelades a
Moisès, embullades per ells mateixos
amb una estèril casuística, ha fet una
pregunta al Senyor. Jesús obre els
seus llavis divins per respondre a
aquest doctor de la Llei i contesta
pausadament, amb la segura
persuasió d’aquell qui ho té ben
experimentat: estimaràs el Senyor, el
teu Déu, amb tot el cor, amb tota
l’ànima i amb tota la ment. Aquest és
el primer i el màxim manament. El
segon li és semblant: estimaràs el teu
proïsme com a tu mateix. En aquests
dos manaments culminen tota la llei i
els profetes.[1]

Ara fixeu-vos en el Mestre reunit
amb els seus deixebles, en la
intimitat del Cenacle. En acostar-se el
moment de la seva Passió, el Cor de
Crist, voltat d’aquells que Ell estima,
esclata en flamarades inefables: un
manament nou us dono: que us



estimeu els uns als altres; que així
com jo us he estimat, us estimeu
també els uns als altres. En això
coneixerà tothom que sou deixebles
meus, si us teniu amor els uns als
altres.[2]

Per acostar-se al Senyor mitjançant
les pàgines del Sant Evangeli,
recomano sempre que us esforceu a
ficar-vos a l’escena de tal manera,
que hi participeu com un personatge
més. Així ―jo ho sé de tantes ànimes
normals i corrents que ho viuen―, us
abstraureu com Maria, pendent de
les paraules de Jesús o bé, com
Marta, us atrevireu a manifestar-li
sincerament les vostres inquietuds,
fins i tot les més petites.[3]

Senyor, per què l’anomeneu nou,
aquest manament? Tal com ho
acabem de sentir, l’amor al proïsme
era prescrit en l’Antic Testament, i
també recordareu que Jesús, tan bon
punt comença la seva vida pública,



amplia aquesta exigència, amb una
divina generositat: heu sentit que fou
dit: estimaràs el teu proïsme i odiaràs
el teu enemic. Doncs bé, jo us demano
més: estimeu els vostres enemics fent
el bé als qui us avorreixen i pregueu
pels qui us persegueixen i calumnien.
[4]

Senyor, permeteu-nos d’insistir-hi:
per què continueu anomenant nou
aquest precepte? Aquella nit, poques
hores abans d’immolar-vos a la Creu,
durant aquella conversa entranyable
amb els qui ―a pesar de les seves
flaqueses i misèries personals, com
les nostres― us han acompanyat fins
a Jerusalem, Vós ens vau revelar la
mesura insospitada de la caritat: així
com jo us he estimat. ¡Com no us
havien d’entendre els Apòstols, si
havien estat testimonis del vostre
amor insondable!

L’anunci i l’exemple del Mestre
esdevenen clars, precisos. Ha



subratllat amb obres la seva
doctrina. I, tot i així, molts cops he
pensat que després de vint segles,
encara continua essent un
manament nou, perquè molt pocs
homes s’han esforçat per practicar-
lo; la resta, la majoria s’ha estimat i
s’estima més fer el desentès. Amb un
egoisme exacerbat, en conclouen: per
què més complicacions, ja em basta i
em sobra amb el meu.

Entre els cristians, una positura així
no és vàlida. Si professem aquesta
mateixa fe, si és de debò que
ambicionem de trepitjar les nítides
empremtes que els peus de Crist han
deixat a la terra, no ens hem de
conformar amb evitar als altres els
mals que no ens desitgem nosaltres
mateixos. Això és molt, però és molt
poc, quan entenem que la mesura del
nostre amor és definida pel
comportament de Jesús. A més, Ell no
ens proposa aquesta norma de
conducta com una fita llunyana, com



la coronació de tota una vida de
lluita. És ―ha d’ésser, hi insisteixo,
perquè ho tradueixis en propòsits
concrets― el punt de partida, ja que
Nostre Senyor ho anteposa com a
senyal previ: en això coneixeran que
sou els meus deixebles.

Jesucrist, Senyor Nostre, s’encarnà i
prengué la nostra naturalesa per
mostrar-se a la humanitat com el
model de totes les virtuts. Apreneu de
mi, ens invita, que sóc benigne i humil
de cor.[5]

Més endavant, quan explica als
Apòstols el senyal pel qual els
reconeixeran com a cristians, no diu:
perquè sou humils. Ell és la puresa
més sublim, l’Anyell immaculat. Res
no podria tacar la seva santedat
perfecta, sense màcula.[6] Però
tampoc no indica: s’adonaran que
estan davant els meus deixebles
perquè sou castos i nets.



Passà per aquest món amb el
despreniment més complet dels béns
de la terra. Tot essent el Creador i el
Senyor de tot l’univers, li faltava fins
i tot el lloc per a reclinar el cap.[7]
Això no obstant, no comenta: sabran
que sou dels meus perquè no us heu
aferrat a les riqueses. S’està quaranta
dies amb les seves nits, al desert,
dejunant rigorosament,[8] abans de
dedicar-se a la predicació de
l’Evangeli. I, d’igual manera, no
afirma als seus: comprendran que
serviu Déu, perquè no sou goluts ni
bevedors.

La característica que distingirà els
apòstols, els cristians autèntics de
tots els temps, l’hem sentida: en això
―justament en això― coneixeran
tots que sou els meus deixebles, que us
teniu amor els uns als altres.[9]

Em sembla perfectament lògic que
els fills de Déu hagin restat sempre
remoguts ―com tu i jo, en aquests



moments― davant aquesta
insistència del Mestre. El Senyor no
estableix com a prova de la fidelitat
dels seus deixebles, els prodigis o els
miracles inaudits, bé que els ha
conferit el poder de fer-los, en l’Esperit
Sant. Què els comunica? Coneixeran
que sou els meus deixebles si us
estimeu recíprocament.[10]

Pedagogia divina

No odiar l’enemic, no tornar mal per
mal, renunciar a la venjança,
perdonar sense rancúnia, era
considerat aleshores ―i ara també,
no ens enganyem― una conducta
insòlita, massa heroica, fora del
comportament normal. Fins aquí
arriba la mesquinesa de les criatures.
Jesucrist, que ha vingut a salvar
tothom i que desitja associar els
cristians a la seva obra redemptora,
volgué ensenyar als seus deixebles
―a tu i a mi― una caritat gran,
sincera, més noble i valuosa: ens



hem d’estimar mútuament com Crist
ens estima a cada un de nosaltres.
Solament així, imitant ―dins la
nostra pròpia personal tosquedat―
les maneres divines, aconseguirem
d’obrir el nostre cor a tots els homes,
estimar d’una manera més alta,
completament nova.

Que bé que van posar en pràctica els
primers cristians aquesta caritat
ardent, que sobresortia amb excés
més enllà dels cimals de la simple
solidaritat humana o de la benignitat
de caràcter. S’estimaven entre si,
dolçament i fortament, des del Cor de
Crist. Un escriptor del segle II,
Tertulià, ens ha transmès el
comentari dels pagans, commoguts
en contemplar la continença dels
fidels d’aleshores, tan plena
d’atractiu sobrenatural i humà: 
mireu com s’estimen,[11] repetien.

Si t’adones que tu, ara o en tants de
detalls de la jornada, no mereixes



aquesta lloança; que el teu cor no
reacciona com caldria davant les
exigències divines, pensa també que
t’ha arribat el temps de rectificar.
Atèn la invitació de sant Pau: obrem
el bé amb tothom, però sobretot amb
els qui mitjançant la fe,[12] pertanyen
al Cos Místic de Crist.

El principal apostolat que els
cristians hem de realitzar en el món,
el millor testimoni de fe, és
contribuir a fer que dins l’Església es
respiri el clima de l’autèntica caritat.
Quan no ens estimem lleialment,
quan hi ha atacs, calúmnies i
renyines, qui se sentirà atret pels qui
sostenen que prediquen la Bona
Nova de l’Evangeli?

Resulta molt fàcil, molt de moda,
afirmar amb la boca que un estima
totes les criatures, creients i no
creients. Però si qui parla així
maltracta els germans en la fe, dubto
que en la seva conducta hi hagi res



que no sigui una xerrameca
hipòcrita. En canvi, quan estimem en
el Cor de Crist els qui som fills d’un
mateix Pare, estem associats en una
mateixa fe i som hereus d’una mateixa
esperança,[13] la nostra ànima
s’engrandeix i crema amb l’afany
que tothom s’acosti a Nostre Senyor.

Us recordo les exigències de la caritat
i potser algú opinarà que manca
justament aquesta virtut en les
paraules que acabo de pronunciar.
Res no fóra més oposat a la realitat.
Us puc assegurar que, amb un sant
orgull i sense falsos ecumenismes,
em vaig omplir de goig quan en el
passat Concili Vaticà II prenia cos
amb una renovada intensitat aquesta
preocupació de dur la Veritat als qui
fan via apartats de l’únic Camí, del de
Jesús, ja que em consumeix la fam
que se salvi la humanitat entera.

Sí, fou molt gran la meva alegria,
també perquè es veia confirmat



novament un apostolat tan preferit
per l’Opus Dei, l’apostolat ad fidem,
que no rebutja ningú, i admet els no
cristians, els ateus, els pagans,
perquè tant com sigui possible
participin dels béns espirituals de la
nostra Institució: això té una llarga
història, de dolor i de lleialtat que ja
he explicat en d’altres ocasions. Per
això torno a dir, sense por, que
considero un zel hipòcrita, mentider,
el que empeny a tractar bé els qui
són lluny, mentre trepitja o
menysprea els qui viuen al costat
nostre la mateixa fe. Tampoc no crec
que t’interessis per l’últim pobre del
carrer, si martiritzes els de casa teva;
si ets indiferent a les seves alegries,
les seves penes, els seus disgustos; si
no t’esforces a comprendre o passar
per alt els seus defectes, mentre no
siguin ofensa de Déu.

¿No us commou que l’Apòstol Joan, ja
ancià, dediqui la major part d’una de
les seves epístoles a exhortar-nos



perquè ens captinguem segons
aquesta doctrina divina? L’amor que
hi ha d’haver entre els cristians neix
de Déu, que és Amor. Caríssims,
estimem-nos els uns als altres, que la
caritat ve de Déu, i que tot aquell qui
estima ha nascut de Déu i coneix Déu.
El qui no estima no coneix Déu,
perquè Déu és Amor.[14] Es detura en
la caritat fraterna, puix que per Crist
hem estat convertits en fills de Déu: 
Mireu quin amor tan gran ens ha
donat el Pare, volent que siguem
anomenats fills de Déu, i, de fet, ho
som![15]

I mentre truca fort a les nostres
consciències per tal que esdevinguin
més sensibles a la gràcia divina,
insisteix que hem rebut una prova
meravellosa de l’amor del Pare pels
homes: la caritat de Déu s’ha
manifestat entre nosaltres en això:
Déu ha enviat el seu Fill Unigènit al
món a fi que per Ell tinguem vida.[16]
El Senyor prengué la iniciativa,



venint al nostre encontre. Ens va
donar aquest exemple perquè
acudim amb Ell a servir els altres,
perquè ―m’agrada de tornar-ho a
dir― posem generosament el nostre
cor a terra, de manera que els altres
trepitgin tou, i els sigui més amable
la lluita. Ens hem de comportar així,
perquè hem estat fets fills del mateix
Pare, d’aquest Pare que no va dubtar
a donar-nos el seu Fill molt estimat.

Nosaltres no construïm la caritat; ens
envaeix amb la gràcia de Déu: perquè
Ell ha estat el primer d’estimar-nos.
[17] Convé que ens amarem ben bé
d’aquesta veritat bellíssima: si podem
estimar Déu, és perquè hem estat
estimats per Déu.[18] Tant tu com jo
estem en condicions de lliurar afecte
pròdigament als qui ens volten, per
tal com hem nascut a la fe, per l’amor
del Pare. Demaneu amb gosadia
aquest tresor al Senyor, aquesta
virtut sobrenatural de la caritat, per
exercitar-la fins a l’últim detall.



Sovint, els cristians no hem sabut
correspondre a aquest do; de vegades
l’hem rebaixat com si es limités a
una almoina, sense ànima, freda; o
l’hem reduït a una conducta de
beneficència més o menys
formulària. Expressava bé aquesta
aberració la resignada queixa d’una
malalta: aquí em tracten amb caritat,
però la meva mare tenia cura de mi
amorosament. L’amor que neix del
Cor de Crist no pot donar lloc a
aquesta mena de distincions.

Perquè se us fiqués ben bé dins el
cap aquesta veritat, d’una forma
gràfica, he predicat en milers
d’ocasions que nosaltres no posseïm
un cor per a estimar Déu, i un altre
per a estimar les criatures: aquest
pobre cor nostre, de carn, estima
amb una afecció humana que, si va
unida a l’amor de Crist, és també
sobrenatural. Aquesta, i no cap altra,
és la caritat que hem de conrear en
l’ànima, la que ens durà a descobrir



en els altres la imatge de Nostre
Senyor.

Universalitat de la caritat

Amb el nom de proïsme, diu sant Lleó
el Gran, no hem de considerar només
els qui s’uneixen a nosaltres amb els
llaços de l’amistat o del parentiu, sinó
tots els homes, amb els quals tenim
una naturalesa comuna... Un sol
Creador ens ha fet, un sol Creador ens
ha donat l’ànima. Tots gaudim d’un
mateix cel i d’un mateix aire, dels
mateixos dies i les mateixes nits i, per
més que els uns són bons i d’altres són
dolents, els uns justos i els altres
injustos, Déu, malgrat tot, és generós i
benigne amb tothom.[19]

Els fills de Déu ens forgem en la
pràctica d’aquest manament nou,
aprenem en l’Església a servir i a no
ésser servits,[20] i ens trobem amb
forces per estimar la humanitat
d’una manera nova, que tothom
veurà com el fruit de la gràcia de



Crist. El nostre amor no es confon
amb una disposició sentimental, ni
tampoc amb la simple companyonia,
ni amb l’afany no gaire clar d’ajudar
els altres per demostrar-nos a
nosaltres mateixos que som
superiors. No; és conviure amb el
proïsme, venerar ―hi insisteixo― la
imatge de Déu que hi ha en cada
home, procurant que ell també la
contempli, perquè sàpiga adreçar-se
a Crist.

Universalitat de la caritat significa,
doncs, universalitat de l’apostolat; la
traducció en obres i de debò, per la
nostra banda, del gran deler de Déu, 
que vol que tots els homes se salvin i
arribin al coneixement de la veritat.
[21]

Si cal estimar també els enemics
―em refereixo a aquells que ens
col·loquen entre els seus enemics: jo
no em sento enemic de ningú ni de
res―, caldrà estimar, més que més,



els qui solament són lluny, els qui ens
són menys simpàtics, els qui, per la
llengua, la cultura o l’educació,
semblen allò que és oposat a tu i a
mi.

De quin amor es tracta? La Sagrada
Escriptura parla de dilectio, a fi que
s’entengui bé que no és només una
qüestió d’afecte sensible. Expressa
més aviat una determinació ferma,
de la voluntat. Dilectio deriva de 
electio, de «elegir». Jo hi afegiria que
estimar, en cristià, significa voler
estimar, fer el determini en Crist de
cercar el bé de les ànimes sense
discriminació de cap mena,
aconseguint per a elles, abans que
res, el millor: que coneguin Crist, que
se n’enamorin.

El Senyor ens apressa: estimeu els
vostres enemics i pregueu pels qui us
persegueixen i calumnien.[22] Podem
no sentir-nos humanament atrets
envers les persones que ens



rebutjarien, si ens hi acostàvem. Però
Jesús ens exigeix que no els tornem
mal per mal; que no malbaratem les
ocasions de servir-les amb el cor, per
més que ens costi; que no deixem
mai de tenir-les presents en les
nostres oracions.

Aquesta dilectio, aquesta caritat,
s’emplena de matisos més
entranyables quan es refereix als
germans en la fe, i especialment als
qui, perquè Déu ho ha establert així,
es troben més a prop de nosaltres: els
pares, el marit o la muller, els fills i
els germans, els amics i els col·legues,
els veïns. Si no hi hagués aquesta
estimació, amor humà noble i net,
ordenat a Déu i fundat en Ell, no hi
hauria caritat.

Manifestacions de l’amor

Em plau de recollir unes paraules
que l’Esperit Sant ens comunica per
boca del profeta Isaïes: discite
benefacere,[23] apreneu a fer el bé.



Acostumo a aplicar aquest consell als
diversos aspectes de la nostra lluita
interior, perquè la vida cristiana no
s’ha de donar mai per acabada, per
tal com el creixement en les virtuts
ens ve com a conseqüència d’un
compromís efectiu i quotidià.

En qualsevol tasca de la societat, com
aprenem? Primer, examinem el fi
desitjat i els mitjans per aconseguir-
lo. En acabat, perseverem en l’ús
d’aquests recursos, una vegada i una
altra, fins a crear un hàbit, arrelat i
ferm. Així que aprenem alguna cosa,
en descobrim d’altres que ignoràvem
i que són un estímul per a continuar
aquesta labor sense dir mai prou.

La caritat amb el proïsme és una
manifestació de l’amor a Déu. Per
això, en esforçar-nos per millorar en
aquesta virtut, no ens podem fixar
cap límit. Amb el Senyor, l’única
mesura és estimar sense mesura.
D’una banda, perquè mai no



arribarem a agrair-li prou el que ha
fet per nosaltres; d’una altra, perquè
el mateix amor de Déu envers les
criatures es revela així: amb excés,
sense càlcul, sense fronteres.

A tots els qui estem disposats a obrir-
li l’oïda de l’ànima, Jesucrist ensenya
en el sermó de la Muntanya el
manament diví de la caritat. I en
acabar, com a resum explica: estimeu
els vostres enemics, feu bé i ajudeu
sense esperar res a canvi, i la vostra
recompensa serà gran, i sereu fills de
l’Altíssim, perquè Ell és bo amb els
ingrats i els dolents. Sigueu, doncs,
misericordiosos com el vostre Pare és
misericordiós.[24]

La misericòrdia no es queda en una
actitud seca de compassió: la
misericòrdia s’identifica amb la
sobreabundància de la caritat que,
ensems, porta amb si mateixa la
sobreabundància de la justícia.
Misericòrdia vol dir mantenir el cor



en carn viva, humanament i
divinament impregnat d’un amor
ferm, sacrificat, generós. Sant Pau
glossa així la caritat en el seu cant a
aquesta virtut: la caritat és pacient, és
benigna; la caritat no té enveja, no
obra precipitadament, no
s’enorgulleix, no és ambiciosa, no
busca el propi interès, no s’irrita, no
pensa malament, no s’alegra de la
injustícia, sinó que s’alegra amb la
veritat; a tot s’adapta, ho creu tot, tot
ho espera, tot ho suporta.[25]

Una de les seves primeres
manifestacions es concreta en iniciar
l’ànima en els camins de la humilitat.
Quan sincerament ens considerem
no res; quan entenem que, sense
l’ajut diví, la més feble i flaca de les
criatures fóra millor que nosaltres;
quan ens veiem capaços de tots els
errors i de tots els horrors; quan
sabem que som uns pecadors encara
que breguem amb delit per apartar-
nos de tantes infidelitats, com



podríem pensar malament dels
altres?, com es podrà alimentar en el
cor el fanatisme, la intolerància,
l’orgull?

La humilitat ens mena a aquesta
forma de tractar el proïsme, que és la
millor: la de comprendre tothom,
conviure amb tothom, disculpar
tothom; no crear divisions ni
barreres; comportar-se ―sempre!―
com instruments d’unitat. No és en
debades que existeix en el fons de
l’home una aspiració forta envers la
pau, envers la unió amb els
consemblants, envers el respecte
mutu dels drets de la persona, de
manera que aquest mirament es
transformi en fraternitat. Reflecteix
una empremta d’allò que és més
valuós de la nostra condició humana:
si tots som fills de Déu, la fraternitat
ni es redueix a un tòpic, ni resulta un
ideal il·lusori: ressalta com una meta
difícil, però real.



Davant tots els cínics, els escèptics,
els desamorats, els qui han convertit
la pròpia covardia en una mentalitat,
els cristians hem de demostrar que
aquesta afecció és possible. Potser hi
ha moltes dificultats per a
comportar-se així, ja que l’home fou
creat lliure i està a la seva mà el fet
d’enfrontar-se inútilment i
amargament contra Déu: però és
possible i és real, perquè aquesta
conducta neix necessàriament com a
conseqüència de l’amor de Déu i de
l’amor a Déu. Si tu i jo ho volem,
Jesucrist també ho vol. Aleshores
entendrem en tota la seva
profunditat i amb tota la seva
fecunditat el dolor, el sacrifici i la
donació desinteressada en la
convivència diària.

L’exercici de la caritat

Pecaria d’ingenu aquell que
s’imaginés que les exigències de la
caritat cristiana s’acompleixen



fàcilment. Es demostra molt distint
allò que experimentem en el quefer
habitual de la humanitat i,
malauradament, en l’àmbit de
l’Església. Si l’amor no obligués a
callar, cadascú parlaria llargament
de divisions, d’atacs, d’injustícies, de
murmuracions, d’insídies. Hem
d’admetre-ho amb senzillesa, per
mirar de posar de la nostra part el
remei oportú, que s’ha de traduir en
un esforç personal per no ferir, per
no maltractar, per corregir sense
enfonsar ningú.

No són coses d’avui. Pocs anys
després de l’Ascensió de Crist al Cel,
quan encara anaven d’una banda a
l’altra gairebé tots els apòstols, i era
general un fervor estupend de fe i
d’esperança, malgrat tot, ja eren
molts els qui començaven a
esgarriar-se, a no viure la caritat del
Mestre.



Del moment que entre vosaltres hi ha
gelosia i desacord ―escriu sant Pau
als de Corint―, no sou per ventura
carnals i no us comporteu d’una
manera massa humana? Perquè, quan
l’un diu: jo sóc de Pau, i l’altre: jo,
d’Apol·lo, no us declareu simplement
humans[26] que no comprenen que
Crist ha vingut a superar totes
aquestes divisions? Què és Apol·lo?
Què és Pau? Ministres d’aquell en qui
heu cregut, cadascú segons allò que el
Senyor li ha donat.[27]

L’apòstol no rebutja la diversitat:
cada u té de Déu el seu propi do, qui
d’una manera, qui d’una altra.[28]
Però aquestes diferències han d’estar
al servei del bé de l’Església. Jo em
sento mogut a demanar al Senyor,
ara, ―uniu-vos, si voleu, a aquesta
oració meva― que no permeti que
en la seva Església la manca d’amor
sembri el jull en les ànimes. La
caritat és la sal de l’apostolat dels
cristians: si perd el gust, ¿com ens



podrem presentar davant el món i
explicar, amb el cap alt, que aquí hi
ha el Crist?

Així, doncs, us torno a dir amb sant
Pau: si jo parlés totes les llengües dels
homes i dels àngels, però no tingués
caritat, seria com un metall que sona
o com el címbal que dringa. I si
tingués el do de profecia i sabés tots
els misteris i tota la ciència, si tingués
tota la fe fins a fer canviar de lloc les
muntanyes, però no tingués caritat,
no seria res. I, si distribuís tots els
meus béns per a sustentar els pobres,
si oferís el meu cos i el foc em
consumís, però no tingués caritat, tot
allò de res no em serviria.[29]

Davant aquestes paraules de
l’Apòstol dels gentils, no falten els qui
coincideixen amb aquells deixebles
de Crist, que, quan Nostre Senyor els
anuncià el Sagrament de la seva Carn
i de la seva Sang, van comentar: és
dura, aquesta doctrina, qui pot



escoltar-la?[30] És dura, sí. Perquè la
caritat que descriu l’Apòstol no es
limita a la filantropia, a
l’humanitarisme, o bé a la lògica
commiseració davant el sofriment
d’altri: exigeix l’exercici de la virtut
teologal de l’amor a Déu i de l’amor,
per Déu, als altres. Per això, la caritat
no caducarà mai, mentre que les
profecies finiran, les llengües cessaran
i s’acabarà la ciència... Ara
subsisteixen la fe, l’esperança i la
caritat, totes tres; però la més gran de
totes elles és la caritat.[31]

L’únic camí

Ens hem convençut que la caritat no
té res a veure amb aquesta
caricatura que, de vegades, hom ha
pretès de traçar de la virtut central
de la vida del cristià. Aleshores, per
què aquesta exigència de predicar-la
contínuament? ¿Sorgeix, com a tema
obligat, bé que amb poques



possibilitats que es manifesti en fets
concrets?

Si miréssim al voltant nostre, potser
trobaríem raons per a pensar que la
caritat és una virtut il·lusòria.
Considerant, però, les coses amb un
sentit sobrenatural, descobriràs
també l’arrel d’aquesta esterilitat;
l’absència d’un tracte intens i
continu, de tu a Tu, amb Nostre
Senyor Jesucrist; i el desconeixement
de l’obra de l’Esperit Sant en l’ànima,
de la qual el primer fruit és
justament la caritat.

Aplegant uns consells de l’Apòstol
―porteu-vos les càrregues els uns als
altres, i compliu així la llei del
Crist―[32] hi afegeix un Pare de
l’Església: Estimant Crist, suportarem
fàcilment les febleses dels altres, i així
mateix les d’aquell que encara no
estimem, perquè no té obres bones.
[33]



És per aquí que s’enfila el camí que
ens fa créixer en la caritat. Si ens
afiguràvem que abans ens hem
d’exercitar en activitats
humanitàries, en labors assistencials,
tot excloent l’amor del Senyor,
l’erraríem. No deixem Crist de banda
a causa de la preocupació pel proïsme
malalt, ja que hem d’estimar el malalt
per causa de Crist.[34]

Mirem constantment Jesús que, sense
deixar d’ésser Déu, es va humiliar tot
prenent la forma de servent,[35] per
poder servir-nos; perquè és només en
aquesta mateixa direcció que s’obren
els afanys que valen la pena. L’amor
cerca la unió, la identificació amb la
persona amada: i, en unir-nos a Crist,
ens atraurà l’ànsia de secundar-ne la
vida de donació, d’amor
immesurable, de sacrifici fins a la
mort. Crist ens situa davant el dilema
definitiu: o consumir la pròpia
existència d’una forma egoista i



solitària, o dedicar-se amb totes les
forces a una tasca de servei.

Demanarem ara al Senyor, per
acabar aquesta estona de conversa
amb Ell, que ens concedeixi de
repetir amb sant Pau que vencem
plenament per aquell qui ens ha
estimat. Per això estic segur que ni la
mort, ni la vida, ni àngels, ni
principats, ni virtuts, ni el present, ni
el futur, ni poders, ni altitud, ni
profunditat ni cap altra criatura no
podrà separar-nos de l’amor de Déu,
que hi ha en el Crist Jesús, Senyor
nostre.[36]

D’aquest amor, l’Escriptura també
canta amb paraules enceses: ni les
aigües copioses no pogueren extingir
la caritat, ni se l’emportaren les
riuades.[37] Aquest amor sadollà
sempre el Cor de Santa Maria, fins a
enriquir-la amb entranyes de Mare
per a la humanitat entera. En la
Verge, l’amor a Déu es confon també



amb la sol·licitud envers tots els seus
fills. Devia haver patit molt el seu Cor
dolcíssim, atent fins als més petits
detalls ―no tenen vi―,[38] en
presenciar aquella crueltat
col·lectiva, aquell acarnissament que
fou, per part dels botxins, la Passió i
Mort de Jesús. Però Maria no parla.
Com el seu Fill, estima, calla i
perdona. Aquesta és la força de
l’amor.

[1] Mt XXII, 37-40.

[2] Ioh XIII, 34-35.

[3] Cfr. Lc X, 39-40.

[4] Mt V, 42-44.

[5] Mt XI, 29.

[6] Cfr. Ioh VIII, 46.

[7] Cfr. Mt VIII, 20.



[8] Cfr. Mt IV, 2.

[9] Ioh XIII, 35.

[10] St. Basili, Regula efusius
tractatae, III, 1 (PG 31, 918).

[11] Tertulià, Apologeticum, XXXIX
(PL 1, 471).

[12] Gal VI, 10.

[13] Minuci Fèlix, Octavius, XXXI (PL
3, 338).

[14] 1 Ioh IV, 7-8.

[15] 1 Ioh III, 1.

[16] 1 Ioh IV, 9.

[17] 1 Ioh IV, 10.

[18] Orígenes, Commentarii in
Epistolam ad Romanos. IV. 9 (PL 14,
977).

[19] St. Lleó el Gran, Sermo XII, 2 (PL
54, 170).



[20] Cfr. Mt XX, 28.

[21] 1 Tim II, 4.

[22] Mt V, 44.

[23] Is I, 17.

[24] Lc VI, 35-36.

[25] 1 Cor XIII, 4-7.

[26] 1 Cor III, 3-4.

[27] 1 Cor III, 4-5.

[28] Cfr. 1 Cor VII, 7.

[29] 1 Cor XIII, 1-3.

[30] Ioh VI, 61.

[31] 1 Cor XIII, 8, 13.

[32] Gal VI, 2.

[33] St. Agustí, De diversis
quaestionibus LXXXIII, 71, 7 (PL 40,
83).



[34] St. Agustí, Ibídem.

[35] Cfr. Phil II, 8-9.

[36] Rom VIII, 37-39.

[37] Cant VIII, 7.

[38] Ioh II, 3.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/amb-la-forca-
de-l-amor/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/amb-la-forca-de-l-amor/
https://opusdei.org/ca-es/article/amb-la-forca-de-l-amor/
https://opusdei.org/ca-es/article/amb-la-forca-de-l-amor/

	Amb la força de l'amor

