
opusdei.org

Alguna cosa gran i
que sigui amor
(VIII): L’encertaré?

Quan entra la inquietud al cor
sobre un possible camí, és
natural dubtar i sentir por: Déu
ens busca i nosaltres, malgrat la
nostra fragilitat, volem viure
amb Ell i per a Ell.

16/08/2019

Els apòstols s’han quedat pensatius
després de contemplar la trobada de
Jesús amb el jove ric, i el seu
desenllaç: el noi «se n’anà tot



trist» (cf. Mt 19, 22 s.). Probablement
els desconcerta la mirada de Jesús,
no trista però sí dolguda: «un ric
difícilment entrarà al Regne del cel».
Pere, com en altres ocasions, es fa
portaveu del sentir comú: «Nosaltres
ho hem deixat tot i t’hem seguit. Què
rebrem, doncs?». Fent-se ressò
d’aquestes paraules, i amb la mateixa
familiaritat del bon amic, sant
Josepmaria s’adreçava al Senyor en
un moment difícil per a l’Obra: «Què
faràs ara amb nosaltres? No pots
deixar abandonats als qui s’han fiat
de Tu!».[1]

Què serà de mi?

L’inici d’una vocació, com el
començament de qualsevol camí,
acostuma a comportar una dosi
d’incertesa. Quan Déu permet que
ens entri la inquietud al cor, i es
comença a perfilar un possible camí
concret, és natural preguntar-se: serà
per aquí?



Què hi ha darrere d’aquest dubte?
D’entrada, un temor força normal.
Por de la vida i de les nostres pròpies
decisions: no sabem què passarà en
el futur, on ens dirigirà aquest camí,
perquè no l’hem recorregut mai
abans. El dubte s’explica també pel
nostre desig d’encertar-la: volem que
la nostra vida sigui valuosa, que deixi
rastre; a més, les coses grans i
boniques exigeixen el millor de
nosaltres, i no ens volem precipitar.
Però la raó més profunda és més
misteriosa i senzilla alhora: Déu que
ens cerca i nosaltres que volem viure
amb Ell. Habitualment no és Déu qui
ens fa por, sinó nosaltres mateixos.
Ens inquieta la nostra fragilitat
davant d’un Amor tan immens:
pensem que no podrem estar a la
seva altura.

Quan Pere pregunta a Jesús «què
serà de nosaltres»; quan sant
Josepmaria pregunta a Jesús «què
serà de nosaltres»; quan un cristià



pregunta a Jesús «què serà de mi» si
agafo aquest camí, què respon Crist?
Mirant al cor, Jesús ens diu, amb una
veu plena d’afecte i alegria, que
cadascun de nosaltres som una
aposta de Déu, i que Déu no perd mai
els seus envits. Viure significa
aventura, risc, limitacions,
desafiaments, esforç, sortir del petit
món que controlem i trobar la
bellesa de dedicar la nostra vida a
alguna cosa que és més gran que
nosaltres, i que omple amb escreix la
nostra set de felicitat. Podem
imaginar la mirada il·lusionada de
Jesús mentre pronuncia aquestes
paraules que han ressonat i
continuaran ressonant a molts cors:
«I tothom qui pel meu nom hagi
deixat cases, germans, germanes,
pare, mare, fills o camps, en rebrà
cent vegades més i posseirà la vida
eterna.» (Mt 19, 29). Déu només dona
en gran.



Amb tot, no es tracta d’esperar una
revelació enlluernadora, o un pla
traçat fins a l’últim detall. Déu ha
pensat en nosaltres, però compta
també amb la nostra iniciativa.
«Quan una persona es troba davant
de la incertesa de l’existència d’una
peculiar crida de Déu a ella, és sens
dubte necessari demanar a l’Esperit
Sant “llum per veure” la vocació;
però si la mateixa persona i les qui
han d’intervenir en el discerniment
vocacional (direcció espiritual, etc.)
no hi veuen cap dada objectiva
contrària i la Providència (...) ha
conduït la persona a aquesta
experiència, a més de continuar
demanant a Déu “llum per veure-hi”,
és important —penso que més
important— demanar-li “força per
estimar”, de manera que amb
aquesta força que eleva la llibertat
en el temps es configuri la mateixa
vocació eterna».[2]

No estem sols: l’Església és camí



En aquest procés de discerniment de
la vocació no estem sols, perquè tota
vocació cristiana neix i creix a
l’Església. A través d’Ella, Déu ens
atreu cap a Ell i ens crida; i és la
mateixa Església la que ens acull i
ens acompanya en el nostre camí cap
a Déu.

L’Església atreu. Déu se serveix, al
llarg de la història, de persones que
deixen un solc profund amb la seva
existència; que marquen camins per
al lliurament dels altres. La seva
vida, els seus ideals, els seus
ensenyaments ens inspiren, ens
sacsegen: ens treuen del nostre
egoisme i ens criden a una vida més
plena, d’amor. Aquesta crida forma
part dels plans de Déu, de l’acció de
l’Esperit Sant que ens prepara el
camí.

L’Església crida. Déu «no ens demana
permís per a “complicar-nos la vida”.
S’hi fica i... Llestos!».[3] I per a això



confia en què els seus fills
s’atreveixin a convidar-se
mútuament a considerar
seriosament la possibilitat de lliurar-
li la vida. Jesucrist va comparar el
Regne de Déu amb un gran banquet
en què Déu vol que hi participin tots
els homes, fins i tot els que en un
inici semblava que no hi estaven
convidats (Lc 14, 15-24). I, de fet,
ordinàriament Déu compta amb una 
invitació externa per fer ressonar la
seva veu al cor de la persona.

Totes les vocacions cristianes, quan
troben una resposta enamorada,
porten a la santedat. Per això, la
millor vocació és per a cadascú la
seva. Dit això, no hi ha camins
tancats a priori. La vida cap a Déu en
el matrimoni o en el celibat està de
partida a l’abast de tothom. La nostra
biografia, la història personal, va fent
el mateix camí, i ens situa en unes
cruïlles o en unes altres. L’elecció
depèn de la llibertat personal: és



això, elecció. Crist ens vol lliures: «Si
algú vol venir amb mi»... (Mt 16, 24);
«si vols ser perfecte»... (Mt 19, 21).

Ara bé, què porta a triar una vocació
concreta entre totes les possibles? La
llibertat busca horitzons grans,
divins, d’amor. Sant Ignasi
d’Antioquia deia que «el cristianisme
no és qüestió de persuasió, sinó de
grandesa».[4] N’hi ha prou amb
proposar-lo en tota la seva bellesa i
senzillesa, amb la vida i amb les
paraules, perquè atregui les ànimes
per la seva pròpia força, sempre que
es deixin interpel·lar per Crist (cf. Mc
10, 21). Quelcom a l’interior de la
persona, molt íntim i profund, una
mica desconegut i misteriós fins i tot
per a ella, ressona i entra en sintonia
amb aquesta proposta d’un camí dins
de l’Església. Ja ho afirmaven els
grecs: només el semblant coneix al
semblant.[5] La vida autèntica
d’altres cristians ens crida a apropar-
nos a Jesús i a lliurar-li el cor. Veiem



un exemple de santedat en persones
que tenim a prop i pensem: «Potser
jo també...». És el «vine i ho veuràs»
de l’Evangeli, que ens interpel·la aquí
i ara (Jn 1, 46).

L’Església acull i acompanya.
Qualsevol persona normal, sense
experimentar crides especials, es pot
embarcar en una vida de servei, de
donació: en el celibat o en el
matrimoni, en el sacerdoci, en l’estat
religiós. El discerniment sobre quina
és la vocació de cadascú es resol
atenent la rectitud d’intenció, les
aptituds de la persona i la seva
idoneïtat.

Aquest discerniment necessita
l’ajuda dels altres: en particular, de
la direcció espiritual. D’altra banda,
es requereix també la deliberació de
qui governa la institució eclesial de
què es tracti. Perquè la missió
d’acollir, per part de l’Església,
consisteix també a assegurar-se que



cadascú troba el seu lloc. Si ho
pensem, és una benedicció de Déu
que, a l’hora de projectar la nostra
vida, hi hagi persones en qui puguem
confiar i que, al seu torn, confiïn en
nosaltres. Que els altres, amb un
coneixement profund de la nostra
persona i de la nostra situació,
puguin afirmar en consciència:
«ànim, tu pots», tens les condicions o
els talents necessaris per a aquesta
missió, que potser és la teva, i que
pots acceptar, si realment vols; o que
ens puguin dir, també en
consciència: «potser aquest no és el
teu camí».

La vocació és sempre una win-win
situation, una situació en la qual tots
guanyen. És el millor per a
cadascuna de les parts en relació: la
persona i la institució eclesial. Déu
Pare segueix cadascuna d’aquestes
històries personals amb la seva
providència amorosa. L’Esperit Sant
ha fet que sorgeixin a l’Església



institucions i camins de santedat que
serveixin de curs i d’ajuda per a les
persones singulars. I també és
l’Esperit Sant qui mou determinades
persones, en moments concrets de la
seva vida, a vivificar amb la seva
entrega aquests camins a l’Església.

El salt de la fe: confiar en Déu

Davant de la multitud que el segueix,
Jesús pregunta a Felip: «On
comprarem pa perquè puguin
menjar tots aquests?» (Jn 6, 5). Els
apòstols tenen molt clar que ells no
poden fer res davant de la gana de la
gent. Només tenen «cinc pans d’ordi i
dos peixos» d’un noi que hi havia per
allà. Jesús, prenent aquests pans, va
donar menjar a tothom, i en va
sobrar tant que diu als deixebles:
«Recolliu els bocins que han sobrat,
perquè no es perdi res» (v.12). Només
Jesús pot fer que no es perdi res de la
nostra vida, que aprofiti tota la
humanitat; però li hem de confiar tot



el que tenim. Llavors fa meravelles, i
els seus primers destinataris som
nosaltres mateixos.

Confiar en Déu, obrir-li les portes de
la nostra vida, ens porta a entendrir-
nos amb ell davant de la multitud
que està famolenca d’Ell, com ovelles
sense pastor. I a reconèixer que
compta amb nosaltres per portar el
seu amor a tota aquesta gent. I, en fi,
a llançar-nos, perquè es tracta de
quelcom que supera el que hauríem
pogut concebre pel nostre compte.
Llançar-nos, conscients que amb
l’ajuda de Déu tirarem endavant:
posant-nos a les seves mans, confiant
totalment en Ell. I com que Déu no
s’imposa, es necessita un salt de fe:
«¿Per què no et dones a Déu d’una
vegada..., de debò... ara!?»[6]

Sens dubte, és necessari pensar les
coses. És el que l’Església anomena 
un temps de discerniment. Tanmateix,
convé tenir en compte que «el



discerniment no és un autoanàlisi
entotsolat, una introspecció egoista,
sinó una veritable sortida de
nosaltres mateixos vers el misteri de
Déu, que ens ajuda a viure la missió
a la qual ens ha cridat per al bé dels
germans».[7] La vocació implica
sortir d’un mateix, sortir de la zona
de confort i de seguretat individual.

Per saltar en paracaigudes és clau
que el paracaigudes funcioni i s’obri,
de manera que puguem descendir
suaument. Però primer és crucial
saltar de l’avió sense obrir el
paracaigudes. De manera anàloga, la
vocació suposa viure confiat en Déu,
no en les nostres seguretats. Parlant
dels Reis d’Orient, sant Joan
Crisòstom diu que si «estant a Pèrsia
veien l’estrella, una vegada van
sortir de Pèrsia van contemplar el Sol
de Justícia»; però que «si no
haguessin sortit amb decisió del seu
país ni tan sols haurien pogut
continuar veient l’estrella».[8]



«Saps que el teu camí no és clar. —I
que no ho és, perquè, no seguint de
prop Jesús, t’has quedat a les fosques.
—¿Què esperes per decidir-te?».[9]
Només si trio el camí el puc recórrer,
vivint el que he triat. Per veure
l’estrella cal posar-se a caminar,
perquè els plans de Déu sempre ens
superen, van més enllà de nosaltres
mateixos. Només confiant en Ell ens
fem capaços. Al principi un no pot:
necessita créixer. Però per créixer
cal creure: «sense mi no podeu fer
res» (Jn 15, 5), amb mi ho podeu tot.

D’aquí l’error de qui es passa la
joventut esperant una il·luminació
definitiva sobre la seva vida, sense
decidir-se a fer res. D’aquí també un
límit especial que existeix avui dia:
es fan tantes selfies, un es veu a
tantes fotos, que potser pensa que ja
es coneix perfectament. Tanmateix,
per trobar veritablement la pròpia
identitat cal redescobrir el que no es
veu de la vida d’un mateix: tot el que



té de misteri, de presència i amor de
Déu per cadascú. Voler viure és
descobrir i abandonar-se amb
confiança a aquest misteri, acceptant
una lògica i unes raons que no
podem abastar.

Les històries de Déu comencen a poc
a poc. Però el camí de la confiança
que ho arrisca tot arriba a complir
els somnis més grans, els somnis de
Déu. Quan, com bons fills de Déu, ens
deixem guiar per l’Esperit Sant (cf. 
Rm 8, 14), la nostra vida aixeca el vol.
És el camí dels Reis; el de Maria, una
nena que serà la Mare de Déu, i el de
Josep, un fuster que Déu adopta com
a pare; el dels Apòstols, que passen
de les vacil·lacions i els errors
inicials a ser les columnes sobre les
quals s’edifica l’Església...; i el de
tants cristians que ens precedeixen i
ens acompanyen. Qui podria pensar
en aquest misteri a l’inici de les seves
vides? Només es veu clar al final.
Però el final és possible perquè a



l’inici cadascú va saber sortir de la
seva falsa seguretat i saltar als braços
robustos de Déu Pare.[10]

Per això, quan el discerniment
avança, i una vocació concreta pren
contorns definits, s’acaba fent
evident la necessitat, per continuar
avançant, del salt inicial de fe: dir
que sí. El discerniment només es pot
completar d’aquesta manera, i per
això l’Església ha previst, amb la seva
saviesa plurisecular, una sèrie
d’etapes que es recorren
progressivament, per acabar-se
d’assegurar de la idoneïtat de les
persones respecte a cada camí
vocacional concret. Aquesta manera
de fer dona molta pau al cor i reforça
la decisió de fiar-se de Déu, que va
portar a cadascú i cadascuna a
entregar-se. No dubtem de Déu, sinó
de nosaltres mateixos, i per això
confiem en Ell i en l’Església.



Per la nostra part, es tracta de
considerar tot el que som i valem,
per poder-ho oferir tot, com explica
la paràbola dels talents (cf. Mt 25,
14-30); i de no quedar-nos amb res
sense negociar, sense compartir.
Aquesta és la clau per a una decisió
madura i sincera: la disposició a
donar-se del tot, a abandonar-se del
tot a les mans de Déu, sense reservar-
se res, i la constatació que aquesta
entrega ens omple d’una pau i d’una
alegria que no venen de nosaltres
mateixos. Així pot arrelar la
convicció profunda d’haver trobat el
nostre camí.

* * *

En el moment de discernir la seva
vocació, Maria pregunta a l’àngel:
«Com podrà ser això, si jo soc
verge?» (cf. Lc 1, 34 s.). L’àngel és el
missatger, el mediador que crida
seguint la veu de Déu. Maria no posa
cap condició, però sí que pregunta



per encertar-la. I l’àngel li assegura:
ho farà l’Esperit Sant, perquè el que
t’he comunicat et supera, però «per a
Déu no hi ha res impossible» (v. 37).
Si fins i tot Maria, la nostra Mare,
pregunta, com de lògic és que cada
cristià demani consell als altres
davant de la moció interior de l’amor
de Déu: com ho he de fer per
entregar-li la meva vida? On penses
que encertaré el camí per a la meva
felicitat? Quina meravella deixar-se
aconsellar per poder dir que sí, amb
una llibertat radiant i plens de
confiança en Déu; per posar tot el
que és nostre a les seves mans:
«Faci’s en mi segons la teva paraula».

Pablo Marti

[1] A. Vázquez de Prada, El Fundador
del Opus Dei, vol. III, Rialp, Madrid
2003, p. 33



[2] F. Ocáriz, «La vocación al Opus
Dei como vocación en la Iglesia». A: 
El Opus Dei en la Iglesia, Rialp,
Madrid 1993, p. 153.

[3] Sant Josepmaria, Forja, núm. 902.

[4] Sant Ignasi d’Antioquia, Carta als
Romans, núm. 3 (p. 5, c. 690).

[5] Aristòtil, Sobre l’ànima I, 2.

[6] Sant Josepmaria, Camí, núm. 902.

[7] Francesc, Ex. Ap. Gaudete et
exsultate (19.III.2018), núm. 175.

[8] Sant Joan Crisòstom, Homilies
sobre sant Mateu, VII. 5 (p. 57, c. 78).

[9] Camí, núm. 797.

[10] Cf. Sant Josepmaria, Via Crucis,
7a estació.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/alguna-cosa-
gran-i-que-sigui-amor-viii-lencertare/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-viii-lencertare/
https://opusdei.org/ca-es/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-viii-lencertare/
https://opusdei.org/ca-es/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-viii-lencertare/

	Alguna cosa gran i que sigui amor (VIII): L’encertaré?

