opusdei.org

Alguna cosa gran i
que sigui amor
(VIII): P’encertareé?

Quan entra la inquietud al cor
sobre un possible cami, és
natural dubtar i sentir por: Déu
ens busca i nosaltres, malgrat la
nostra fragilitat, volem viure
amb Ell i per a Ell.

16/08/2019

Els apostols s’han quedat pensatius
després de contemplar la trobada de
Jesus amb el jove ric, i el seu
desenllag: el noi «se n’ana tot



trist» (cf. Mt 19, 22 s.). Probablement
els desconcerta la mirada de Jesus,
no trista pero si dolguda: «un ric
dificilment entrara al Regne del cel».
Pere, com en altres ocasions, es fa
portaveu del sentir comu: «Nosaltres
ho hem deixat tot i them seguit. Que
rebrem, doncs?». Fent-se resso
d’aquestes paraules, i amb la mateixa
familiaritat del bon amic, sant
Josepmaria s’adrecava al Senyor en
un moment dificil per a I’'Obra: «Qué
faras ara amb nosaltres? No pots
deixar abandonats als qui s’han fiat
de Tu!».[1]

Queé sera de mi?

L’inici d’una vocacio, com el
comencament de qualsevol cami,
acostuma a comportar una dosi
d’incertesa. Quan Déu permet que
ens entri la inquietud al cor, i es
comenca a perfilar un possible cami
concret, és natural preguntar-se: sera
per aqui?



Queé hi ha darrere d’aquest dubte?
D’entrada, un temor forca normal.
Por de la vida i de les nostres propies
decisions: no sabem qué passara en
el futur, on ens dirigira aquest cami,
perque no ’hem recorregut mai
abans. El dubte s’explica també pel
nostre desig d’encertar-la: volem que
la nostra vida sigui valuosa, que deixi
rastre; a més, les coses grans i
boniques exigeixen el millor de
nosaltres, i no ens volem precipitar.
Pero la rad més profunda és més
misteriosa i senzilla alhora: Déu que
ens cerca i nosaltres que volem viure
amb Ell. Habitualment no és Déu qui
ens fa por, sind nosaltres mateixos.
Ens inquieta la nostra fragilitat
davant d’'un Amor tan immens:
pensem que no podrem estar a la
seva altura.

Quan Pere pregunta a Jesus «que
sera de nosaltres»; quan sant
Josepmaria pregunta a Jesus «que
sera de nosaltres»; quan un cristia



pregunta a Jesus «que sera de mi» si
agafo aquest cami, que respon Crist?
Mirant al cor, Jesus ens diu, amb una
veu plena d’afecte i alegria, que
cadascun de nosaltres som una
aposta de Déu, i que Déu no perd mai
els seus envits. Viure significa
aventura, risc, limitacions,
desafiaments, esforg, sortir del petit
mon que controlem i trobar la
bellesa de dedicar la nostra vida a
alguna cosa que és més gran que
nosaltres, i que omple amb escreix la
nostra set de felicitat. Podem
imaginar la mirada il-lusionada de
Jesus mentre pronuncia aquestes
paraules que han ressonat i
continuaran ressonant a molts cors:
«I tothom qui pel meu nom hagi
deixat cases, germans, germanes,
pare, mare, fills o camps, en rebra
cent vegades més i posseira la vida
eterna.» (Mt 19, 29). Déu només dona
en gran.



Amb tot, no es tracta d’esperar una
revelacio enlluernadora, o un pla
tracat fins a I'altim detall. Déu ha
pensat en nosaltres, pero compta
també amb la nostra iniciativa.
«Quan una persona es troba davant
de la incertesa de l’existencia d’una
peculiar crida de Déu a ella, és sens
dubte necessari demanar a ’Esperit
Sant “llum per veure” la vocacio;
pero si la mateixa persona iles qui
han d’intervenir en el discerniment
vocacional (direcci6 espiritual, etc.)
no hi veuen cap dada objectiva
contraria i la Providéncia (...) ha
conduit la persona a aquesta
experiencia, a mes de continuar
demanant a Déu “llum per veure-hi”,
és important —penso que més
important— demanar-li “forca per
estimar”, de manera que amb
aquesta forca que eleva la llibertat
en el temps es configuri la mateixa
vocacio eternar.[2]

No estem sols: ’Església és cami



En aquest procés de discerniment de
la vocaci6 no estem sols, perqueé tota
vocacio cristiana neix i creix a
I’Església. A través d’Ella, Déu ens
atreu cap a Ell i ens crida; i és la
mateixa Església la que ens acull i
ens acompanya en el nostre cami cap
a Déu.

L’Església atreu. Déu se serveix, al
llarg de la historia, de persones que
deixen un solc profund amb la seva
existéncia; que marquen camins per
al lliurament dels altres. La seva
vida, els seus ideals, els seus
ensenyaments ens inspiren, ens
sacsegen: ens treuen del nostre
egoisme i ens criden a una vida més
plena, d’amor. Aquesta crida forma
part dels plans de Déu, de I’accio de
I’Esperit Sant que ens prepara el
cami.

L’Església crida. Déu «no ens demana
permis per a “complicar-nos la vida”.
S’hi fica i... Llestos!».[3] I per a aix0



confia en que els seus fills
S’atreveixin a convidar-se
mutuament a considerar
seriosament la possibilitat de lliurar-
li la vida. Jesucrist va comparar el
Regne de Déu amb un gran banquet
en qué Déu vol que hi participin tots
els homes, fins i tot els que en un
inici semblava que no hi estaven
convidats (Lc 14, 15-24). I, de fet,
ordinariament Déu compta amb una
invitacio externa per fer ressonar la
seva veu al cor de la persona.

Totes les vocacions cristianes, quan
troben una resposta enamorada,
porten a la santedat. Per aixo, la
millor vocacio és per a cadascu la
seva. Dit aix0, no hi ha camins
tancats a priori. La vida cap a Déu en
el matrimoni o en el celibat esta de
partida a I’abast de tothom. La nostra
biografia, la historia personal, va fent
el mateix cami, i ens situa en unes
cruilles o en unes altres. L'eleccio
depén de la llibertat personal: és



aixo, eleccid. Crist ens vol lliures: «Si
algu vol venir amb mi»... (Mt 16, 24);
«si vols ser perfecte»... (Mt 19, 21).

Ara bé, que porta a triar una vocacio
concreta entre totes les possibles? La
llibertat busca horitzons grans,
divins, d’amor. Sant Ignasi
d’Antioquia deia que «el cristianisme
no és questio de persuasio, siné de
grandesa».[4] N’hi ha prou amb
proposar-lo en tota la seva bellesa i
senzillesa, amb la vida i amb les
paraules, perque atregui les animes
per la seva propia forcga, sempre que
es deixin interpel-lar per Crist (cf. Mc
10, 21). Quelcom a l'interior de la
persona, molt intim i profund, una
mica desconegut i misterios fins i tot
per a ella, ressona i entra en sintonia
amb aquesta proposta d’un cami dins
de ’Església. Ja ho afirmaven els
grecs: només el semblant coneix al
semblant.[5] La vida autentica
d’altres cristians ens crida a apropar-
nos a Jesus i a lliurar-li el cor. Veiem



un exemple de santedat en persones
que tenim a prop i pensem: «Potser
jo també...». Es el «vine i ho veuras»
de I’Evangeli, que ens interpel-la aqui
iara (Jn 1, 46).

L’Església acull i acompanya.
Qualsevol persona normal, sense
experimentar crides especials, es pot
embarcar en una vida de servei, de
donacio: en el celibat o en el
matrimoni, en el sacerdoci, en I’estat
religids. El discerniment sobre quina
és la vocacio de cadascu es resol
atenent la rectitud d’intencio, les
aptituds de la personaila seva
idoneitat.

Aquest discerniment necessita
I’ajuda dels altres: en particular, de
la direccio espiritual. D’altra banda,
es requereix també la deliberacio de
qui governa la institucio eclesial de
que es tracti. Perque la missio
d’acollir, per part de ’Església,
consisteix també a assegurar-se que



cadascu troba el seu lloc. Si ho
pensem, és una benediccio de Déu
que, a ’hora de projectar la nostra
vida, hi hagi persones en qui puguem
confiar i que, al seu torn, confiin en
nosaltres. Que els altres, amb un
coneixement profund de la nostra
persona i de la nostra situacio,
puguin afirmar en consciéncia:
«anim, tu pots», tens les condicions o
els talents necessaris per a aquesta
missio, que potser és la teva, i que
pots acceptar, si realment vols; o que
ens puguin dir, també en
consciencia: «potser aquest no és el
teu cami».

La vocacio és sempre una win-win
situation, una situacio en la qual tots
guanyen. Es el millor per a
cadascuna de les parts en relacio: la
persona i la institucio eclesial. Déu
Pare segueix cadascuna d’aquestes
histories personals amb la seva
providencia amorosa. L’Esperit Sant
ha fet que sorgeixin a I’Església



institucions i camins de santedat que
serveixin de cursid’ajuda per a les
persones singulars. I també és
I’Esperit Sant qui mou determinades
persones, en moments concrets de la
seva vida, a vivificar amb la seva
entrega aquests camins a ’Església.

El salt de 1a fe: confiar en Déu

Davant de la multitud que el segueix,
Jesus pregunta a Felip: «On
comprarem pa perqué puguin
menjar tots aquests?» (Jn 6, 5). Els
apostols tenen molt clar que ells no
poden fer res davant de la gana de la
gent. Només tenen «cinc pans d’ordi i
dos peixos» d’un noi que hi havia per
alla. Jesus, prenent aquests pans, va
donar menjar a tothom, i en va
sobrar tant que diu als deixebles:
«Recolliu els bocins que han sobrat,
perqueé no es perdi res» (v.12). Només
Jesus pot fer que no es perdi res de la
nostra vida, que aprofiti tota la
humanitat; pero li hem de confiar tot



el que tenim. Llavors fa meravelles, i
els seus primers destinataris som
nosaltres mateixos.

Confiar en Déu, obrir-li les portes de
la nostra vida, ens porta a entendrir-
nos amb ell davant de la multitud
que esta famolenca d’Ell, com ovelles
sense pastor. I a reconeixer que
compta amb nosaltres per portar el
seu amor a tota aquesta gent. I, en fj,
a llangar-nos, perque es tracta de
quelcom que supera el que hauriem
pogut concebre pel nostre compte.
Llangar-nos, conscients que amb
I’ajuda de Déu tirarem endavant:
posant-nos a les seves mans, confiant
totalment en Ell. I com que Déu no
s’imposa, es necessita un salt de fe:
«¢Per qué no et dones a Déu d’una
vegada..., de debo... ara!?»[6]

Sens dubte, és necessari pensar les
coses. Es el que ’Església anomena
un temps de discerniment. Tanmateix,
convé tenir en compte que «el



discerniment no és un autoanalisi
entotsolat, una introspeccio egoista,
sind una veritable sortida de
nosaltres mateixos vers el misteri de
Déu, que ens ajuda a viure la missio
a la qual ens ha cridat per al bé dels
germans».[7] La vocacio implica
sortir d’un mateix, sortir de la zona
de confort i de seguretat individual.

Per saltar en paracaigudes és clau
que el paracaigudes funcioni i s’obri,
de manera que puguem descendir
suaument. Pero primer és crucial
saltar de I’avio sense obrir el
paracaigudes. De manera analoga, la
vocacio suposa viure confiat en Déu,
no en les nostres seguretats. Parlant
dels Reis d’Orient, sant Joan
Crisostom diu que si «estant a Persia
veien l’estrella, una vegada van
sortir de Pérsia van contemplar el Sol
de Justicia»; pero que «si no
haguessin sortit amb decisio del seu
pais ni tan sols haurien pogut
continuar veient I’estrella».[8]



«Saps que el teu cami no és clar. —I
que no ho és, perque, no seguint de
prop Jesus, thas quedat a les fosques.
—¢:Que esperes per decidir-te?».[9]
Només si trio el cami el puc recorrer,
vivint el que he triat. Per veure
I’estrella cal posar-se a caminar,
perque els plans de Déu sempre ens
superen, van més enlla de nosaltres
mateixos. Només confiant en Ell ens
fem capacos. Al principi un no pot:
necessita créixer. Pero per créixer
cal creure: «sense mi no podeu fer
res» (Jn 15, 5), amb mi ho podeu tot.

D’aqui I’error de qui es passa la
joventut esperant una il-luminacio
definitiva sobre la seva vida, sense
decidir-se a fer res. D’aqui també un
limit especial que existeix avui dia:
es fan tantes selfies, un es veu a
tantes fotos, que potser pensa que ja
es coneix perfectament. Tanmateix,
per trobar veritablement la propia
identitat cal redescobrir el que no es
veu de la vida d’'un mateix: tot el que



té de misteri, de preséncia i amor de
Déu per cadascu. Voler viure és
descobrir i abandonar-se amb
confianca a aquest misteri, acceptant
una logica i unes raons que no
podem abastar.

Les histories de Déu comencen a poc
a poc. Pero el cami de la confianca
que ho arrisca tot arriba a complir
els somnis més grans, els somnis de
Déu. Quan, com bons fills de Déu, ens
deixem guiar per I’Esperit Sant (cf.
Rm 8, 14), la nostra vida aixeca el vol.
Es el cami dels Reis; el de Maria, una
nena que sera la Mare de Déu, iel de
Josep, un fuster que Déu adopta com
a pare; el dels Apostols, que passen
de les vacil-lacions i els errors
inicials a ser les columnes sobre les
quals s’edifica I’Església...; i el de
tants cristians que ens precedeixen i
ens acompanyen. Qui podria pensar
en aquest misteri a I’inici de les seves
vides? Només es veu clar al final.
Pero el final és possible perque a



I’inici cadascu va saber sortir de la
seva falsa seguretat i saltar als bracos
robustos de Déu Pare.[10]

Per aixo0, quan el discerniment
avanca, i una vocacio concreta pren
contorns definits, s’acaba fent
evident la necessitat, per continuar
avancant, del salt inicial de fe: dir
que si. El discerniment només es pot
completar d’aquesta manera, i per
aixo I’Església ha previst, amb la seva
saviesa plurisecular, una serie
d’etapes que es recorren
progressivament, per acabar-se
d’assegurar de la idoneitat de les
persones respecte a cada cami
vocacional concret. Aquesta manera
de fer dona molta pau al cor i reforca
la decisio de fiar-se de Déu, que va
portar a cadascu i cadascuna a
entregar-se. No dubtem de Déu, sino
de nosaltres mateixos, i per aixo
confiem en Ell i en ’Església.



Per la nostra part, es tracta de
considerar tot el que som i valem,
per poder-ho oferir tot, com explica
la parabola dels talents (cf. Mt 25,
14-30); 1 de no quedar-nos amb res
sense negociar, sense compartir.
Aquesta és la clau per a una decisio
madura i sincera: la disposicio a
donar-se del tot, a abandonar-se del
tot a les mans de Déu, sense reservar-
se res, ila constatacio que aquesta
entrega ens omple d’'una pau i d’'una
alegria que no venen de nosaltres
mateixos. Aixi pot arrelar la
conviccio profunda d’haver trobat el
nostre cami.

En el moment de discernir la seva
vocacio, Maria pregunta a I’angel:
«Com podra ser aixo, si jo soc
verge?» (cf. Lc 1, 34 s.). L’angel és el
missatger, el mediador que crida
seguint la veu de Déu. Maria no posa
cap condicio, pero si que pregunta



per encertar-la. I ’'angel li assegura:
ho fara ’Esperit Sant, perqueé el que
t’he comunicat et supera, pero «per a
Déu no hi ha res impossible» (v. 37).
Si fins i tot Maria, la nostra Mare,
pregunta, com de logic és que cada
cristia demani consell als altres
davant de la mocio interior de ’amor
de Déu: com ho he de fer per
entregar-li la meva vida? On penses
que encertaré el cami per a la meva
felicitat? Quina meravella deixar-se
aconsellar per poder dir que si, amb
una llibertat radiant i plens de
confiancga en Déu; per posar tot el
que és nostre a les seves mans:
«Faci’s en mi segons la teva paraula».

Pablo Marti

[1] A. Vazquez de Prada, El Fundador
del Opus Dei, vol. 111, Rialp, Madrid
2003, p. 33



[2] F. Océriz, «La vocacion al Opus
Dei como vocacion en la Iglesia». A:
El Opus Dei en la Iglesia, Rialp,
Madrid 1993, p. 153.

[3] Sant Josepmaria, Forja, nam. 902.

[4] Sant Ignasi d’Antioquia, Carta als
Romans, num. 3 (p. 5, c. 690).

[5] Aristotil, Sobre 'anima I, 2.
[6] Sant Josepmaria, Cami, num. 902.

[7] Francesc, Ex. Ap. Gaudete et
exsultate (19.111.2018), num. 175.

[8] Sant Joan Crisostom, Homilies
sobre sant Mateu, VII. 5 (p. 57, c. 78).

[9] Cami, num. 797.

[10] Cf. Sant Josepmaria, Via Crucis,
7a estacio.




pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/alguna-cosa-
gran-i-que-sigui-amor-viii-lencertare/
(20/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-viii-lencertare/
https://opusdei.org/ca-es/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-viii-lencertare/
https://opusdei.org/ca-es/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-viii-lencertare/

	Alguna cosa gran i que sigui amor (VIII): L’encertaré?

