
opusdei.org

Alguna cosa gran i
que sigui amor (VII):
Qui dona la vida pels
seus amics

El secret d’un cor celibatari:
deixar un amor a la terra per
omplir el món sencer amb la
llum de l’Amor de Déu.

27/05/2019

«Déu va crear l’home a imatge seva,
el va crear a imatge de Déu, creà
l’home i la dona»(Gn 1, 27). Així
explica el primer relat del Gènesi
l’origen de l’home i la dona: Déu els



crea alhora. Tots dos tenen la
mateixa dignitat, perquè són la seva
viva imatge. El segon relat s’atura de
nou en aquest esdeveniment (Gn 2,
7-25), però ho fa de manera alentida:
Déu crea primer l’home i el posa al
jardí de l’Edèn. El món reverbera
bellesa en tots els seus detalls: el cel,
les aigües del mar, els rius que
travessen les muntanyes i els arbres
de tota mena d’espècies. Un escenari
extraordinari davant del qual,
tanmateix, Adam se sent sol.

Per treure’l d'aquesta solitud, el
Senyor crea tota la varietat de
criatures vivents que poblen el
Paradís: les aus del cel, els peixos que
solquen els mars, els animals
terrestres. Però res de tot això no
sembla suficient per a l’home. És
llavors quan Déu decideix concedir-li
una «ajuda que li faci costat» (Gn 2,
18) i, del mateix costat de l’home,
crea la dona. Per fi, Adam descobreix
uns ulls que li tornen una mirada



com la seva: «Aquesta sí que és os
dels meus ossos i carn de la meva
carn!» (Gn 2, 23). Aquesta trobada
l’omple de goig, però sobretot
il·lumina la seva identitat: li diu
d’una manera nova qui és. A l’home
li faltava alguna cosa, que només una
altra persona com ell li podia donar.

«No és bo que l’home estigui sol»

Aquestes pàgines del Gènesi recullen
veritats fonamentals sobre l’ésser
humà i les expressen, més que amb
una reflexió teòrica, d’una manera
narrativa, amb un llenguatge
simbòlic. La solitud d’Adam té per
això un profund significat
antropològic. Sant Joan Pau II deia
que tot home, i tota dona, participen
d’aquesta solitud originària; en algun
moment de la vida s’hi han
d’enfrontar.[1] Quan Déu diu «no és
bo que l’home estigui sol» (Gn 2, 18),
es refereix en realitat a tots dos:[2]
tant l’home com la dona necessiten



un auxili per sortir d’aquesta solitud,
una via per caminar junts cap a la
plenitud que els falta. I això és el
matrimoni.

Quan, segles després, Jesús recordi
als fariseus com eren les coses «al
principi», es referirà precisament a
aquest passatge de la Bíblia (cf. Mt
19, 1-12). El matrimoni cristià és una
crida de Déu que convida un home i
una dona a caminar junts cap a Ell. I
no només junts, sinó, a més, un a
través de l’altre. El cònjuge és, per a
una persona casada, un camí
imprescindible cap a Déu; un camí
en el qual la carn es converteix en
escenari de comunió i de lliurament
amorós, matèria i espai de
santificació. L’amor matrimonial és,
així, una trobada de cossos i
d’ànimes que embelleix i transfigura
l’afecte humà: li dona, amb la gràcia
del sagrament, un abast
sobrenatural.



Al mateix temps, l’amor entre un
home i una dona apunta més enllà de
si mateix. Quan és veritable, és
sempre un camí cap a Déu, no una
meta. La meta continua sent la
plenitud que només es troba en Ell.
Per això, no té res d’estrany que algú
casat pugui sentir algunes vegades
aquella solitud originària. Tanmateix,
aquest sentiment no significa, com de
vegades es presenta, que l’amor
s’hagi acabat i que hagi de començar
una altra història, perquè tampoc
aquesta nova història no seria
suficient. Més aviat, és un signe que
el cor humà té una set que només es
pot apagar completament en l’amor
infinit de Déu.

La psicologia de qui sap que no
està sol

En aquest mateix diàleg sobre el
matrimoni, després de recordar
l’ensenyament del Gènesi, Jesús fa un
pas més. El lliurament mutu de



l’home i la dona és un bonic camí
que porta a Déu. Tanmateix, no és
l’únic camí possible. El Senyor parla
dels qui, per un do especial,
renuncien al matrimoni «pel Regne
del Cel» (Mt 19, 12). Ell mateix va
recórrer aquesta via: es va mantenir
cèlibe. En la seva vida no tenia raó de
ser una mediació cap a Déu: «Jo i el
Pare som u» (Jn 10, 30); «jo estic en el
Pare i el Pare està en mi» (Jn 14, 11). I
Jesús no només va recórrer aquesta
via, sinó que Ell mateix es va voler
convertir en Camí perquè moltes
altres persones poguessin estimar
d’aquesta manera, que «només pot
tenir sentit a partir de Déu».[3]

La història de l’Església és plena
d’històries de persones que han
acollit la crida de Jesús a identificar-
se amb Ell també en aquest aspecte:
una cosa molt de Jesús, que pertany a
l’entranya de la seva vida, encara
que no sigui per això per a tots els
cristians. No menyspreaven el



matrimoni els qui, ja des dels
primers segles, van respondre a la
crida al celibat. Potser fins i tot
aquest altre camí els havia arribat a
il·lusionar tant com el que havien
d’emprendre. Però precisament per
això, perquè percebien la vida
matrimonial com una cosa bonica,
podien lliurar aquest projecte a Déu
amb una alegria radiant. «Només
d’entre els qui entenen i avaluen en
tota la seva profunditat (...) [l’]amor
humà —escriu sant Josepmaria— pot
sorgir aquesta altra comprensió
inefable de la qual parlava Jesús (cf. 
Mt 19, 11), que és un pur do de Déu i
que impulsa a lliurar el cos i l’ànima
al Senyor, a oferir-li el cor indivís,
sense la mediació de l’amor
terrenal».[4] D’alguna manera, a qui
crida al celibat Déu els fa descobrir la
font i la meta de tot amor autèntic.
Són assolits d’una manera especial
per l’Amor que omplia el cor de Jesús
i que s’ha abocat sobre la seva
Església.



El celibat és, doncs, un camí que
reflecteix la gratuïtat de l’amor
d’Aquell que sempre fa el primer pas
(cf. 1 Jn 4, 19). Tot i que les persones
celibatàries sembla que retallen la
seva llibertat en oferir a Déu la
possibilitat de formar una família, en
realitat l’eixamplen: el seu
abandonament a les mans de Déu, la
seva disposició a deixar per Ell
«cases, germans, germanes, pare,
mare, fills o camps» (Mt 19, 29), els
fa, d’una manera particular, «lliures
per estimar».[5] Com fa una persona
casada, han de custodiar el seu cor,
perquè l’amor que porten dins no es
desviï de Déu, i per donar-lo als
altres. Tanmateix, la seva entrega no
es concentra en la persona del
cònjuge, sinó en Crist, que els envia
al món sencer, per transmetre «els
batecs del seu Cor amabilíssim»[6] a
les persones concretes que els
envolten.



Així va ser la vida de Jesús. Ell no se
sentia sol, perquè sabia que estava
acompanyat sempre del seu Pare: «Et
dono gràcies perquè m’has escoltat;
ja sé que sempre m’escoltes» (Jn 11,
41-42). Per a nosaltres, en canvi, el
risc de la solitud sempre hi és. Però
quan Crist omple de veritat el cor
d’una persona, un ja no es troba sol.
Per això, sant Josepmaria deia que
Déu li havia donat «la psicologia del
que no es troba mai sol, ni
humanament ni sobrenaturalment
sol».[7] En unes línies en les quals es
percep el sabor del que havia viscut,
escrivia: «El cor humà té un
coeficient de dilatació enorme. Quan
estima, s’eixampla en un crescendo
d’afecte que supera totes les
barreres. Si estimes el Senyor, no hi
haurà criatura que no trobi lloc en el
teu cor».[8]

Joan, un cor celibatari



En l’últim sopar, poques hores abans
d’entregar la seva vida, Jesús obre el
seu cor als apòstols: «Ningú no té un
amor més gran —els diu— que el qui
dona la vida pels seus amics» (Jn 15,
13). Aquestes paraules, que
concentren tot el seu amor pels
homes, són alhora una crida. El
Senyor diu per això als apòstols: «A
vosaltres us he dit amics» (Jn 15, 15).
Ells són, com tots els homes,
destinataris del seu amor «fins a
l’extrem» (Jn 13, 1), però també són
amics d’una manera especial. 
«L’Amic»els convida a fer com Ell:[9]
a donar també la vida pels seus
amics. Aquestes paraules es troben,
sens dubte, a l’origen de tota vocació
cristiana; però sempre han ressonat
d’una manera especial al cor dels qui
l’han seguit deixant-ho tot.

La Creu serà el lloc de la
manifestació més gran de l’Amor. En
aquesta escena sublim emergeix amb
força, al costat de Maria i les santes



dones, la figura de l’apòstol Joan. «A
l’hora de la veritat tots fugiren llevat
de Joan, que de debò estimava amb
obres. Només aquest adolescent, el
més jove dels apòstols, s’està al costat
de la Creu. Els altres no sentien
aquest amor tan fort com la mort».
[10] Des de l’aurora de l’adolescència
havia vibrat al seu cor l’amor a Jesús.
Sabem com guardava a la memòria
el record del dia en què havia trobat
el Senyor: «Joan va creuar la mirada
amb la de Crist, el va seguir i li va
preguntar: “Mestre, on t’estàs?” Se’n
va anar amb Ell i va estar amb el
Mestre tot el dia. Després ho explica,
al cap dels anys, amb un candor
encantador, com un adolescent que
fa un diari en el qual aboca el cor i
apunta fins i tot l’hora: hora autem
erat quasi decima... Recorda fins i tot
el moment precís en què Crist el va
mirar, en què Crist el va atreure, en
què no es va resistir a Crist, en què es
va enamorar de Crist».[11]



Podem imaginar com a Jesús, a la
Creu, l’emocionaria veure el jove
deixeble que «durant el sopar s’havia
reclinat sobre el pit» (Jn 21, 20).
Potser no era una sorpresa per a Ell
trobar la seva Mare. D’una manera o
d’una altra, sempre havia estat al seu
costat. Una mare és sempre la que
sosté el seu fill. Tanmateix, al seu
costat, la mirada del Senyor
descobreix un amic: Joan. Enmig de
l’angoixa d’aquella hora, els seus ulls
es troben. Quin goig tan enorme
devia produir al cor del Senyor! I és
precisament llavors, ens diu
l’Evangeli, quan el va veure al costat
de la seva Mare, quan el Senyor
introdueix Joan en la relació única
que existia entre Maria i Ell. «Quan
Jesús veié la seva mare i, al costat
d’ella, el deixeble que ell estimava,
digué a la mare: —Dona, aquí tens el
teu fill. Després digué al deixeble: —
Aquí tens la teva mare» (Jn 19, 26-27).



Anys més tard, Joan escriuria: «Ja
que Déu ens ha estimat primer,
estimem també nosaltres» (1 Jn 4,
19). Aquesta afirmació sorprenent
neix de la seva vivència personal.
Joan se sabia profundament estimat
per Jesús. Era una cosa que l’omplia i
que donava un sentit nou a la seva
existència: portar aquest mateix
amor a tot el món. «Joan —deia el
beat John Henry Newman— va tenir
el privilegi indescriptible de ser 
l’amic de Crist. I d’aquesta manera va
aprendre a estimar els altres; primer
el seu afecte va estar concentrat, i
després es va poder expandir. Va
tenir, a més, l’encàrrec solemne i
reconfortant de cuidar la Mare del
nostre Senyor, la Santíssima Mare de
Déu, després de la seva partida. No
tenim aquí les fonts secretes del seu
amor especial pels seus germans?
Aquell a qui el Salvador va afavorir
amb el seu afecte, per confiar-li a
més la missió de fill de la seva Mare,
podia ser una cosa diferent que un



memorial i un model (tant com un
home ho pogués ser) d’amor
profund, contemplatiu, fervent, serè,
il·limitat?».[12]

Despertar cors

L’entrega del cor sencer a Déu no
sorgeix simplement d’una decisió
personal: és un do, el do del celibat.
De la mateixa manera, no és una
renúncia el que el defineix, sinó
l’amor que neix d’un descobriment:
«L’Amor... bé val un amor!».[13] El
cor endevina un Amor incondicional,
un Amor que l’estava esperant, i es
vol entregar a Ell amb aquesta
incondicionalitat, en exclusiva. I no
simplement per experimentar-lo,
sinó per donar-lo també a moltes
altres persones. Com sant Joan, que
no només va gaudir de l’amor de
Jesús, sinó que va intentar que
aquest mateix Amor s’estengués pel
món sencer. Per al deixeble estimat,
aquesta era la conseqüència natural:



«Si Déu ens ha estimat tant, també
nosaltres ens hem d’estimar els uns
als altres» (1 Jn 4, 11).

De vegades el celibat s’associa
fonamentalment a la dedicació de
temps, com si aquest lliurament total
es justifiqués per una qüestió
d’eficàcia: per tirar endavant certes
obres d’apostolat, per no tenir altres
compromisos. Tanmateix, aquesta
perspectiva és reductiva. El celibat
no neix de consideracions pràctiques
sobre la disponibilitat per a
l’evangelització, sinó d’una crida de
Crist. És una invitació a viure de
manera particular l’estil de vida del
seu cor: a estimar com Crist, a
perdonar com Crist, a treballar com
Crist; més encara, a ser el mateix
Crist —ipse Christus— per a totes les
ànimes. Per això, «les raons
purament pragmàtiques, la
referència a més disponibilitat, no
són suficients. Aquesta disponibilitat
de temps més gran fàcilment podria



arribar a ser també una forma
d’egoisme, que s’estalvia els sacrificis
i les molèsties necessàries per
acceptar-se i suportar-se mútuament
en el matrimoni; d’aquesta manera,
podria portar a un empobriment
espiritual o a una duresa de cor».[14]

El celibat no és, doncs, una solitud de
torre d’ivori, sinó una crida a
acompanyar, a despertar cors.
Quantes persones hi ha al món que
no se senten importants, que pensen
que la seva vida no és valuosa, i que
de vegades cauen en comportaments
estranys, perquè en el fons estan
buscant una mica d’amor! Qui rep el
do del celibat sap que és al món
també per apropar-se a totes
aquestes persones i descobrir-los
l’amor de Déu: per recordar-los el
seu valor infinit. Així, el cor
celibatari és fecund de la mateixa
manera en què ho és el cor fecund i
redemptor de Jesús. Davant de cada
persona, intenta descobrir el mateix



bé que el Senyor sabia descobrir en
els qui s’apropaven a Ell. No veu una
pecadora, un leprós, un
menyspreable publicà... sinó la
meravella d’una criatura estimada
per Déu, elegida per Déu, de gran
valor.

D’aquesta manera, encara que qui
viu el celibat no té fills naturals, es fa
capaç d’una paternitat profunda i
real. És pare —o mare— de molts
fills, perquè «paternitat és donar
vida als altres».[15] Sap que és al
món per cuidar dels altres, mostrar-
los, amb la vida mateixa i amb la
paraula propera, que només Déu pot
sadollar la set que experimenten. «El
nostre món (...), on Déu entra en el
millor dels casos com a hipòtesi, però
no com a realitat concreta, necessita
basar-se en Déu de la manera més
concreta i radical possible. Necessita
el testimoni que dona de Déu qui
decideix acollir-lo com a terra en què
es funda la seva vida. Per això,



precisament avui, en el nostre món
actual, el celibat és tan important, tot
i que el seu compliment en la nostra
època es vegi contínuament
amenaçat i posat en dubte».[16]

Un do cridat a créixer dia a dia

El do diví del celibat no és com un
sortilegi, que transforma la realitat
immediatament i per sempre. Déu el
concedeix, més aviat, a tall d’una
llavor que ha de créixer gradualment
en terra bona. El celibat és, com tota
vocació, do i tasca. És camí. Per això,
no n’hi ha prou amb la decisió de
lliurar-se a ser celibatari pel regne
del Cel, perquè el cor es transformi
automàticament. Cal un afany
continu per arrencar les males
herbes, per estar al corrent d’insectes
i paràsits. La gràcia divina actua
sempre a la naturalesa, sense negar-
la ni suplantar-la. En altres paraules,
Déu disposa de la nostra llibertat i la
nostra història personal. I és



precisament aquí, en aquest escenari
de fang i gràcia, on creix
silenciosament el bonic do d’un cor
virginal. On creix... o on es malmet.

Com el fill petit de la paràbola, fins i
tot els que estan cridats a una
intimitat més gran amb Déu poden
algun dia sentir-se fastiguejats, buits.
Aquell jove va decidir marxar a un
lloc llunyà (cf. Lc 15, 13), perquè a la
casa del seu pare notava un buit
interior. Va ser caldre que arribés
fins al fons, perquè, per fi, obrís els
ulls i s’adonés de l’estat d’esclavitud
en el qual havia caigut. És
interessant notar que, segons el text
evangèlic, el motiu pel qual va tornar
no va ser gaire espiritual: tenia gana,
gana biològica, física. Trobava a
faltar el pa tendre de la casa del seu
pare. Quan per fi va tornar, el seu
pare l’estava esperant i, «corregué a
tirar-se-li al coll i el besà» (Lc 15, 20).
El fill havia imaginat gairebé un
judici formal (cf. Lc 15, 18-19); en



canvi, va trobar una abraçada plena
de vida. Descobreix —potser amb
més claredat que mai— la seva
identitat més profunda: és fill de tan
bon Pare.

Altres vegades el tedi pot prendre
una forma més insidiosa: pot passar
que, estant a la casa del seu pare, un
se senti més serf que fill, com el
germà gran de la paràbola, que
«vivia a casa seva, però no era lliure,
perquè el seu cor era fora».[17] En
tots dos casos, el camí per sortir de la
tristesa és girar els ulls al Pare i a
l’amor que ens té. La gana de l’ànima
la sadolla Déu amb el Pa de
l’Eucaristia, en el qual trobem Aquell
que s’ha fet un de nosaltres, perquè
el puguem estimar com a Amic. Allà
ens podem sadollar i, d’aquesta
manera, mantenir el cor encès en un
amor que és «fort com la mort» (Ct 8,
6).



Joan es va quedar al costat de la Creu
de Jesús, i va ser present també en la
seva Ascensió al Cel, «aquell dia en
què un aparent comiat va ser
realment el començament d’una
nova proximitat».[18] El Mestre
s’havia de separar físicament dels
seus deixebles, als quals havia
estimat fins a l’extrem, per poder-los
estimar encara de més a prop, els
deixebles i cadascuna de les persones
que creurien en Ell. Aquest és el
secret d’un cor celibatari: deixar un
amor a la terra per omplir amb la
llum del seu Amor el món sencer.

Carlos Villar

[1] Cf. Sant Joan Pau II, audiència
general, 10.X.1979; 24.X.1979; 31.X.
1979.

[2] Cf. Sant Joan Pau II, audiència
general, 10.X.1979, núm. 2.



[3] Benet XVI, discurs a la Cúria
Romana (22.XII.2006).

[4] Sant Josepmaria, Converses, núm.
122.

[5] F. Ocáriz, Carta, 14.II.2017, núm.
8.

[6] Sant Josepmaria, Camí, núm. 884.

[7] Sant Josepmaria, En diálogo con el
Señor, edició criticohistòrica, Rialp,
Madrid 2017, p. 185.

[8] Via Crucis, VIII estació, núm. 5

[9] Així, «l’Amic», era com sant
Josepmaria anomenava de vegades a
Jesús. Cf. Camí, núm. 422; És Crist que
passa, núm. 93.

[10] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 2 (cf. Ct 8, 6).

[11] Sant Josepmaria, notes d’una
trobada amb joves, 6.VII.1974 (AGP,
biblioteca, P04, vol. II, p. 113).



[12] Newman, J. H. “Love of Relations
and Friends”, Parochial and Plain
Sermons 2, sermó 5.

[13] Camí, núm. 171.

[14] Benet XVI, discurs a la Cúria
Romana (22.XII.2006).

[15] Francesc, Homilia a Santa Marta,
26-VI-2013.

[16] Benet XVI, discurs a la Cúria
Romana (22.XII.2006).

[17] F. Ocáriz, Carta, 9.II.2018, núm.
9.

[18] J. Ratzinger, “El comienzo de una
nueva cercanía”, a: El resplandor de
Dios en nuestro tiempo, Barcelona:
Herder, 2008, p. 185.

Copyright © opusdei.org



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/alguna-cosa-
gran-i-que-sigui-amor-vii-qui-dona-la-

vida-pels-seus-amics/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-vii-qui-dona-la-vida-pels-seus-amics/
https://opusdei.org/ca-es/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-vii-qui-dona-la-vida-pels-seus-amics/
https://opusdei.org/ca-es/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-vii-qui-dona-la-vida-pels-seus-amics/
https://opusdei.org/ca-es/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-vii-qui-dona-la-vida-pels-seus-amics/

	Alguna cosa gran i que sigui amor (VII): Qui dona la vida pels seus amics

