opusdei.org

Alguna cosa gran i
que sigui amor (V):
Com es descobreix la
vocacio?

Hi ha tantes histories de
vocacio com persones. En
aquest article es mostren
algunes de les fites més
frequents en aquest cami pel
qual s’obté la conviccio sobre la
vocacio.

18/03/2019

El sol s’ha post a Judea. Un inquiet
Nicodem acudeix a Jesus. Busca



respostes al que bull en el seu
interior. La flama d’un llum
esculpeix els seus rostres. El dialeg
que hi ha entre murmuris és ple de
misteri. Les respostes del Natzare a
les seves preguntes el deixen
perplex. Jesus li adverteix: «El vent
bufa alla on vol; en sents la remor,
pero no saps d’on ve ni on va. Aixi
mateix passa amb el qui neix de
I’Esperit» (Jn 3, 8). La vocacio, tota
vocacio, és un misteri, i el seu
descobriment, un do de I’Esperit.

Diu el llibre dels Proverbis: «Tres
coses m’ultrapassen i una quarta no
la comprenc: el cami de I’aguila per
I’aire, el cami de la serp damunt la
roca, el cami de la nau en alta mar, el
cami de I’home en la dona» ( Pr 30,
18-19). Amb més rao encara, qui,
sense I’ajuda de Déu, podria seguir el
rastre de la gracia en una anima,
identificar-ne el proposit i descobrir
el sentit i la destinacio d’una vida?
Qui, sense estar guiat pels dons de



I’Esperit Sant, seria capac de saber
«d’on ve i on va» aquest buf divi en
I’anima, moltes vegades audible en
forma d’anhels, incerteses, presagis i
promeses? Es quelcom que ens
supera totalment. Per aixo, el primer
que necessitem per entreveure la
nostra crida personal és humilitat:
posar-nos de genolls davant de
I’inefable, obrir el nostre cor a I’accio
de Esperit Sant, que sempre ens pot
sorprendre.

Per descobrir la nostra vocacio, o per
ajudar algu a fer-ho, no és possible,
per tant, «oferir férmules
prefabricades, ni metodes o
reglaments rigids».[1] Seria com
intentar «posar rails a I’accié sempre
original de I’Esperit Sant»,[2] que
bufa on vol. En una ocasié, van
preguntar al cardenal Ratzinger:
«Quants camins hi ha per arribar a
Déu?». Amb desconcertant senzillesa,
va respondre: «Tants com homes».[3]
Hi ha tantes histories de vocacié com



persones. En aquestes pagines
mostrarem, per ajudar a reconeixer-
les, algunes de les fites més frequents
en aquest cami pel qual s’obté la
conviccio sobre la propia vocacio.

Inquietud de cor

Nicodem percep una inquietud en el
seu cor. Ha sentit predicar Jesus i
s’ha commogut. Tanmateix, alguns
dels seus ensenyaments
I’escandalitzen. Ha presenciat amb
sorpresa els seus miracles, si, pero li
inquieta ’autoritat amb que Jesus
expulsa els mercaders del Temple, al
qual anomena «la casa del meu
Pare» (cf. Jn 2, 16). Qui s’atreveix a
parlar aixi? D’altra banda, en el seu
interior amb prou feines pot
reprimir una esperanca secreta: Deu
ser aquest el Messies? Pero encara
esta ple d’incerteses i de dubtes. No
acaba de fer el pas de seguir
obertament Jesus, tot i que busca
respostes. I, per aixo0, acudeix a Ell de



nit: «Rabi, sabem que ets un mestre
enviat per Déu, perque ningu no
podria fer aquests senyals
prodigiosos que tu fas si Déu no
estigués amb ell» (Jn 3, 2). Nicodem
esta inquiet.

El mateix passa amb altres
personatges de ’Evangeli, com aquell
jove que s’apropa un dia corrent a
Jesus ili pregunta: «Mestre, quina
cosa bona haig de fer per a obtenir la
vida eterna?» (Mt 19, 16). Esta
insatisfet. Té el cor inquiet. Pensa
que és capag de més. Jesus li
confirmara que la seva cerca té
fonament: «Només et falta una
cosa...» (Mc 10, 21). També podem
pensar en els apostols Andreu i Joan.
Jesus, en veure que el segueixen, els
pregunta: «Que busqueu?»(/n 1, 38).
Els unsi els altres eren «cercadors»:
esperaven un esdeveniment
meravellos que canviés les seves
vides i les omplis d’aventura. Tenien



I’anima oberta i famolenca, plena de
somnis, anhels i desitjos. Inquieta.

En una ocasi6 un jove va preguntar a
sant Josepmaria com se sentia la
vocacio a ’Obra. La seva resposta va
ser: «No és una questio de sentiment,
fill meu, tot i que un s’adona de quan
el Senyor el crida. S’esta inquiet. Es
nota una insatisfaccio... No estas
content de tu mateix!».[4] Sovint, en
el procés de cerca de la mateixa
vocacio, tot comenc¢a amb aquesta
inquietud de cor.

Una preséncia amorosa

Pero, en queé consisteix aquesta
inquietud? D’on ve? En relatar
I’escena del jove que s’apropa al
Senyor, sant Marc diu que Jesus,
mirant-lo, el va estimar (Mc 10,21).
Aix0 fa també amb nosaltres:
d’alguna manera, percebem en la
nostra anima la presencia d’un amor
de predileccio que ens escull per a
una missio unica. Déu es fa present



al nostre cor i cerca la trobada, la
comunio. Tanmateix, aquesta meta
encara esta per assolir, i d’aqui ve la
nostra inquietud.

Aquesta preséncia amorosa de Déu
en ’anima es pot manifestar de
maneres diferents: anhels d’'una
intimitat més gran amb el Senyor;
il-lusi6 de sadollar amb la meva vida
la set de Déu de les animes; desitjos
de fer créixer ’Església, familia de
Déu al mon; enyoranca d’una vida en
la qual veritablement rendeixin els
talents rebuts; el somni d’alleujar
tant sofriment a tot arreu; la
consciencia de ser un afavorit: «Per
queé jo tant i d’altres tan poc?».

La crida de Déu també es pot revelar
en esdeveniments aparentment
fortuits, que remouen interiorment i
deixen com un rastre del seu pas. En
contemplar la seva vida, explicava
sant Josepmaria: «El Senyor em va
anar preparant a desgrat meu, amb



coses aparentment innocents, de les
quals es valia per ficar en la meva
anima aquesta inquietud divina. Per
aixo he entes molt bé aquell amor
tan huma i tan divi de santa Teresa
del Nen Jesus, que es commou quan a
les pagines d’un llibre es veu una
estampa amb la ma ferida del
Redemptor. També a mi m’han
passat coses d’aquest estil, que m’han
remogut».[5]

Altres vegades, aquesta presencia
amorosa es descobreix a través de
persones o maneres de viure
I’Evangeli que han deixat 'empremta
de Déu en la nostra anima. Perque,
tot i que de vegades és un
esdeveniment o una trobada
inesperada el que ens canvia la vida,
és molt habitual que la nostra crida
prengui forma a partir del que hem
viscut fins aquell moment.
Finalment, de vegades son algunes
paraules de la Sagrada Escriptura les
que fereixen ’anima, nien a I’interior



i ressonen dolcament, potser fins i tot
per acompanyar-nos al llarg de la
vida. Aix0 li va passar, per exemple,
a santa Teresa de Calcuta amb una de
les paraules de Jesus a la Creu: «Tinc
set» (Jn 19, 28); 0 a sant Francesc
Xavier, per a qui va ser decisiva
aquesta pregunta: «Que en trauria
I’home de guanyar tot el mon si
perdia la vida?» (Mt 16, 26).

Pero potser el més caracteristic
d’aquesta inquietud de cor és que
pren la forma del que podriem
anomenar una simpatia antipatica.
Amb paraules de sant Pau VI, la crida
de Déu es presenta com «una veu
inquietant i tranquil-litzant a un
temps, una veu dolc¢a i imperiosa,
una veu molesta i, alhora, amorosa».
[6] La crida ens atreu alhora que ens
produeix rebuig; ens impulsa a
abandonar-nos en I’amor, alhora que
ens espanta el risc de la llibertat:
«Ens resistim a dir que si al Senyor,
es volino es vol».[7]



Unir els punts en I’oracio

Nicodem acudeix a Jesus empes per
la seva inquietud. La figura amable
del Senyor ja és present al seu cor: ja
ha comencat a estimar-lo, pero
necessita trobar-se amb Ell. En el
dialeg que segueix, el Mestre li
descobreix nous horitzons: «T’ho ben
asseguro: ningu no pot entrar al
Regne de Déu si no neix de l'aigua i
de I’Esperit», i el convida a una vida
nova, a un nou comenc¢ament; a
néixer «de I’aigua i de I’Esperit» (Jn 3,
5). Nicodem no ho entén, i pregunta
amb senzillesa: i com pot ser tot
aixo? (cf. Jn 3, 9). En aquesta trobada
cara a cara amb Jesus, a poc a poc,
anira prenent forma una resposta
sobre qui és ell per a Jesus, i qui
hauria de ser Jesus per a ell.

Perque la inquietud de cor adquireixi
un significat rellevant en el
discerniment de la mateixa vocacio,
s’ha de llegir, valorar i interpretar en



I’oracio, en el dialeg amb Déu: «Per
que passa aixo ara, Senyor? Que em
vols dir? Per a qué aquests anhels i
inclinacions al meu cor? Per que aixo
m’inquieta a miino als qui
m’envolten? Per que m’estimes tant?
Com puc fer un millor us d’aquests
dons que m’has donat?». Només amb
aquesta disposicio habitual d’oracio
s’entreveu la cura amorosa de Déu —
la seva Providencia— en els
esdeveniments de la nostra vida, en
les persones que ens hem anat
trobant, fins i tot en la manera en
queé s’ha anat modelant el nostre
caracter, amb els seus gustos i
aptituds. Es com si Déu, al llarg del
cami, ens hagués anat posant uns
punts que, només ara, en unir-los en
I’oracid, van agafant la forma d’un
dibuix reconeixible.

Benet XVI ho va explicar aixi: «E1
secret de la vocacio esta en la relacid
amb Déu, en l’oracio que creix
justament en el silenci interior, en la



capacitat de sentir que Déu és a prop.
I aixo0 és veritat tant abans de
I’eleccio, o sigui, en el moment de
decidir i partir, com després, si es vol
perseverar i ser fidel en el cami».[8]
Per aixo, per a qui es pregunti per la
seva vocacio, la primera cosa i la més
fonamental és apropar-se a Jesus en
I’'oracid, i aprendre a mirar amb els
seus ulls la vida d’un mateix. Li
passara potser com a aquell cec a qui
Jesus unta amb saliva els ulls: al
principi hi veu borros; els homes li
semblen com arbres errants. Pero
deixa que el Senyor hi insisteixi, i ho
acaba veient tot amb claredat (cf. Mc
8, 22-25).

El detonador

Dos anys més tard d’aquella trobada
nocturna amb Jesus tindra lloc un
esdeveniment que obligara Nicodem
a prendre una posicio definida, i a
donar-se a coneixer obertament com
a deixeble del Senyor. Instigat pels



princeps dels sacerdots i els fariseus,
Pilat crucifica Jesus de Nazaret. Josep
d’Arimatea aconsegueix el permis
per retirar el seu cos i sepultar-lo. I
sant Joan escriu: «També hi va anar
Nicodem, el qui temps enrere havia
visitat Jesus de nit»(Jn 19, 39). La
Creu del Senyor, I’abandonament
dels seus deixebles, i potser
I’exemple de fidelitat de Josep
d’Arimatea, interpel-len
personalment Nicodem il’obliguen a
prendre una decisio: «Els altres fan
aixo; jo, que faré amb Jesus?».

Un detonador és una petita quantitat
d’explosiu, més sensible i menys
potent, que s’inicia per mitja d’una
metxa 0 una espurna electrica, i fa
esclatar aixi la massa principal
d’explosiu, menys sensible, pero més
potent. En el procés de cerca de la
vocacio és frequent que hi hagi un
esdeveniment que, com un
detonador, actuil sobre totes les
inquietuds del cor, i els faci cobrar



un sentit precis que assenyali un
cami i impulsi a seguir-lo. Aquest
esdeveniment pot ser de tipus molt
divers, i la seva carrega emocional
pot tenir més o menys entitat. E1 més
important, igual que passa amb la
inquietud de cor, és que es llegeixi i
s’interpreti en I’oracio.

El detonador pot ser una mocio
divina en I’anima, o la trobada
inesperada amb el mon sobrenatural,
com el que li va passar al Papa
Francesc quan era a prop dels 17
anys. Era un dia de setembre, i es
preparava per sortir de festa amb els
seus companys. Pero va decidir
passar abans un moment per la seva
parroquia. Quan hi va arribar, hi va
trobar un sacerdot que no coneixia;
el va impressionar el seu recolliment,
per la qual cosa va decidir confessar-
se amb ell. «<En aquesta confessiéo em
va passar una cosa estranya, no sé
que va ser, pero em va canviar la
vida; jo diria que em van sorprendre



amb la guardia baixa», evocava al
cap de mig segle. I ho interpretava
aixi: «Va ser la sorpresa, ’estupor
d’una trobada; em vaig adonar que
m’estaven esperant. Des d’aquell
moment, per a mi Déu és el que et
primereja. Un I’esta buscant, pero Ell
et busca primer».[9]

Altres vegades, el detonador sera
I’exemple de lliurament d’un amic
proper: «el meu amic s’ha lliurat a
Déu, i jo que?»; o la seva invitacio
amable a acompanyar-lo en un cami
concret: aquell «Vine i ho veuras» (Jn
1,46) de Felip a Natanael. Fins i tot
podria ser un esdeveniment
aparentment trivial, pero carregat de
significat per a qui ja té la inquietud
al cor. Déu sap com servir-se de fins i
tot coses molt petites per remoure’ns
I’anima. Aixo li va passar a sant
Josepmaria quan, al mig de la neu, el
va anar a trobar I’Amor de Déu.



Tanmateix, sovint, més que d’una
detonaci6 es tracta d’'una decantacio,
que es produeix senzillament en la
maduracio gradual de la fe i ’amor, a
traveés de I’oracid. A poc a poc,
gairebé sense adonar-se’n, amb la
Ilum de Déu, s’assoleix una certesa
moral sobre la vocacio personal, i es
pren aquesta decisio, amb 'impuls
de la gracia. El beat John Henry
Newman descrivia magistralment
aquest procés, quan rememorava la
seva conversio: «La certesa és
instantania, es produeix en un
moment concret; el dubte, en canvi,
és un procés. Jo, encara, no caminava
a prop de la certesa. La certesa és
una accio reflexa: és saber que un
sap. I aix0 és una cosa que no vaig
tenir fins poc abans de la meva
conversio. Pero (...) qui pot dir el
moment exacte en que la idea que un
té, com els platerets de la balanca,
comencga a canviar, i el que tenia més
probabilitat a favor d’un costat
comenga a ser dubte?».[10] Aquest



procés per decantacio, en el qual
s’arriba a madurar una decisio de
lliurament a poc a poc i sense
sobresalts, és en realitat d’ordinari
molt més segur que el procés
provocat pel fulgurant llampec d’un
senyal extern, que facilment ens pot
enlluernar i ens confon.

En qualsevol cas, quan es produeix
aquest punt d’inflexio, no només
s’aclareix la nostra mirada: també la
nostra voluntat es veu moguda a
abracar aquest cami. Per aixo0, sant
Josepmaria va poder escriure: «Si em
pregunteu com es nota la crida
divina, com se n’adona un, us diré
que és una visié nova de la vida. Es
com si s’encengués una llum dins
nostre; és un impuls misterios».[11]
La crida és llum i impuls. Llum en la
nostra intel-ligencia, il-luminada per
la fe, per llegir la nostra vida; impuls
al nostre cor, ences en amor de Déu,
per desitjar seguir la invitacio del
Senyor, encara que sigui amb aquella



simpatia antipatica propia de les
coses de Déu. Per aixo, conveé que
cadascu demani «no només llum per
veure el seu cami, sind també forca
per voler-se unir a la voluntat
divina».[12]

I’ajuda de la direccio espiritual

No sabem si Nicodem va consultar
els altres deixebles, abans d’anar a
veure Jesus o després. Potser va ser
el mateix Josep d’Arimatea qui el va
animar a seguir obertament Jesus,
sense tenir por dels altres fariseus.
D’aquesta manera, ’hauria portat
cap a la seva trobada definitiva amb
Jesus. Precisament en aixo consisteix
I’acompanyament o la direccio
espiritual: en poder tenir el consell
d’algu que camina amb nosaltres;
algu que intenta viure en sintonia
amb Déu, que ens coneix i ens vol bé.

Es veritat que la crida sempre és una
cosa entre Déu i jo. Ningu no pot
veure la vocacio per mi. Ningu no es



pot decidir per mi. Déu es dirigeix a
mi, em convida a mi, i em dona la
llibertat de respondre, i la seva
gracia per fer-ho... a mi. Tanmateix,
en aquest proceés de discerniment i
decisio, és una gran ajuda tenir un
guia expert; entre altres coses, per
confirmar que tinc les aptituds
objectives necessaries de cara a
emprendre aquest cami, i per
assegurar la rectitud de la meva
intencio en prendre la decisio de
lliurament a Déu. D’altra banda, com
diu el Catecisme, un bon director
espiritual es pot convertir en un
mestre d’oraci6:[13] algu que ens
ajuda a llegir, madurar i interpretar
les inquietuds del cor, les
inclinacions i els esdeveniments en la
nostra oracio. També en aquest
sentit, la seva tasca ajudara a aclarir
la mateixa crida. Es tracta, en fi,
d’algu que potser ens podra dir un
dia, com sant Joan a sant Pere, en
divisar en la llunyania aquell home



que els parlava des de la vora: «Es el
Senyor» (Jn 21, 7).

En tot cas, el discerniment és en bona
mesura un cami personal; i aixi és
també la decisio ultima. El mateix
Déu ens deixa lliures. Fins i tot
després del detonador. Per aixo,
passat I'instant inicial, és facil que
tornin a sorgir els dubtes. Déu no
deixa d’acompanyar-nos, pero es
queda a certa distancia. Es cert que
Ell ho ha fet tot, i ho continuara fent,
pero ara vol que fem I'altim pas amb
plena llibertat, amb la llibertat de
I’amor. No vol esclaus, vol fills. I, per
aixo, ocupa un lloc discret, sense
imposar-se a la consciencia, gairebé
podriem dir d’«observador». Ens
contempla i espera pacient i
humilment la nostra decisio.

KKk

«Tindras un fill i li posaras el nom de
Jesus» (Lc 1, 31-32). En I'instant de
silenci que va seguir I’anunci de



I’arcangel sant Gabriel, el mon
sencer semblava que contenia la
respiracio. El missatge divi havia
estat lliurat. La veu de Déu s’havia
deixat sentir durant anys al cor de la
Mare de Déu. Pero ara, Déu callava. I
esperava. Tot depenia de la lliure
resposta d’aquella donzella de
Natzaret. «Maria va dir: —Soc
I’esclava del Senyor: que es
compleixin en mi les teves

paraules» (Lc 1, 38). Anys més tard, al
peu de la Creu, santa Maria rebria de
les mans de Nicodem el cos mort del
seu Fill. Quina impressio deixaria en
aquest deixeble nouvingut veure
com, enmig d’aquest dolor immens,
la Mare de Jesus acceptava i
estimava una vegada meés els camins
de Déu: «Faci’s en mi segons la teva
paraula». Com no es pot donar-ho tot
per un amor tan gran?

José Brage




[1] Sant Josepmaria, Carta 6.V.1945,
n. 42.

[2] Ibidem.

[3] ]. Ratzinger, La sal de la tierra,
Palabra, Madrid 1997, p. 36.

[4] Sant Josepamria, notes d’'una
reunio6 familiar, Cronica, 1974, vol. I,
p- 529.

[S]En didlogo con el Sefior, edicio
criticohistorica, Rialp, Madrid 2017,
p- 199.

[6] Sant Pau VI, Homilia, 14.X.1968.

[7] Sant Josepamria, notes d’'una
reunio familiar, Cronica, 1972, p. 460.

[8] Benet XVI, trobada amb els joves
a Sulmona, 4.VII.2010.

[9] S. Rubin i F. Ambrogetti, El Papa
Francisco. Conversaciones con Jorge
Bergoglio, Ediciones B, Barcelona,
2013, p. 48.



[10] Beat J.H. Newman, Apologia pro
vita sua, Ciudadela, Madrid 2010, p.
215.

[11]Carta 9-I-1932, citat a El Opus Dei
en la Iglesia, Rialp, Madrid 1993, p.
148.

[12] F. Ocdriz, «Luz para ver, fuerza
para querer», ABC, 18.1X.2018.
Disponible aqui.

[13] Cf. Catecisme de ’Església
Catolica, nam. 2690.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/alguna-cosa-
gran-i-que-sigui-amor-v-com-es-
descobreix-la-vocacio/ (10/01/2026)


https://opusdei.org/es/article/fernando-ocariz-sinodo-jovenes-vocacion-fe-discernimiento/
https://opusdei.org/ca-es/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-v-com-es-descobreix-la-vocacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-v-com-es-descobreix-la-vocacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-v-com-es-descobreix-la-vocacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-v-com-es-descobreix-la-vocacio/

	Alguna cosa gran i que sigui amor (V): Com es descobreix la vocació?

