
opusdei.org

Alguna cosa gran i
que sigui amor (IX):
Som apòstols!

Per a un cristià l’apostolat no és
simplement un encàrrec que
suposa certes hores; ni tan sols
una feina important: és una
necessitat que brolla d’un cor
que s’ha fet «un sol cos i un sol
esperit» amb el Senyor.

27/08/2019

Cafarnaüm és el lloc on comença
l’aventura apostòlica que Jesús va
inaugurar al món. Sabem que



almenys quatre dels dotze Apòstols
eren pescadors en aquesta ciutat.
«Eren al costat de la barca vella i al
costat de les xarxes malmeses,
recosint-les. El Senyor els digué que
el seguissin; i ells, statim —a l’instant,
relictis omnibus— deixant totes les
coses, tot!, el seguiren...».[1]

Jesús crida els primers amb unes
paraules en les quals delinea un pla
que canviarà per sempre el curs de la
història: «Veniu amb mi i us faré
pescadors d’homes» (Mc 1, 16-17). No
els en detalla res més. Continuaran
sent pescadors, però a partir d’ara
pescaran un altre tipus de «peixos».
Coneixeran altres «mars», però no
han de perdre el que han après amb
la seva feina. Vindran dies amb vent
favorable i pesca abundant, però
també hi haurà jornades poc
vistoses, sense cap pesca, o amb una
pesca tan escassa que tindran la
sensació de tornar a la riba amb les
mans buides. Però el fet decisiu no



serà el volum de la pesca, o allò que
els homes jutgin com un èxit o com
un fracàs; el més important és què
seran. Des del principi Jesús vol que
s’adonin de la seva nova identitat,
perquè no els convoca només per fer
alguna cosa —una tasca bonica, una
cosa extraordinària—, sinó per ser
algú que compleix una missió: ser
«pescadors d’homes».

«Tot ho faig per l’Evangeli»

Respondre a la crida de Déu
reconfigura la nostra identitat: «És
una visió nova de la vida», deia sant
Josepmaria. Saber que el mateix
Jesús ens convida a participar en la
seva missió encén en cadascú el desig
de «dedicar les seves energies més
nobles a una activitat que, amb la
pràctica, arriba a prendre cos
d’ofici». D’aquesta manera, a poc a
poc, «la vocació ens porta —sense
adonar-nos-en— a prendre una
posició en la vida, que mantindrem



amb il·lusió i alegria fins i tot en el
tràngol de la mort. És un fenomen
que comunica al treball un sentit de
missió».[2] I aquesta tasca, que ens fa
feliços, va modelant la nostra
manera de ser, d’actuar, de veure el
món.

Mons. Ocáriz ho ha recordat amb
paraules expressives: «No fem
apostolat, som apòstols!».[3] La
missió apostòlica no ocupa un temps
o uns aspectes determinats de la
nostra vida personal, sinó que ho
afecta tot: té un abast de 360 graus.
Sant Josepmaria ho recordava des de
l’inici a les persones de l’Obra: «No
oblideu, fills meus, que no som
ànimes que s’uneixen a altres
ànimes, per fer una cosa bona. Això
és molt... però és poc. Som apòstols
que complim un mandat imperatiu de
Crist».[4]

«Ai de mi si no anunciés l’evangeli!»,
escriu sant Pau (cf. 1 Co 9, 16-23): és



quelcom que li surt del més profund
de l’ànima. Per a ell, aquest impuls
d’amor és una invitació i un deure:
«Si evangelitzo, no és per a mi motiu
de glòria, ja que és un deure que
m’incumbeix». Per això, l’única
recompensa que cerca consisteix a
«predicar l’Evangeli entregant-lo
gratuïtament», perquè se sent
«servent de tots per guanyar com
més gent pugui». Sovint obre el seu
cor: ell és l’últim entre els apòstols;
indigne i sense mèrits, però és
apòstol. Per això, per a ell no hi ha
cap circumstància que no sigui
apostòlica, fins a poder afirmar: «Tot
ho faig per l’Evangeli» Aquesta és la
seva carta de presentació, i així vol
que se’l consideri: «Pau, servent de
Jesucrist, cridat a ser apòstol, escollit
per a anunciar l’evangeli de
Déu» (Rm 1, 1).

De manera anàloga, per a un cristià
l’apostolat no és simplement «un
encàrrec» o una activitat que suposa



certes hores diàries; ni tan sols «una
feina important»: és una necessitat
que brolla d’un cor que s’ha fet «un
sol cos i un sol esperit»[5] amb el
Senyor, amb tota la seva Església. Ser
apòstol «no és i no pot ser un títol
honorífic, sinó que implica
concretament i també
dramàticament tota l’existència del
subjecte interessat».[6] De vegades
necessitarem que ens encoratgin;
d’altres buscarem consell per
encertar-la en el nostre esforç per
evangelitzar; però en tot cas, sabem
que la nostra crida és un do de Déu, i
per això li demanem que l’apostolat
brolli del nostre cor igual com salta
l’aigua de la font (cf. Jn 4, 14).

Sal, llum i ferment del món

Per explicar als seus deixebles el
paper que havien de desenvolupar al
món, el Senyor se servia sovint de
paràboles. «Vosaltres sou la sal de la
terra... Vosaltres sou la llum del



món», els diu en una ocasió (cf. Mt 5,
13-14). Una altra vegada, els parla del
llevat: de com havent-hi poc fa
fermentar tota la massa (cf. Mt 5, 33).
Perquè així han de ser els apòstols de
Jesús: sal que alegra, llum que
orienta, llevat que fa créixer la
massa. I així és com va veure sant
Josepmaria l’apostolat de les seves
filles i dels seus fills: «Tens la crida
de Déu a un camí concret: ficar-te a
totes les cruïlles del món, estant tu
ficat en Déu. I ser llevat, ser sal, ser
llum del món. Per il·luminar, per
donar sabor, per fermentar, per fer
créixer».[7]

Els fidels de l’Opus Dei, com tants
altres cristians corrents,
desenvolupen el seu apostolat al mig
del món, amb naturalitat i discreció.
Tot i que de vegades això s’hagi
prestat a incomprensions, de fet
simplement intenten fer realitat en la
seva vida aquestes paràboles del
Senyor. La sal, en efecte, no es veu, si



es barreja bé amb el menjar, sense
fer grumolls; dona gràcia als
aliments, que sense ella poden
quedar insípids, encara que siguin de
bona qualitat. El mateix passa amb el
llevat: dona volum al pa, sense fer-se
notar. La llum, al seu torn, es col·loca
«en el portallànties, perquè faci llum
a tots», sempre «davant la gent» (Mt
5, 15-16); però no centra l’atenció en
si mateixa, sinó en allò que il·lumina.
Un cristià està a gust amb els altres,
compartint il·lusions i projectes. Més
encara, «ens hem de sentir
incòmodes, quan no som —sal i llum
de Crist— al mig de la gent».[8]
Aquesta obertura, a més, suposa
relacionar-se també amb els qui no
pensen com nosaltres, amb la
disposició serena de deixar als cors
la grapa de Déu,[9] de la manera que
Ell mateix ens suggereixi: de vegades
resant per ells una senzilla oració;
d’altres, amb una paraula, o un gest
amable...



L’eficàcia apostòlica d’una vida no es
pot comptabilitzar. Molts fruits
queden a l’ombra, i no els arribarem
a conèixer en aquesta vida. El que
podem posar de part nostra és un
desig, sempre renovat, de viure molt
units al Senyor. «Hem d’anar per la
vida com apòstols: amb llum de Déu,
amb sal de Déu. Sense por, amb
naturalitat, però amb tal vida
interior, amb tal unió amb el Senyor,
que il·luminem, que evitem la
corrupció i les ombres».[10] Déu
mateix farà fecundes les nostres
fatigues i no ens perdrem pensant en
la nostra fragilitat o en les dificultats
externes: que si el llac és massa gran,
que si les multituds amb prou feines
ens entenen, que si ens han
començat a criticar, que si el camí és
pesat, que si no puc remar contra
aquesta tempesta...



Amb motor propi

Repassant la llista dels dotze
Apòstols, crida l’atenció com en són
de diferents, de vegades amb
personalitats molt marcades. El
mateix passa quan pensem en els
sants i les santes canonitzats per
l’Església. I el mateix quan repassem
les vides de molta gent corrent que
segueix el Senyor amb una entrega
discreta però constant. Tots
diferents, i alhora, tots apòstols,
fidels, enamorats del Senyor.

Quan ens entreguem a Déu no
malmetem la nostra riquesa; al
contrari, perquè «quan el Senyor
pensa en cadascú, en el que li voldria
regalar, pensa en ell com el seu amic
personal. I si té planejat regalar-te
una gràcia (...) serà segurament una
cosa que t’alegrarà en el més íntim i
t’entusiasmarà més que cap altra
cosa en aquest món. No perquè el
que t’hagi de donar sigui un carisma



extraordinari o rar, sinó perquè serà
just a la teva mida, a la mida de tota
la teva vida».[11] Per això, qui es
decideix a seguir el Senyor percep, al
cap dels anys, com la gràcia,
acompanyada del treball personal,
transforma fins i tot el seu caràcter,
de manera que li és més fàcil estimar
i servir tothom. Això no és fruit de la
imposició voluntarista d’un ideal de
perfecció. Més aviat, és l’influx i la
passió que produeix Jesucrist en la
vida de l’apòstol.

Al cap de poc de la seva elecció com a
Prelat, van preguntar a monsenyor
Xavier Echevarría si havia tingut una
vida pròpia: «Vostè ha pogut ser
vostè?». La seva resposta commou:
són les paraules d’algú que mira
enrere, sobre la mateixa vida, i veu el
que Déu hi ha fet. «Sí que he tingut la
meva pròpia vida. Jo mai no hauria
somiat realitzar la meva vida d’una
manera tan ambiciosa. Vivint al meu
aire, jo hauria tingut uns horitzons



molt més estrets, uns vols més curts
(...). Jo, com a home del meu temps,
com a cristià i com a sacerdot, soc
una persona ambiciosament
realitzada. I tinc el cor mundialitzat,
gràcies a haver viscut amb dos
homes [sant Josepmaria i el beat
Àlvar] d’esperit grandiós,
cristianament grandiós».[12]

Qui és enviat per Crist i deixa que
sigui Ell qui porti el timó de la seva
vida no pot oblidar que Ell espera
una resposta profundament lliure.
Lliure, en primer lloc, d’egoismes, de
la nostra supèrbia i del nostre afany
de brillar. Però lliure també per
posar al seu servei tots els nostres
talents, la nostra iniciativa, la nostra
creativitat. Per això, sant Josepmaria
deia que «una de les característiques
més evidents de l’esperit de l’Opus
Dei és el seu amor a la llibertat i a la
comprensió».[13]



Alhora, aquesta llibertat d’esperit no
consisteix a «actuar conforme als
capricis i en resistència a qualsevol
norma»,[14] com si tot el que no ve
de nosaltres fos una imposició de la
qual ens hem d’alliberar. Més aviat
es tracta d’obrar amb el mateix
Esperit que movia Jesús: «no he
baixat del cel per fer la meva
voluntat, sinó la voluntat del qui
m’ha enviat» (Jn 6, 38). Si l’apostolat
es considerés una «activitat» més, es
correria el risc de sentir-se cohibit
per les indicacions dels qui
coordinen les iniciatives
apostòliques. En canvi, qui se sent
enviat per Crist gaudeix de l’ajuda i
l’impuls que Déu transmet a través
dels seus múltiples instruments.
Viure amb llibertat d’esperit és
deixar que sigui l’Esperit Sant qui
ens formi i ens guiï, servint-se també
de qui Ell ha posat al nostre costat.

La llibertat d’esperit porta a actuar
«amb motor propi» davant d’una



necessitat o una altra de la missió
apostòlica; amb motor propi, és a dir,
no amb una acceptació passiva, sinó
amb la convicció que això és el que el
Senyor ens demana en aquell
moment, perquè això és el que
correspon a l’apòstol que som. Així,
contínuament, en les petites
circumstàncies del nostre dia a dia,
podem notar la brisa fresca de
l’Esperit, que ens empeny «mar
endins» (Lc 5, 4), per continuar amb
Ell l’encantadora història de l’Amor
de Déu per nosaltres.

Si la nostra missió fos «fer apostolat»,
la podríem deixar de banda per una
feina absorbent o una malaltia, o es
podrien tenir «vacances»
apostòliques. Tanmateix, «som
apòstols!»: és la nostra vida! Per això,
seria un contrasentit sortir al carrer i
deixar a l’habitació l’afany
evangelitzador. Certament, la missió
suposarà sovint esforç, i exigirà de
part nostra valentia per vèncer les



nostres pors. Tanmateix, aquestes
resistències interiors no ens han
d’inquietar, perquè l’Esperit Sant fa
que creixi, al cor dels qui li són
dòcils, una autèntica espontaneïtat i
creativitat apostòlica: a mesura que
un s’identifica amb la nostra missió,
tot es torna ocasió d’apostolat.

S’adquireix la «consciència de ser en
un lloc avançat, de sentinella»,[15]
que porta a estar «en vigília d’amor,
tens, sense dormir, treballant amb
afany».[16] Una vigília que és d’amor
i que, per tant, no significa ansietat o
nerviosisme. Tenim a les nostres
mans una labor que ens il·lusiona,
que ens fa feliços i que comunica
felicitat al nostre voltant. Treballem
a la vinya del Senyor i estem segurs
que la labor és seva. Si alguna
vegada es filtra en l’ànima una certa
falta de pau, una tensió excessiva,
serà el moment d’apropar-se a Ell per
dir-li: ho faig per Tu, ajuda’m a



treballar amb calma i amb la certesa
que tot ho fas Tu.

Llum divina que dona calor

Quan, en la paràbola dels convidats
al casament, el pare de família
s’assabenta que alguns dels
convidats s’han excusat, ordena al
seu criat que faci venir els «pobres,
invàlids, cecs i coixos» (Lc 14, 21). La
sala queda força plena, però encara
hi ha llocs lliures. Llavors, diu al
criat: «Surt pels camins i pels horts i
insisteix que vingui gent fins que
s’ompli la casa (Lc 14, 23). «Obliga a
entrar», compelle intrare: fins aquest
punt arriba la intensitat del seu
desig.

L’ordre és taxativa, perquè la crida a
la salvació és universal. Sant
Josepmaria ho entenia així: «No és
com una empenta material, sinó
l’abundància de llum, de doctrina;
l’estímul espiritual de la vostra



oració i del vostre treball, que és
testimoni autèntic de la doctrina; el
cúmul de sacrificis, que sabeu oferir;
el somriure, que us ve a la boca,
perquè sou fills de Déu: filiació, que
us omple d’una felicitat serena —tot i
que en la vostra vida, de vegades, no
hi faltin contradiccions—, que els
altres veuen i envegen. Afegiu, a tot
això, la vostra gràcia i la vostra
simpatia humana i tindrem el
contingut del compelle intrare».[17]
No es tracta, doncs, de coaccionar
ningú: és una combinació, inèdita
cada vegada, d’oració i amistat, de
testimoni i sacrifici generós... una
alegria que es comparteix, una
simpatia que convida amb llibertat.

Déu actua «per atracció»,[18]
esperonant les ànimes amb l’alegria i
l’encant de la vida dels cristians. Per
això l’apostolat és amor que es
desborda. Un cor que sap estimar sap
atreure: «Nosaltres atraiem tothom
amb el cor —deia sant Josepmaria.



Per això, per a tothom demano un
cor molt gran: si estimem les ànimes,
les atraurem».[19] En efecte, res no
atreu tant com l’amor autèntic,
especialment en un temps en què
moltes persones no han conegut
l’escalf de l’Amor de Déu. L’amistat
veritable és de fet la «manera de fer
apostolat que sant Josepmaria va
trobar en els relats evangèlics»:[20]
Felip va atreure Bartomeu; Andreu
va atreure Pere; i havien de ser bons
amics els que van portar fins a Jesús
aquell paralític que no es podia
moure de la llitera.

«En un cristià, en un fill de Déu,
amistat i caritat són una sola cosa:
llum divina que dona calor».[21]
Tenir amics exigeix assiduïtat,
contacte personal; exemple i lleialtat
sincera; disposició a ajudar, a
sostenir-se mútuament; escolta i
empatia: capacitat de fer-se càrrec de
les necessitats de l’altre. L’amistat no
és un instrument per a l’apostolat,



sinó que l’apostolat mateix és, en la
seva entranya, amistat: gratuïtat,
ganes de viure la vida amb els altres.
Per descomptat, volem que els
nostres amics s’apropin al Senyor,
però disposats que això passi com
Déu vulgui i quan vulgui. Tot i que és
lògic que un apòstol busqui bons
resultats en la seva labor, i que valori
la relació entre els seus esforços i la
influència que té en els altres, mai no
pot oblidar que els apòstols van
continuar amb Jesús fins i tot quan
gairebé tots se’n van anar (cf. Jn 6,
66-69); ja vindrien, amb el temps, els
fruits (cf. Ac 2, 37-41).

En una ocasió, un jove va preguntar
a sant Josepmaria: «Pare què hem de
fer perquè pitin[22] molts?». Sant
Josepmaria li va contestar de
seguida: «Molta oració, amistat lleial
i respecte a la llibertat». Al jove la
resposta li va semblar poca cosa. Va
afegir-hi: «I això no és anar massa a
poc a poc, Pare?». «No, perquè la



vocació és sobrenatural», va
respondre sant Josepmaria, allargant
cada síl·laba. «N’hi va haver prou
amb un segon per passar de Saule a
Pau. Després, tres dies d’oració, i es
va convertir en un apassionat apòstol
de Jesucrist».[23]

És Déu qui crida i l’Esperit Sant qui
mou el cor. L’apòstol acompanya els
seus amics amb oració i sacrifici,
sense impacientar-se quan rep un
«no» als seus suggeriments, ni
enfadar-se quan algú no es deixa
ajudar. Un veritable amic es basa en
les fortaleses per ajudar a créixer, i
evita moltes vegades els retrets sobre
les decisions alienes; sap quan és
necessari callar, i quan és necessari
«tornar a la càrrega» d’una manera
diferent, sense fer-se carregós, sense
retreure: des de la confiança i el
compromís amb el millor de cadascú,
de cadascuna. Així ho fa Déu, i així
vol que ho facin els seus fills.



Sense fer-nos pesats, mantenint el
somriure al rostre, podrem insinuar
unes paraules a l’oïda, com feia el
Senyor. I, contínuament,
mantindrem viu el desig que moltes
persones el coneguin: «Tu i jo, fills de
Déu, quan veiem la gent, hem de
pensar en les ànimes: vet aquí una
ànima —ens hem de dir— que cal
ajudar; una ànima que cal
comprendre; una ànima amb què cal
conviure; una ànima que s’ha de
salvar».[24]

José Manuel Antuña

[1] Sant Josepmaria, Forja, núm. 356.

[2] Sant Josepmaria, Carta 9.I.1932,
núm. 9.

[3] F. Ocáriz, Carta, 14.II.2017, núm.
9.



[4] Instrucción 19.III.1934, núm. 27
(la cursiva és de l’original), citat a: 
Camí, edició criticohistòrica, nota al
núm. 942.

[5] Missal Romà, Pregària Eucarística
III.

[6] Benet XVI, Audiència, 10.IX.2008.

[7] Sant Josepmaria, notes d’una
meditació d’abril del 1955, a: Obras
1956, XI, p. 9 (AGP, biblioteca, P03).

[8] Sant Josepmaria, A solas con Dios,
núm. 273 (AGP, Biblioteca, P10).

[9] Cf. Mons. Xavier, Homilia, 5.IX.
2010 (Romana, núm. 51, juliol-
desembre del 2010, p. 339).

[10]Forja, núm. 969.

[11] Francesc, Ex. ap. Christus vivit
(25.III.2019), núm. 287.

[12] Entrevista de P. Urbano a Mons.
Xavier, Época, 20.IV.1994, citada a: A.



Sánchez León, En la tierra como en el
cielo, Madrid, Rialp 2019, p. 349-350.

[13] Sant Josepmaria, Carta 31-
V-1954, núm. 22.

[14] F. Ocáriz, Carta, 9.II.2018, núm.
5.

[15] Sant Josepmaria, Carta 31-
V-1954, núm. 16.

[16] Ibídem.

[17] Sant Josepmaria, Carta 24.X.
1942, núm. 9; cf. Amics de Déu, núm.
37.

[18] Benet XVI, Homilia, 13.V.2007;
Francesc, Homilia, 3.V.2018.

[19] Sant Josepmaria, notes d’una
reunió familiar, 10.V.1967, a: Crónica
1967, p. 605 (AGP, biblioteca, P01).

[20] F. Ocáriz, Carta, 14.II.17, núm. 9.

[21]Forja, núm. 565.



[22] En el llenguatge col·loquial del
Madrid de mitjans de segle passat, 
pitar volia dir “funcionar bé”. Sant
Josepmaria feia servir el terme per
referir-se al fet que una persona
demanés l’Admissió a l’Opus Dei. Des
d’aleshores ha quedat a l’Obra com
una manera familiar de parlar.

[23] Sant Josepmaria, notes d’una
reunió familiar, 24.IV.1967, a: 
Crónica 1967, p. 506 (AGP, biblioteca,
P01).

[24] Sant Josepmaria, meditació del
25.II.1963, a: Crónica 1964, IX, p. 69
(AGP, biblioteca, P01).

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/alguna-cosa-
gran-i-que-sigui-amor-ix-som-apostols/

(19/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-ix-som-apostols/
https://opusdei.org/ca-es/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-ix-som-apostols/
https://opusdei.org/ca-es/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-ix-som-apostols/

	Alguna cosa gran i que sigui amor (IX): Som apòstols!
	«Tot ho faig per l’Evangeli»
	Sal, llum i ferment del món
	Amb motor propi
	Llum divina que dona calor


