
opusdei.org

Acompanyament
espiritual

En la seva exhortació apostòlica
Evangelii Gaudium, el Papa
Francesc ens recorda la
conveniència de
l’acompanyament o la direcció
espiritual per a la vida
cristiana.

07/07/2020

“Més que mai necessitem homes i
dones que, des de la seva experiència
d’acompanyament, coneguin els
processos on hi abunda la prudència,
la capacitat de comprensió, l’art



d’esperar, la docilitat a l’Esperit, per
cuidar entre tots les ovelles que se’ns
confien dels llops que intenten
disgregar el ramat”. (Evangelii
Gaudium, núm. 171) Amb aquestes
paraules, el Papa Francesc ens
recorda la conveniència de
l’acompanyament o la direcció
espiritual per a la vida cristiana.

És l’Esperit Sant qui ha de santificar:
“el model és Jesucrist; el modelador,
l’Esperit Sant, per mitjà de la gràcia”.
[1] Qui exerceix una direcció
espiritual personal és un
“instrument” de Déu, que és qui
proporciona el creixement (cf. 1 Co 3,
7-9). Cal deixar “que la gràcia de Déu
i el Director facin la seva obra”
perquè aparegui “la imatge de Jesús,
en què es converteix l’home sant”.[2]
Aquesta gràcia és una participació en
la vida de Jesucrist, que en
l’Eucaristia “ens fa cor unum et
anima una (Act 4, 32), un sol cor i una

https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/


sola ànima; i ens transforma en
família, en Església”.[3]

1. L’acompanyament fraternal dels
fills de Déu en Crist

És lògic que es busqui
acompanyament espiritual quan
s’avança en la vida espiritual i es
nota que el Senyor demana més
vibració. Teològicament podríem dir 
identificar-se amb Crist, ser un altre
Jesús per al proïsme. Aquesta és la
raó autèntica per la qual cada cristià
pot voler legítimament l’ajuda del
consell espiritual. Viure en la
disposició contínua de buscar Déu,
habitar en el desig convençut
d’agradar-li. Hi ha un impuls interior
que demana quelcom més, però no
en l’ordre de l’eficiència (fer moltes
coses), sinó en el deixar-se fer per
l’altre (Déu).[4]

La consideració de l’Església com a
família és una de les claus sobre
l’acompanyament espiritual. En



aquest ambient de fraternitat
cristiana, de família, estimant les
persones amb el proverbial cor de
pare i de mare, s’ajuda cadascú a
buscar, trobar i estimar Crist.[5]

El Catecisme de l’Església Catòlica
recorda a propòsit de la direcció
espiritual que: “L’Esperit Sant dona a
certs fidels dons de saviesa, de fe i de
discerniment”.[6] Aquests dons es
poden trobar en sacerdots i també en
els fidels no ordenats: religiosos,
religioses, laics. Efectivament, portar
la direcció espiritual d’altres
persones és una de les maneres en
què els laics poden exercir el seu
sacerdoci comú, que capacita “per
ajudar els homes en llur camí vers
Déu, amb el testimoni de la paraula i
de l’exemple, amb I’oració i
l’expiació”.[7]

L’acompanyament espiritual és, per
tant, una realitat amb fonament
baptismal, com a desenvolupament



d’haver rebut el Baptisme i un
apostolat concret. En efecte, es pot
llegir en clau de direcció espiritual
(introduint els matisos i les
acomodacions corresponents) el que
sant Josepmaria escriu en relació
amb l’apostolat d’amistat i
confidència; un apostolat que en
l’existència laical pressuposa el
testimoni de la vida cristiana donat
amb naturalitat a través de les
situacions ordinàries del viure: “I en
veure’ns iguals a ells en totes les
coses, els altres se sentiran invitats a
preguntar-nos: com s’explica la
vostra alegria?, d’on traieu les forces
per vèncer l’egoisme i la comoditat?,
qui us ensenya a viure la
comprensió, la neta convivència i la
donació, el servei als altres?
Aleshores és el moment de descobrir-
los el secret diví de l’existència
cristiana: de parlar-los de Déu, de
Crist, de l’Esperit Sant, de Maria. El
moment de procurar transmetre, a
través de les nostres pobres paraules,



aquesta bogeria de l’amor de Déu
que la gràcia ha vessat en els nostres
cors”.[8] Tot això suposa, certament,
que qui assumeix la tasca de dirigir
espiritualment una persona
compleixi les condicions
corresponents de maduresa
espiritual, de prudència, de discreció,
d’afabilitat, etc., i de formació, ja que
en la direcció espiritual no es tracta
d’aconsellar des de les mateixes
experiències i opinions, sinó des de
la fe de l’Església.

2. Cap a la santedat

“Per anar cap al Senyor necessitem
sempre un guia, un diàleg. No ho
podem fer només amb les nostres
reflexions”.[9] El paper del “mestre”
espiritual consisteix a secundar la
labor de l’Esperit Sant en l’ànima i
donar pau, en vista del do de si i de la
fecunditat apostòlica.[10] Per això, la
seva labor ens introdueix en
l’Evangeli, en què “tot, cada punt



relatat, s’ha recollit, detall a detall,
perquè l’encarnis en les
circumstàncies concretes de la teva
existència”.[11] La direcció espiritual
ajuda a descobrir el que l’Evangeli 
diu a cada ànima, i a reaccionar amb
una resposta de lliurament.
“Continua sent vàlida per a tothom
(...) la invitació a recórrer als consells
d’un bon pare espiritual, capaç
d’acompanyar cadascú en el
coneixement profund de si mateix, i
conduir-lo a la unió amb el Senyor,
perquè la seva existència es conformi
cada vegada més a l’Evangeli”.[12].
La direcció espiritual ben rebuda
porta a confrontar la mateixa vida
amb Crist i amb el seu missatge
d’amor (cf. Jn 13, 34), i a veure, en
vista de l’Escriptura i amb l’acció de
l’Esperit Sant, la mà de Déu en la
mateixa existència.

“La funció del director espiritual —
ensenya sant Josepmaria— és obrir
horitzons, ajudar a la formació del



criteri, assenyalar els obstacles,
indicar els mitjans adequats per
vèncer-los, corregir les deformacions
o desviacions de la marxa, animar
sempre: sense perdre mai el punt de
mira sobrenatural, que és una
afirmació optimista, perquè cada
cristià pot dir que ho pot tot amb
l’ajuda divina (cf. Fl 4, 13)”.[13] Amb
el creixement de la fe, de l’esperança
i de la caritat, s’ajuda a tractar Déu
personalment i contínuament, moltes
vegades a través d’un pla de vida.
D’aquesta manera, l’oració (vocal i
mental), la confessió freqüent, la
participació en l’Eucaristia —
veritable centre de la vida cristiana
—, la familiaritat amb la Sagrada
Escriptura, porten a aprofundir en el
sentit de l’existència, a conèixer
l’amor de Déu, a millorar en
coneixement propi i desitjos de
servir totes les ànimes.

Sant Josepmaria aconsella tractar
sempre, en la direcció espiritual, tres



punts necessaris per a un veritable
progrés espiritual: la fe, la puresa i la
vocació.[14] Aquesta trilogia es pot
relacionar amb el que ens diuen els
Actes dels Apòstols, descrivint la vida
i la perseverança dels primers
cristians “a escoltar l’ensenyament
dels apòstols i a viure en comunió
fraterna, a partir el pa i a assistir a
les pregàries”.[15] La fe remet a la
doctrina apostòlica.[16] La puresa es
vincula al Pa eucarístic: la Comunió
freqüent ens ajuda a tenir una
mirada neta i protegeix el tresor de
la castedat. L’oració, resposta a la
Paraula de Déu que crida, és
essencial per ser fidel a la mateixa
vocació.[17]

“La fe i la vocació de cristians afecten
tota la nostra existència, i no només
una part”;[18] per tant, està en
relació amb la vida familiar, la feina,
el descans, la vida social, la política,
etc. Tot i que la direcció espiritual no
té com a matèria immediata aquests



àmbits, ha d’oferir, no obstant això
—evitant qualsevol ingerència en el
que no li és propi—, llums i consells
perquè cadascú, amb llibertat i
responsabilitat, assegurança en la fe i
en la moral catòliques, prengui les
decisions que consideri oportunes
amb coneixement de causa i deixant
que la llum de Déu il·lumini tota la
seva vida. Des d’aquesta perspectiva,
la direcció espiritual té com a meta
promoure la “unitat de vida”[19] que
porta a buscar i estimar Déu en tot, i
a viure tota l’existència amb
consciència de la missió que la
vocació cristiana implica. La direcció
espiritual contribueix al procés de
creixement de cada cristià en la seva
condició de fill o de filla de Déu Pare
en Crist per l’Esperit; ajudant a
descobrir amb alegria la figura i
l’amor de Crist i el que reclama el seu
seguiment.

3. Llibertat i responsabilitat



El germà que acompanya
espiritualment un altre germà
ofereix una opinió desinteressada i
recta, respectant la personalitat
d’aquell que aconsella, sense
suplantar-ne la llibertat i, per tant, la
responsabilitat. Com escriu sant
Tomàs d’Aquino, “els fills de Déu
estan moguts per l’Esperit Sant
lliurement, per amor; no servilment,
per temor” (Summa contra gentiles,
IV, 22). Un concepte que sant
Josepmaria condensa així: “És tan
sols quan hom estima que arriba a la
llibertat més plena”.[20] La persona
humana és un misteri: “A cada ànima
hi ha un fons delicat, en el qual
només Déu pot penetrar”.[21] I a
cada persona li toca secundar les
inspiracions que rebi de l’Esperit
Sant, pastor de les nostres ànimes.
[22]

La tasca del pastor d’ànimes està
“encaminada a situar cadascú davant
les exigències completes de la seva



vida, ajudant-lo a descobrir allò que
Déu, en concret, li demana, sense
posar cap mena de limitació a
aquesta independència santa ni a
aquesta beneïda responsabilitat
individual, que són característiques
d’una consciència cristiana. Aquesta
manera d’obrar i aquest esperit es
basen en el respecte a la
transcendència de la veritat revelada
i en l’amor a la llibertat de la criatura
humana. Podria afegir-hi que també
es basa en la certesa de la
indeterminació de la història, oberta
a un gran nombre de possibilitats,
que Déu no ha volgut cloure”.[23]
Sant Josepmaria també assenyala
que, “per tal d’aconseguir la
perfecció cristiana en la professió o
en l’ofici que tingui cadascun d’ells”,
els cristians “necessiten estar
formats de manera que sàpiguen
administrar la pròpia llibertat: amb
presència de Déu, amb pietat sincera,
amb doctrina”.[24] Per això, els
consells de la direcció espiritual



serveixen per il·luminar la
intel·ligència, enrobusteixen la
llibertat. De vegades, aquesta
transmissió de la veritat es farà amb
fortalesa. “La veritable finor i la
veritable caritat exigeixen arribar a
la medul·la, encara que costi”:[25]
sempre amb delicadesa i respectant
els ritmes que siguin propis de cada
persona.

El que és acompanyat espiritualment
ha de tenir una actitud oberta a
l’ajuda. Per això és necessari
recordar que “la humilitat és la
veritat en el camí de la lluita
ascètica”.[26] Una de les
manifestacions més importants de la
humilitat és la sinceritat que, de
vegades, ha de ser “sinceritat
salvatge”,[27] és a dir, manifestació
del que hi ha en l’ànima, sense
ornaments ni eufemismes. La
direcció espiritual segueix els trets
d’una confidència,[28] que està
basada en la confiança. Per això, així



com la direcció procedeix sense
“encotillar ningú (...), respectant cada
ànima tal com és, amb les seves
pròpies característiques”,[29] el que
la rep deixa “que la gràcia de Déu i el
Director facin la seva obra”, ja que, si
no es fonamenta així, “no sortirà mai
l’escultura, imatge de Jesús, en què es
converteix l’home sant”.[30] Això
requereix una certa regularitat en les
converses.

En aquest àmbit de confiança
fraternal, és lògic intentar ser dòcil a
la paraula sentida que, davant de
Déu, es reconeix com una llum de
l’Esperit Sant. Així doncs, es pot
parlar d’obediència a la direcció
espiritual, però tenint present que
l’obediència no és un concepte
unívoc (cf. S. Th. II-II, q. 104). En la
direcció espiritual, un no fa cas al
consell d’una altra persona perquè hi
estigui obligat, ni tampoc perquè
reconegui que té més experiència o
més saber, sinó perquè adverteix



que, a través de les seves paraules,
Déu l’il·lumina i aconsella. Moltes
vegades, els consells de la direcció
espiritual no són totalment detallats,
sinó que se’ns impulsa a reflexionar
i, sobretot, confrontar-nos amb el
Senyor en l’oració. Efectivament,
correspon a la persona interessada
ponderar el que escolta i decidir amb
una resolució que, certament, ha
estat il·luminada pel consell, però
que dimana de les seves
deliberacions i de la seva voluntat.

La llibertat assumida com a elecció
del bé és inseparable de la
responsabilitat personal correlativa.
“Cadascú és com és, i cal tractar
cadascú segons ho ha fet Déu i
segons el porta Déu. Omnibus omnia
factus sum, ut omnes facerem salvos
(1 Co 9, 22), cal fer-ho tot per a
tothom. No existeixen les panacees.
És necessari educar, dedicar a cada
ànima el temps que necessiti, amb la
paciència d’un monjo de l’edat



mitjana per miniar —full a full— un
còdex; fer a la gent major d’edat,
formar la consciència, que cadascú
senti la seva llibertat personal i la
seva responsabilitat consegüent”.[31]
D’aquesta manera, l’acompanyament
espiritual, en un context d’amistat i
tracte amb Déu, orienta, dona
optimisme, obre l’esperança, amplia
horitzons i contribueix a fer que
l’ànima sigui capaç de coses grans.

Bibliografia:

ESPA, Fulgencio, Cuenta conmigo,
Palabra, Madrid 2017.

FERNÁDEZ-CARVAJAL, F. Para llegar
a puerto. El sentido de la ayuda
espiritual, Palabra, Madrid, 2010.

DERVILLE, Guillaume. Veu:
«Dirección espiritual». Diccionari de
Sant Josepmaria Escrivá de Balaguer,
Burgos, Monte Carmelo - Instituto
Histórico Josemaría Escrivá, 2013, p.
339-345.



[1] Carta 8.VIII.1956, núm. 37: AGP,
sèrie A.3, 94-1–2.

[2] Camí, núm. 56.

[3] Converses, núm. 123.

[4] Cf. Fulgencio Espa, Cuenta
conmigo, 33, Palabra, Madrid 2017.

[5] Cf. Camí, núm. 382.

[6] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2690, cf. núm. 1435, 2695.

[7] És Crist que passa, núm. 120.

[8] Ibídem, núm. 148.

[9] Benet XVI, Discurs, Audiència
general, 16.IX.2009.

[10] Cf. Camí, núm. 62.

[11] Forja, núm. 754.



[12] Benet XVI, Discurs, Audiència
general, 16.IX.2009.

[13] Carta 8.VIII.1956, núm. 37: AGP,
serie A.3, 94-1–2.

[14] Cf. Solc, núm. 84; Amics de Déu,
núm. 187.

[7] Act. 2, 42.

[16] Cf. Converses, núm. 73.

[17] Cf. Forja, núm. 297 i 789.

[18] És Crist que passa, núm. 46.

[19] Cf. És Crist que passa, núm. 10; 
Gaudium et Spes, núm. 43.

[20] Amics de Déu, núm. 38.

[21] Carta 8.VIII.1956, núm. 37: AGP,
sèrie A.3, 94-1–2.

[22] Cf. És Crist que passa, núm. 174.

[23] És Crist que passa, núm. 99.



[24] Converses, núm. 53.

[25] Andrés Vázquez de Prada, El
fundador del Opus Dei, volum II, p.
320.

[26] Solc, núm. 259.

[27] Forja, núm. 127.

[28] Cf. Camí, núm. 64.

[29] Amics de Déu, núm. 249.

[30] Camí, núm. 56.

[31] Carta 8.VIII.1956, núm. 38: AGP,
sèrie A.3, 94-1–2.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/
acompanyament-espiritual/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/acompanyament-espiritual/
https://opusdei.org/ca-es/article/acompanyament-espiritual/
https://opusdei.org/ca-es/article/acompanyament-espiritual/

	Acompanyament espiritual

