opusdei.org

“A mi m’ho vau fer”:
les obres de
misericordia
corporals

Aquest article tracta de les
obres de misericordia
corporals, que va suggerir
Jesucrist. Un cristia no es pot
desentendre de les necessitats
dels altres, tampoc dels
desconeguts, perque en ells és
Crist qui ens reclama ajuda.

15/02/2018



El nostre Déu no s’ha limitat a dir
que ens estima. Ell mateix ens va
modelar a partir de la pols de la
terra;[1] «van ser les mans de Déu les
que ens van crear: el Déu artesa».[2]
Ens va crear a imatge i semblanca
seva, 1 fins i tot es va voler fer «un
dels nostres»:[3] el Verb es va fer
carn, va treballar amb les seves
mans, va carregar sobre I’esquena
tota la miseria dels segles, i va voler
conservar per tota ’eternitat les
nafres de la seva passio, com un
signe permanent del seu amor fidel.
Per tot aixo els cristians no només
ens anomenem fills de Déu, sino que
ho som:[4] per a Déu, i per als seus
fills, ’amor «mai no podra ser una
paraula abstracta. Per la seva
naturalesa és vida concreta:
intencions, actituds, comportaments
que es verifiquen en el viure
quotidia».[5] Sant Josepmaria
prevenia aixi davant de «la
mentalitat d’aquells que veuen el
cristianisme com un conjunt de



practiques o d’actes de pietat, sense
percebre’n la relacié amb les
situacions de la vida corrent, amb la
urgencia d’atendre les necessitats
dels altres i d’esforcar-se a posar
remei a les injusticies. Jo diria que
qui té aquesta mentalitat no ha entés
encara que significa que el Fill de
Déu s’hagi encarnat, que hagi pres
cos, anima i veu d’home, que hagi
participat en el nostre desti fins a
experimentar ’esquincament
suprem de la mort».[6]

Cridats a la misericordia

En I’escena del judici final que Jesus
presenta a ’Evangeli, tant els justos
com els injustos es pregunten
perplexos, 1 pregunten al Senyor,
quan el van veure famolenc,
despullat, malalt, i el van auxiliar, o
ho van deixar de fer.[7] I el Senyor
els respon: «Us ho asseguro: tot allo
que féieu a un d’aquests germans
meus més petits, a mi m’ho



feieu» (Mt 25, 40). No és una manera
bonica de dir, com si el Senyor
nomes ens animes a recordar-lo, i a
seguir el seu exemple de
misericordia; Jesus diu amb
solemnitat: «Us ho asseguro... a mi
m’ho feieu». Ell «s’ha unit, en certa
manera, a tots els homen»,[8] perque
ha portat 'amor fins al final: «Ningua
no té un amor més gran que el qui
dona la vida pels seus amics» (Jn 15,
13). Ser cristians significa entrar en
aquesta incondicionalitat de ’'amor
de Déu, deixar-se captivar per
«’amor sempre més gran de Déu».[9]

En aquest passatge de ’Evangeli, el
Senyor parla de gana, set,
pelegrinatge, nuesa, malaltia i preso.
[10] Les obres de misericordia
segueixen aquesta mateixa pauta; els
Pares de I’Església les van comentar
amb frequiencia, i en van iniciar el
desdoblament en obres corporals i
espirituals, Obviament sense anim
d’incloure-hi totes les situacions



d’indigéncia. Amb el pas dels segles
es va afegir a les primeres el deure
de donar sepultura als difunts, amb
I’obra espiritual corresponent:
I’oracio per vius i difunts. En els
proxims dos articles recorrerem
aquestes obres en les quals la saviesa
cristiana ha sintetitzat la nostra
vocacio a la misericordia. Perqueé de
vocacio es tracta —i vocacio
universal—, quan el Senyor diu als
seus deixebles de tots els temps:
«Sigueu misericordiosos com ho és el
vostre Pare» (Lc 6, 36). Les obres de
misericordia despleguen davant de
nosaltres aquesta crida. «Seria bonic
que us les aprenguéssiu de memoria
—suggeria recentment el Papa—, aixi
és més facil fer-les!».[11]

Solidaritat en directe

Quan, en repassar les obres de
misericordia corporals, mirem al
nostre voltant, a forca parts del mon
constatarem potser en un primer


https://opusdei.org/ca-es/article/una-atencio-serena-les-obres-de-misericordia-espirituals/
https://opusdei.org/ca-es/article/quines-obres-de-misericordia-hi-ha/
https://opusdei.org/ca-es/article/quines-obres-de-misericordia-hi-ha/

moment que les situacions per
exercir-les no son frequents. Segles
enrere la vida humana estava molt
més exposada a les forces de la
naturalesa, a ’arbitrarietat dels
homes, i a la fragilitat del cos; avui,
en canvi, hi ha molts paisos on
rarament es presentara —excepte en
el cas d’emergéencies o catastrofes
naturals— la necessitat immediata de
donar sepultura a un difunt, o de
donar empara a algu sense sostre,
perque la mateixa organitzacio dels
estats proveeix aquest servei. I,
tanmateix, no son pocs els llocs de la
terra on cadascuna d’aquestes obres
de misericordia és a I’ordre del dia. I,
fins i tot als paisos més
desenvolupats, juntament amb la
provisio de serveis de I’assisténcia
social hi ha moltes situacions de gran
precarietat material —I’anomenat
quart mon.

A tots ens correspon prendre
consciencia d’aquestes realitats i



pensar en quina mesura podem
contribuir per remeiar-les. «<Hem
d’obrir els ulls, hem de saber mirar
al nostre voltant i reconeixer
aquestes crides que Déu ens adreca a
través dels qui ens envolten. No
podem viure d’esquena a la multitud,
tancats dins el nostre petit mon. No
fou aixi com visqué Jesus. Els
Evangelis ens parlen moltes vegades
de la seva misericordia, de la seva
capacitat de participar en el dolor i
en les necessitats dels altres».[12]

Un primer moviment de les obres de
misericordia corporals és la
solidaritat amb tots els que pateixen,
encara que no els coneguem: «No
només ens preocupen els problemes
de cadascu, sin6 que ens solidaritzem
plenament amb els altres ciutadans
en les calamitats i les desgracies
publiques, que ens afecten de la
mateixa manera».[13] A primera
vista podria semblar que aquesta
actitud és un sentiment lloable, pero



inutil. I tanmateix aquesta solidaritat
és Chumus en que pot créixer amb
forca la misericordia. Del llati
solidum, solidaritat denota la
conviccio de pertanyer a un tot, de
manera que percebem com a propies
les vicissituds dels altres. Tot i que el
terme té sentit en un nivell
merament huma, per a un cristia
adquireix tota la forca. «No sou
vostres», diu sant Pau als Corintis (1
Cor 6, 19). L’afirmacio podria
inquietar I’home contemporani, com
una amenaca a la seva autonomia. I,
tanmateix, el que ens diu és
simplement, en una expressio
frequent entre els ultims pontifexs,
que la humanitat, i en particular
I’Església, és una «gran familia».[14]

«No deixeu d’estimar-vos com a
germans... Recordeu-vos dels presos
com si fossiu presos amb ells;
recordeu-vos igualment dels qui son
maltractats, pensant que també
vosaltres teniu un cos» (He 13, 1-3).



Encara que no sigui possible estar al
corrent de les malalties de cada
home, ni remeiar materialment tots
aquests problemes, un cristia no se’n
desentén, perque els estima amb el
cor de Déu: Ell «és més gran que la
nostra consciéncia i ell ho sap tot» (1
Jn 3, 20). Quan a la Santa Missa
demanem al Pare que «enfortits amb
el Cosila Sang del teu Fill i plens del
seu Esperit Sant formem en Crist un
sol cos i un sol esperit»,[15] mirem a
la plenitud del que ja és una realitat
que creix silenciosament, «com un
bosc, on els arbres bons aporten
solidaritat, comunio, confianca,
suport, seguretat, sobrietat felic,
amistat».[16]

La solidaritat en cristia es concreta,
doncs, en primer lloc en I’oracio pels
que pateixen, encara que no els
coneguem. La majoria de les vegades
no veurem els fruits d’aquesta
oracio, feta també de treball i
sacrifici, pero estem convencuts que



«tot aixo fa voltes pel mén com una
forca de vida».[17] Per aquest mateix
motiu, el Missal roma recull un gran
nombre de misses per diverses
necessitats, que atenen els motius de
totes les obres de misericordia.
L’oracio dels fidels, al final de la
liturgia de la Paraula, desperta
també en nosaltres «el desvetllament
per totes les esglésies» i per tots els
homes, de manera que puguem
arribar a dir amb sant Pau: «Qui
defalleix sense que jo defalleixi? Qui
té una ensopegada sense que jo
m’abrasi de dolor?» (2 Co 12, 28-29).

La solidaritat també es desplega en
«simples gestos quotidians en que
trenquem la logica de la violencia, de
I’aprofitament, de ’egoisme», davant
el «mon del consum exacerbat», que
és alhora «el mon del maltractament
de la vida en totes les seves formes».
[18] Antigament era costum en
moltes families besar el pa quan
queia a terra; es reconeixia aixi el



treball que suposava aconseguir
I’aliment, i s’agraia la possibilitat de
tenir quelcom per emportar-se a la
boca. «Donar menjar al famolenc» es
pot concretar, doncs, en menjar el
que ens posen, en evitar capricis
innecessaris, en aprofitar amb
creativitat les sobres de menjar;
«donar de beure a I’assedegat» potser
ens portara a evitar el
malbaratament innecessari de
I’aigua, que en tants llocs és un bé
escas;[19] «vestir el despullat» es
concretara també en cuidar la roba,
heretar-la d’uns germans als altres,
sobreposar-se de vegades al dernier
cri en moda, etc. D’aquestes petites —
0 no tan petites— renuncies podran
sortir almoines per donar alegries als
més necessitats, com ensenyava sant
Josepmaria als nois de Sant Rafael; o
també donatius per sortir a buscar
emergencies humanitaries. Mesos
enrere el Papa ens deia a proposit
que, «si el jubileu no arriba a les



butxaques, no és un veritable
jubileu».[20]

Hospitalitat: no abandonar el feble

Els pares, en primer lloc amb el seu
exemple, poden fer-hi molt per
«ensenyar a viure aixi els seus fills
(...); ensenyar-los a superar ’egoisme
1a ocupar una part del seu temps
amb generositat al servei dels menys
afortunats, participant en tasques,
adients a la seva edat, en les quals es
posi de manifest un afany de
solidaritat humana i divina».[21]
Com que la caritat és ordenada —
perque seria falsa la de qui s’aboqués
als que viuen lluny i es desentengués
dels que ’envolten—, aquesta
superacio de I’egoisme comenca
habitualment a la mateixa llar. Tots,
petits i grans, hem d’aprendre a
aixecar la mirada per descobrir les
petites indigencies quotidianes dels
que viuen amb nosaltres. En
particular, cal acompanyar els



familiars i els amics que pateixen
malalties, sense considerar les seves
malalties com una distorsio per a la
qual caldria trobar solucions
merament técniques «“No em
rebutgis, doncs, al temps de la
vellesa; ara que decau el meu vigor
no m’abandonis” ( SI 71, 9). Es el
clamor de I’ancia, que tem l’obliti el
menyspreu».[22] Son molts els
avencos de la ciéncia que permeten
millorar les condicions dels malalts,
pero cap no pot reemplacar la
proximitat humana de qui, en lloc de
veure-hi un pes, endevina «Crist que
passa», Crist que necessita que el
cuidem. «Els malalts son Ell»,[23] va
escriure sant Josepmaria, en
expressio audac, que reflecteix la
crida exigent del Senyor: «Us ho
asseguro... a mi m’ho feieu» (Mt 25,
40).

«Quan et vam veure malalt o a la
preso, i vinguérem a veure’t?». De
vegades, pot costar veure Déu



darrere de la persona que pateix,
perque estigui de mal humor o
disgustat, o perqué mostri exigencies
0 egoismes. Pero la persona malalta,
precisament per la seva debilitat, es
fa encara més mereixedora d’aquest
amor. Una resplendor divina
il-lumina els trets de ’home malalt
que s’assembla a Crist dolgut, tan
desfigurat que «no tenia figura ni
bellesa que es fes admirar, ni una
presencia que el fes atractiu» (Is 53,
2).

’atenci6 dels malalts, dels ancians,
dels moribunds, requereix per aixo
bones dosis de paciéncia i de
generositat amb el nostre temps,
especialment quan es tracta de
malalties que es prolonguen en el
temps. El bon Samarita «igualment
tenia els seus compromisos i havia de
fer les seves coses».[24] Pero els qui,
com ell, fan d’aquesta atencio una
tasca ineludible, sense refugiar-se en
la fredor de solucions que al capia



la fi consisteixen a descartar els que
ja humanament poden aportar poc,
el Senyor els diu: «Ara que heu entes
tot aixo, felicos de vosaltres si ho
poseu en practical» (Jn 13, 17). Als
que han sabut cuidar dels febles, Déu
els reserva una benvinguda plena de
tendresa: «Veniu, beneits del meu
Pare» (Mt 25, 34).

«La grandesa de la humanitat —va
escriure Benet XVI— esta
determinada essencialment per la
seva relacio amb el sofriment i amb
el que pateix. Aix0 és valid tant per a
I'individu com per a la societat. Una
societat que no aconsegueix acceptar
els que pateixen i que no és capag de
contribuir mitjancant la compassio a
fer que el sofriment sigui compartit i
suportat també interiorment, és una
societat cruel i inhumana».[25] Per
aixo, els malalts ens tornen la
humanitat que s’emporta de vegades
el ritme agitat del mon: ens recorden



que les persones son més importants
que les coses, ’ésser que la funcio.

Algunes persones, perqué Déu els ha
portat per aquest cami, o perqué ho
han escollit per si mateixes, acaben
dedicant una part important dels
seus dies a tenir cura dels que
pateixen, sense esperar que ningu els
reconegui la tasca. Tot i que no
surten a les guies de viatge, ells son
part de I’auténtic patrimoni de la
humanitat, perqueé ens ensenyen que
som al mon per cuidar:[26] aquest és
el sentit perenne de I’hospitalitat, de
I’acollida.

Rarament ens tocara enterrar un
difunt, pero el podem acompanyar a
ell i els familiars en els ultims
moments. Per aixo la participacio en
un funeral és sempre més que un
compliment social. Si anem al fons
d’aquests gestos, veurem que
guarden el pols de la humanitat
genuina, que s’obre a l’eternitat.



«També aqui la misericordia dona la
pau a qui marxaia qui es queda, i
ens fa sentir que Déu és més gran
que la mort, i que si ens quedem amb
Ell fins i tot I’'tltima separacio és un
“a reveure”».[27]

Creativitat: treballar amb el que hi
ha

Families que emigren fugint de la
guerra, persones a l’atur, «presoners
de les noves esclavituds de la societat
moderna»[28] com la drogoaddiccio,
I’hedonisme, la ludopatia... Son
moltes les necessitats materials que
podem detectar al nostre voltant. Un
podria no saber per on comencar o
com fer-ho. I, tanmateix,
I’experiéncia demostra que moltes
petites iniciatives, dirigides a
resoldre alguna manca del nostre
entorn més immediat, comencades
amb el que es té, i amb qui es pot —la
majoria de vegades amb més bon
humor i creativitat que temps,



recursos economics o facilitats dels
ens publics—, acaben fent molt de
bé, perque la gratuitat genera un
agraiment que és motor de noves
iniciatives: la misericordia troba
misericordia,[29] I’encomana. Es
compleix la parabola evangelica del
gra de mostassa: «és la més petita de
totes les llavors; pero, quan ha
crescut, es fa més gran que les
hortalisses i arriba a ser un arbre;
fins i tot venen els ocells del cel a fer
niu a les seves branques» (Mt 13, 32).

Les necessitats de cada lloc i les
possibilitats de cadascd son molt
variades. El millor és apostar per
quelcom que estigui a ’abast de la
ma, i posar-se a treballar. Amb el
temps, moltes vegades menys del que
pensariem, s’obriran portes que
semblava que estaven tancades. I
s’arriba llavors als empresonats, als
captius de tantes altres addiccions,
que estan abandonats com a la



claveguera d’'un mon que els ha
descartat quan s’han trencat.

Hi ha qui, per exemple, esta
desbordat de feina i, malgrat que
creia que no tenia temps per a
aquestes tasques, descobreix la
manera de redirigir part dels
esforgos cap a realitats que ocupin
altres persones i els treguin del sot de
qui viu la vida sense rumb.
Sorgeixen sinergies: un hi posa poc
temps pero capacitat de gestid i
relacions... un altre, amb menys
capacitat d’organitzar, hi posa hores
de feina. Per als jubilats, per
exemple, s’obre aixi el panorama
d’una segona joventut, en la qual
poden transmetre molt de la seva
experiencia de la vida:
«independentment del seu grau
d’instruccio o de riquesa, totes les
persones poden aportar alguna cosa
en la construccio d’una civilitzacio
més justa i fraterna. De manera
concreta, crec que tothom pot



aprendre molt de ’exemple de
generositat 1 de solidaritat de les
persones més senzilles; aquesta
saviesa generosa que sap “afegir més
aigua als fesols”, de la qual el nostre
mon esta tan necessitat».[30]

kK 3k

Evocant els seus primers anys de
sacerdot a Madrid, el nostre Pare
recordava com anava per aquells
descampats «a eixugar llagrimes, a
ajudar els que necessitaven ajuda, a
tractar amb afecte els nens, els vells,
els malalts; i rebia molta
correspondeéncia d’afecte..., i alguna
pedrada».[31] I pensava en les
iniciatives que avui, juntament amb
tantes de promogudes pels cristians i
per altres persones, sOn una realitat
en molts llocs del moén; i que han de
continuar creixent «quasi fluvium
pacis, com un riu de pau»:[32] «Avui
per a mi aixo és un somni, un somni
beneit, que visc a tants barris



extrems de ciutats grans, on tractem
la gent amb afecte, mirant-la als ulls,
de cara, perqueé tots som iguals».[33]

Carles Ayxela

[11Cf. Gn 3,7;Sv 7, 1.

[2] Francesc, Homilia a Santa Marta,
12-X1-2013.

[3] Conc. Vat. I, Const. past. Gaudium
et spes (7-X11-1965), 22.

[4] Cf. 1/n 3, 1.

[5] Francesc, Bula Misericordiae
vultus (11-1V-2015), 9.

[6] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, 236.

[7] Cf. Mt 25, 36.44

[8] Conc. Vat. II, Gaudium et spes, 22.



[9] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-X1-2013), 6; Cf. Sant Joan
Pau II, Enc. Redemptor hominis (4-
11-1979), 9.

[10] Cf. Mt 25,35-36.
[11] Francesc, Angelus, 13-111-2016.
[12] Es Crist que passa, 146.

[13] Carta 14-1I-1950, 20; citat per
Burkhart, E.; Lopez, J., Vida cotidiana
y santidad en la ensefianza de San
Josemaria, 11, Rialp, Madrid 2011, p.
314.

[14] Cf. per exemple, Beat Pau VI,
missatge a ’Assemblea General de les
Nacions Unides, 24-V-1978; Sant Joan
Pau I, Enc. Dives in misericordia (30-
XI-1980) 4, 12; Benet XVI, missatge
per a la XLI Jornada Mundial de la
Pau, 8-XII-2007.

[15] Missal Roma, pregaria
eucaristica III.



[16] Francesc, Discurs, 28-XI-2014.
[17] Francesc, Evangelii gaudium, 279

[18] Francesc, Enc. Laudato si’ (24-
V-2015), 230.

[19] Cf. ibidem, 27-31.
[20] Francesc, Audiencia, 10-11-2016.
[21] Converses, 111.

[22] Francesc, EX. Ap. Amoris laetitia
(19-111-2016), 191.

[23] Sant Josepmaria, Cami, 419.
[24] Francesc, Audiencia, 27-IV-2016.

[25] Benet XVI, Enc. Spe salvi (30-
X1-2007), 38

[26] Cf. Francesc, Evangelii gaudium,
209.

[27] Francesc, Audiencia, 10-1X-2014.



[28] Francesc, Misericordiae vultus,
16.

[29] Cf. Mt 5,7.

[30] Francesc, videomissatge, 1-
I-2015.

[31] Sant Josepmaria, notes d’'una
reunio familiar, 1-X-1967 (citat a S.
Bernal, Monserior Josemaria Escriva
de Balaguer. Apuntes sobre la vida del
Fundador del Opus Dei; Rialp, Madrid
1980, 6a ed., p. 191).

[32] Is 66,12 (Vulg)

[33] Sant Josepmaria, notes d’una
reunio familiar, 1-X-1967.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/a-mi-mho-vau-
fer-les-obres-de-misericordia-corporals/
(08/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/a-mi-mho-vau-fer-les-obres-de-misericordia-corporals/
https://opusdei.org/ca-es/article/a-mi-mho-vau-fer-les-obres-de-misericordia-corporals/
https://opusdei.org/ca-es/article/a-mi-mho-vau-fer-les-obres-de-misericordia-corporals/

	“A mi m’ho vau fer”: les obres de misericòrdia corporals

