
opusdei.org

“A mi m’ho vau fer”:
les obres de
misericòrdia
corporals

Aquest article tracta de les
obres de misericòrdia
corporals, que va suggerir
Jesucrist. Un cristià no es pot
desentendre de les necessitats
dels altres, tampoc dels
desconeguts, perquè en ells és
Crist qui ens reclama ajuda.

15/02/2018



El nostre Déu no s’ha limitat a dir
que ens estima. Ell mateix ens va
modelar a partir de la pols de la
terra;[1] «van ser les mans de Déu les
que ens van crear: el Déu artesà».[2]
Ens va crear a imatge i semblança
seva, i fins i tot es va voler fer «un
dels nostres»:[3] el Verb es va fer
carn, va treballar amb les seves
mans, va carregar sobre l’esquena
tota la misèria dels segles, i va voler
conservar per tota l’eternitat les
nafres de la seva passió, com un
signe permanent del seu amor fidel.
Per tot això els cristians no només
ens anomenem fills de Déu, sinó que
ho som:[4] per a Déu, i per als seus
fills, l’amor «mai no podrà ser una
paraula abstracta. Per la seva
naturalesa és vida concreta:
intencions, actituds, comportaments
que es verifiquen en el viure
quotidià».[5] Sant Josepmaria
prevenia així davant de «la
mentalitat d’aquells que veuen el
cristianisme com un conjunt de



pràctiques o d’actes de pietat, sense
percebre’n la relació amb les
situacions de la vida corrent, amb la
urgència d’atendre les necessitats
dels altres i d’esforçar-se a posar
remei a les injustícies. Jo diria que
qui té aquesta mentalitat no ha entès
encara què significa que el Fill de
Déu s’hagi encarnat, que hagi pres
cos, ànima i veu d’home, que hagi
participat en el nostre destí fins a
experimentar l’esquinçament
suprem de la mort».[6]

Cridats a la misericòrdia

En l’escena del judici final que Jesús
presenta a l’Evangeli, tant els justos
com els injustos es pregunten
perplexos, i pregunten al Senyor,
quan el van veure famolenc,
despullat, malalt, i el van auxiliar, o
ho van deixar de fer.[7] I el Senyor
els respon: «Us ho asseguro: tot allò
que fèieu a un d’aquests germans
meus més petits, a mi m’ho



fèieu» (Mt 25, 40). No és una manera
bonica de dir, com si el Senyor
només ens animés a recordar-lo, i a
seguir el seu exemple de
misericòrdia; Jesús diu amb
solemnitat: «Us ho asseguro... a mi
m’ho fèieu». Ell «s’ha unit, en certa
manera, a tots els home»,[8] perquè
ha portat l’amor fins al final: «Ningú
no té un amor més gran que el qui
dona la vida pels seus amics» (Jn 15,
13). Ser cristians significa entrar en
aquesta incondicionalitat de l’amor
de Déu, deixar-se captivar per
«l’amor sempre més gran de Déu».[9]

En aquest passatge de l’Evangeli, el
Senyor parla de gana, set,
pelegrinatge, nuesa, malaltia i presó.
[10] Les obres de misericòrdia
segueixen aquesta mateixa pauta; els
Pares de l’Església les van comentar
amb freqüència, i en van iniciar el
desdoblament en obres corporals i
espirituals, òbviament sense ànim
d’incloure-hi totes les situacions



d’indigència. Amb el pas dels segles
es va afegir a les primeres el deure
de donar sepultura als difunts, amb
l’obra espiritual corresponent:
l’oració per vius i difunts. En els
pròxims dos articles recorrerem
aquestes obres en les quals la saviesa
cristiana ha sintetitzat la nostra
vocació a la misericòrdia. Perquè de
vocació es tracta —i vocació
universal—, quan el Senyor diu als
seus deixebles de tots els temps:
«Sigueu misericordiosos com ho és el
vostre Pare» (Lc 6, 36). Les obres de
misericòrdia despleguen davant de
nosaltres aquesta crida. «Seria bonic
que us les aprenguéssiu de memòria
—suggeria recentment el Papa—, així
és més fàcil fer-les!».[11]

Solidaritat en directe

Quan, en repassar les obres de
misericòrdia corporals, mirem al
nostre voltant, a força parts del món
constatarem potser en un primer

https://opusdei.org/ca-es/article/una-atencio-serena-les-obres-de-misericordia-espirituals/
https://opusdei.org/ca-es/article/quines-obres-de-misericordia-hi-ha/
https://opusdei.org/ca-es/article/quines-obres-de-misericordia-hi-ha/


moment que les situacions per
exercir-les no són freqüents. Segles
enrere la vida humana estava molt
més exposada a les forces de la
naturalesa, a l’arbitrarietat dels
homes, i a la fragilitat del cos; avui,
en canvi, hi ha molts països on
rarament es presentarà —excepte en
el cas d’emergències o catàstrofes
naturals— la necessitat immediata de
donar sepultura a un difunt, o de
donar empara a algú sense sostre,
perquè la mateixa organització dels
estats proveeix aquest servei. I,
tanmateix, no són pocs els llocs de la
terra on cadascuna d’aquestes obres
de misericòrdia és a l’ordre del dia. I,
fins i tot als països més
desenvolupats, juntament amb la
provisió de serveis de l’assistència
social hi ha moltes situacions de gran
precarietat material —l’anomenat 
quart món.

A tots ens correspon prendre
consciència d’aquestes realitats i



pensar en quina mesura podem
contribuir per remeiar-les. «Hem
d’obrir els ulls, hem de saber mirar
al nostre voltant i reconèixer
aquestes crides que Déu ens adreça a
través dels qui ens envolten. No
podem viure d’esquena a la multitud,
tancats dins el nostre petit món. No
fou així com visqué Jesús. Els
Evangelis ens parlen moltes vegades
de la seva misericòrdia, de la seva
capacitat de participar en el dolor i
en les necessitats dels altres».[12]

Un primer moviment de les obres de
misericòrdia corporals és la
solidaritat amb tots els que pateixen,
encara que no els coneguem: «No
només ens preocupen els problemes
de cadascú, sinó que ens solidaritzem
plenament amb els altres ciutadans
en les calamitats i les desgràcies
públiques, que ens afecten de la
mateixa manera».[13] A primera
vista podria semblar que aquesta
actitud és un sentiment lloable, però



inútil. I tanmateix aquesta solidaritat
és l’humus en què pot créixer amb
força la misericòrdia. Del llatí 
solidum, solidaritat denota la
convicció de pertànyer a un tot, de
manera que percebem com a pròpies
les vicissituds dels altres. Tot i que el
terme té sentit en un nivell
merament humà, per a un cristià
adquireix tota la força. «No sou
vostres», diu sant Pau als Corintis (1
Cor 6, 19). L’afirmació podria
inquietar l’home contemporani, com
una amenaça a la seva autonomia. I,
tanmateix, el que ens diu és
simplement, en una expressió
freqüent entre els últims pontífexs,
que la humanitat, i en particular
l’Església, és una «gran família».[14]

«No deixeu d’estimar-vos com a
germans... Recordeu-vos dels presos
com si fóssiu presos amb ells;
recordeu-vos igualment dels qui són
maltractats, pensant que també
vosaltres teniu un cos» (He 13, 1-3).



Encara que no sigui possible estar al
corrent de les malalties de cada
home, ni remeiar materialment tots
aquests problemes, un cristià no se’n
desentén, perquè els estima amb el
cor de Déu: Ell «és més gran que la
nostra consciència i ell ho sap tot» (1
Jn 3, 20). Quan a la Santa Missa
demanem al Pare que «enfortits amb
el Cos i la Sang del teu Fill i plens del
seu Esperit Sant formem en Crist un
sol cos i un sol esperit»,[15] mirem a
la plenitud del que ja és una realitat
que creix silenciosament, «com un
bosc, on els arbres bons aporten
solidaritat, comunió, confiança,
suport, seguretat, sobrietat feliç,
amistat».[16]

La solidaritat en cristià es concreta,
doncs, en primer lloc en l’oració pels
que pateixen, encara que no els
coneguem. La majoria de les vegades
no veurem els fruits d’aquesta
oració, feta també de treball i
sacrifici, però estem convençuts que



«tot això fa voltes pel món com una
força de vida».[17] Per aquest mateix
motiu, el Missal romà recull un gran
nombre de misses per diverses
necessitats, que atenen els motius de
totes les obres de misericòrdia.
L’oració dels fidels, al final de la
litúrgia de la Paraula, desperta
també en nosaltres «el desvetllament
per totes les esglésies» i per tots els
homes, de manera que puguem
arribar a dir amb sant Pau: «Qui
defalleix sense que jo defalleixi? Qui
té una ensopegada sense que jo
m’abrasi de dolor?» (2 Co 12, 28-29).

La solidaritat també es desplega en
«simples gestos quotidians en què
trenquem la lògica de la violència, de
l’aprofitament, de l’egoisme», davant
el «món del consum exacerbat», que
és alhora «el món del maltractament
de la vida en totes les seves formes».
[18] Antigament era costum en
moltes famílies besar el pa quan
queia a terra; es reconeixia així el



treball que suposava aconseguir
l’aliment, i s’agraïa la possibilitat de
tenir quelcom per emportar-se a la
boca. «Donar menjar al famolenc» es
pot concretar, doncs, en menjar el
que ens posen, en evitar capricis
innecessaris, en aprofitar amb
creativitat les sobres de menjar;
«donar de beure a l’assedegat» potser
ens portarà a evitar el
malbaratament innecessari de
l’aigua, que en tants llocs és un bé
escàs;[19] «vestir el despullat» es
concretarà també en cuidar la roba, 
heretar-la d’uns germans als altres,
sobreposar-se de vegades al dernier
cri en moda, etc. D’aquestes petites —
o no tan petites— renúncies podran
sortir almoines per donar alegries als
més necessitats, com ensenyava sant
Josepmaria als nois de Sant Rafael; o
també donatius per sortir a buscar
emergències humanitàries. Mesos
enrere el Papa ens deia a propòsit
que, «si el jubileu no arriba a les



butxaques, no és un veritable
jubileu».[20]

Hospitalitat: no abandonar el feble

Els pares, en primer lloc amb el seu
exemple, poden fer-hi molt per
«ensenyar a viure així els seus fills
(…); ensenyar-los a superar l’egoisme
i a ocupar una part del seu temps
amb generositat al servei dels menys
afortunats, participant en tasques,
adients a la seva edat, en les quals es
posi de manifest un afany de
solidaritat humana i divina».[21]
Com que la caritat és ordenada —
perquè seria falsa la de qui s’aboqués
als que viuen lluny i es desentengués
dels que l’envolten—, aquesta
superació de l’egoisme comença
habitualment a la mateixa llar. Tots,
petits i grans, hem d’aprendre a
aixecar la mirada per descobrir les
petites indigències quotidianes dels
que viuen amb nosaltres. En
particular, cal acompanyar els



familiars i els amics que pateixen
malalties, sense considerar les seves
malalties com una distorsió per a la
qual caldria trobar solucions
merament tècniques «“No em
rebutgis, doncs, al temps de la
vellesa; ara que decau el meu vigor
no m’abandonis” ( Sl 71, 9). És el
clamor de l’ancià, que tem l’oblit i el
menyspreu».[22] Són molts els
avenços de la ciència que permeten
millorar les condicions dels malalts,
però cap no pot reemplaçar la
proximitat humana de qui, en lloc de
veure-hi un pes, endevina «Crist que
passa», Crist que necessita que el
cuidem. «Els malalts són Ell»,[23] va
escriure sant Josepmaria, en
expressió audaç, que reflecteix la
crida exigent del Senyor: «Us ho
asseguro... a mi m’ho fèieu» (Mt 25,
40).

«Quan et vam veure malalt o a la
presó, i vinguérem a veure’t?». De
vegades, pot costar veure Déu



darrere de la persona que pateix,
perquè estigui de mal humor o
disgustat, o perquè mostri exigències
o egoismes. Però la persona malalta,
precisament per la seva debilitat, es
fa encara més mereixedora d’aquest
amor. Una resplendor divina
il·lumina els trets de l’home malalt
que s’assembla a Crist dolgut, tan
desfigurat que «no tenia figura ni
bellesa que es fes admirar, ni una
presència que el fes atractiu» ( Is 53,
2).

L’atenció dels malalts, dels ancians,
dels moribunds, requereix per això
bones dosis de paciència i de
generositat amb el nostre temps,
especialment quan es tracta de
malalties que es prolonguen en el
temps. El bon Samarità «igualment
tenia els seus compromisos i havia de
fer les seves coses».[24] Però els qui,
com ell, fan d’aquesta atenció una
tasca ineludible, sense refugiar-se en
la fredor de solucions que al cap i a



la fi consisteixen a descartar els que
ja humanament poden aportar poc,
el Senyor els diu: «Ara que heu entès
tot això, feliços de vosaltres si ho
poseu en pràctica!» (Jn 13, 17). Als
que han sabut cuidar dels febles, Déu
els reserva una benvinguda plena de
tendresa: «Veniu, beneïts del meu
Pare» (Mt 25, 34).

«La grandesa de la humanitat —va
escriure Benet XVI— està
determinada essencialment per la
seva relació amb el sofriment i amb
el que pateix. Això és vàlid tant per a
l’individu com per a la societat. Una
societat que no aconsegueix acceptar
els que pateixen i que no és capaç de
contribuir mitjançant la compassió a
fer que el sofriment sigui compartit i
suportat també interiorment, és una
societat cruel i inhumana».[25] Per
això, els malalts ens tornen la
humanitat que s’emporta de vegades
el ritme agitat del món: ens recorden



que les persones són més importants
que les coses, l’ésser que la funció.

Algunes persones, perquè Déu els ha
portat per aquest camí, o perquè ho
han escollit per si mateixes, acaben
dedicant una part important dels
seus dies a tenir cura dels que
pateixen, sense esperar que ningú els
reconegui la tasca. Tot i que no
surten a les guies de viatge, ells són
part de l’autèntic patrimoni de la
humanitat, perquè ens ensenyen que
som al món per cuidar:[26] aquest és
el sentit perenne de l’hospitalitat, de
l’acollida.

Rarament ens tocarà enterrar un
difunt, però el podem acompanyar a
ell i els familiars en els últims
moments. Per això la participació en
un funeral és sempre més que un
compliment social. Si anem al fons
d’aquests gestos, veurem que
guarden el pols de la humanitat
genuïna, que s’obre a l’eternitat.



«També aquí la misericòrdia dona la
pau a qui marxa i a qui es queda, i
ens fa sentir que Déu és més gran
que la mort, i que si ens quedem amb
Ell fins i tot l’última separació és un
“a reveure”».[27]

Creativitat: treballar amb el que hi
ha

Famílies que emigren fugint de la
guerra, persones a l’atur, «presoners
de les noves esclavituds de la societat
moderna»[28] com la drogoaddicció,
l’hedonisme, la ludopatia... Són
moltes les necessitats materials que
podem detectar al nostre voltant. Un
podria no saber per on començar o
com fer-ho. I, tanmateix,
l’experiència demostra que moltes
petites iniciatives, dirigides a
resoldre alguna manca del nostre
entorn més immediat, començades
amb el que es té, i amb qui es pot —la
majoria de vegades amb més bon
humor i creativitat que temps,



recursos econòmics o facilitats dels
ens públics—, acaben fent molt de
bé, perquè la gratuïtat genera un
agraïment que és motor de noves
iniciatives: la misericòrdia troba
misericòrdia,[29] l’encomana. Es
compleix la paràbola evangèlica del
gra de mostassa: «és la més petita de
totes les llavors; però, quan ha
crescut, es fa més gran que les
hortalisses i arriba a ser un arbre;
fins i tot venen els ocells del cel a fer
niu a les seves branques» (Mt 13, 32).

Les necessitats de cada lloc i les
possibilitats de cadascú són molt
variades. El millor és apostar per
quelcom que estigui a l’abast de la
mà, i posar-se a treballar. Amb el
temps, moltes vegades menys del que
pensaríem, s’obriran portes que
semblava que estaven tancades. I
s’arriba llavors als empresonats, als
captius de tantes altres addiccions,
que estan abandonats com a la



claveguera d’un món que els ha
descartat quan s’han trencat.

Hi ha qui, per exemple, està
desbordat de feina i, malgrat que
creia que no tenia temps per a
aquestes tasques, descobreix la
manera de redirigir part dels
esforços cap a realitats que ocupin
altres persones i els treguin del sot de
qui viu la vida sense rumb.
Sorgeixen sinergies: un hi posa poc
temps però capacitat de gestió i
relacions... un altre, amb menys
capacitat d’organitzar, hi posa hores
de feina. Per als jubilats, per
exemple, s’obre així el panorama
d’una segona joventut, en la qual
poden transmetre molt de la seva
experiència de la vida:
«independentment del seu grau
d’instrucció o de riquesa, totes les
persones poden aportar alguna cosa
en la construcció d’una civilització
més justa i fraterna. De manera
concreta, crec que tothom pot



aprendre molt de l’exemple de
generositat i de solidaritat de les
persones més senzilles; aquesta
saviesa generosa que sap “afegir més
aigua als fesols”, de la qual el nostre
món està tan necessitat».[30]

* * *

Evocant els seus primers anys de
sacerdot a Madrid, el nostre Pare
recordava com anava per aquells
descampats «a eixugar llàgrimes, a
ajudar els que necessitaven ajuda, a
tractar amb afecte els nens, els vells,
els malalts; i rebia molta
correspondència d’afecte..., i alguna
pedrada».[31] I pensava en les
iniciatives que avui, juntament amb
tantes de promogudes pels cristians i
per altres persones, són una realitat
en molts llocs del món; i que han de
continuar creixent «quasi fluvium
pacis, com un riu de pau»:[32] «Avui
per a mi això és un somni, un somni
beneït, que visc a tants barris



extrems de ciutats grans, on tractem
la gent amb afecte, mirant-la als ulls,
de cara, perquè tots som iguals».[33]

Carles Ayxelá

[1] Cf. Gn 3, 7; Sv 7, 1.

[2] Francesc, Homilia a Santa Marta,
12-XI-2013.

[3] Conc. Vat. II, Const. past. Gaudium
et spes (7-XII-1965), 22.

[4] Cf. 1 Jn 3, 1.

[5] Francesc, Bula Misericordiae
vultus (11-IV-2015), 9.

[6] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, 236.

[7] Cf. Mt 25, 36.44

[8] Conc. Vat. II, Gaudium et spes, 22.



[9] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), 6; Cf. Sant Joan
Pau II, Enc. Redemptor hominis (4-
III-1979), 9.

[10] Cf. Mt 25,35-36.

[11] Francesc, Angelus, 13-III-2016.

[12] És Crist que passa, 146.

[13] Carta 14-II-1950, 20; citat per
Burkhart, E.; López, J., Vida cotidiana
y santidad en la enseñanza de San
Josemaría, II, Rialp, Madrid 2011, p.
314.

[14] Cf. per exemple, Beat Pau VI,
missatge a l’Assemblea General de les
Nacions Unides, 24-V-1978; Sant Joan
Pau II, Enc. Dives in misericòrdia (30-
XI-1980) 4, 12; Benet XVI, missatge
per a la XLI Jornada Mundial de la
Pau, 8-XII-2007.

[15] Missal Romà, pregària
eucarística III.



[16] Francesc, Discurs, 28-XI-2014.

[17] Francesc, Evangelii gaudium, 279

[18] Francesc, Enc. Laudato si’ (24-
V-2015), 230.

[19] Cf. ibídem, 27-31.

[20] Francesc, Audiència, 10-II-2016.

[21] Converses, 111.

[22] Francesc, Ex. Ap. Amoris laetitia
(19-III-2016), 191.

[23] Sant Josepmaria, Camí, 419.

[24] Francesc, Audiència, 27-IV-2016.

[25] Benet XVI, Enc. Spe salvi (30-
XI-2007), 38

[26] Cf. Francesc, Evangelii gaudium,
209.

[27] Francesc, Audiència, 10-IX-2014.



[28] Francesc, Misericordiae vultus,
16.

[29] Cf. Mt 5,7.

[30] Francesc, videomissatge, 1-
I-2015.

[31] Sant Josepmaria, notes d’una
reunió familiar, 1-X-1967 (citat a S.
Bernal, Monseñor Josemaría Escrivá
de Balaguer. Apuntes sobre la vida del
Fundador del Opus Dei; Rialp, Madrid
1980, 6a ed., p. 191).

[32] Is 66,12 (Vulg)

[33] Sant Josepmaria, notes d’una
reunió familiar, 1-X-1967.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/a-mi-mho-vau-
fer-les-obres-de-misericordia-corporals/

(08/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/a-mi-mho-vau-fer-les-obres-de-misericordia-corporals/
https://opusdei.org/ca-es/article/a-mi-mho-vau-fer-les-obres-de-misericordia-corporals/
https://opusdei.org/ca-es/article/a-mi-mho-vau-fer-les-obres-de-misericordia-corporals/

	“A mi m’ho vau fer”: les obres de misericòrdia corporals

