opusdei.org

Viure de cara a Déu i
de cara als homes

Oferim en audio i text, I'homilia
de sant Josepmaria "Viure de
cara a Déu i de cara als homes"
publicada a "Amics de Déu" i
pronunciada el 3 de novembre
de 1963, fa avui 57 anys.

03/11/2020

Disponible també a Soundcloud,
ivoox i Youtube



https://soundcloud.com/opusdei-international/amics-de-deu-viure-de-cara-a-deu-i-de-cara-als-homes?in=opusdei-international/sets/amics-de-deu-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/28357395
https://youtu.be/0IHHWYUtnSc

Aci ens teniu, consummati in unum!,
[1] en unitat de petici6 i d’intencions,
disposats a comencar aquesta estona
de conversa amb el Senyor, amb el
desig renovat d’ésser instruments
eficacos en les seves mans. Davant
Jesus Sagramentat —com m’agrada
de fer un acte de fe explicita en la
presencia real del Senyor en
I’Eucaristia!—, fomenteu en els
vostres cors ’afany de transmetre,
amb la vostra oracio, un batec ple de
fortalesa que arribi a tot arreu de la
terra, fins a I’altim racd del planeta
on hi hagi un home que doni
generosament la seva existencia en
el servei de Déu i de les animes.
Perqueé, gracies a la inefable realitat
de la Comuni6 dels Sants, som
solidaris —cooperadors, diu sant
Joan—([2] en la tasca de difondre la
veritat i la pau del Senyor.

Es raonable que pensem en la nostra
manera d’imitar el Mestre; que ens
deturem, que reflexionem, per



aprendre directament de la vida del
Senyor algunes de les virtuts que han
de resplendir en la conducta nostra,
si volem aspirar de debo a estendre
el regne de Crist.

La prudéncia, virtut necessaria

En el passatge de I’Evangeli de sant
Mateu, de la Missa d’avui, llegim:
tunc abeuntes pharisaei, consilium
inierunt ut caperent eum in sermone;
[3] es reuniren els fariseus a fi de
tractar entre ells la manera com
podien sorprendre Jesus en allo que
digués. No us oblideu que aquest
sistema dels hipocrites és una tactica
corrent també en els nostres temps;
penso que la mala herba dels
fariseus no s’extingira mai en el mon:
sempre ha tingut una fecunditat
prodigiosa. Qui sap si el Senyor
tolera que creixi, per fer-nos
prudents a nosaltres, els seus fills;
perqueé la virtut de la prudéncia
resulta imprescindible a qualsevol



que es trobi en una situacio de donar
criteri, d’enfortir, de corregir,
d’encendre, d’encoratjar. I justament
aixi, com un apostol, prenent ocasio
de les circumstancies del seu quefer
ordinari, ha d’actuar un cristia amb
els qui el rodegen.

Elevo en aquest moment el cor a Déu
i demano, mitjancant la Verge
Santissima —que esta en ’Església,
pero sobre I’Església: entre Crist 1
I’Església, per protegir, per regnar,
per ésser Mare dels homes, tal com
ho és de Jesus Senyor Nostre-;
demano que ens concedeixi aquesta
prudéncia a tots, i especialment a
aquells qui, ficats en el torrent
circulatori de la societat, desitgem
treballar per Déu: veritablement, ens
convé d’aprendre de ser prudents.

Continua l’escena evangelica: i li
enviaren els seus deixebles —dels
fariseus— juntament amb alguns
herodians per dir-li: Mestre.[4] Mireu



de quina manera més recargolada li
diuen Mestre; fan veure que son
admiradors i amics, li dispensen un
tractament que es reserva a
l’autoritat, de la qual hom espera
rebre una ensenyanca. Magister,
scimus quia verax es,[5] sabem que
sou verag... quina astucia tan infame!
¢Heu vist un doble sentit més gros?
Aneu amb compte, per aquest mon.
No sigueu cautelosos, desconfiats;
pero, certament, heu de sentir
damunt les espatlles —recordant
aquella imatge del Bon Pastor que
apareix a les catacumbes— el pes
d’aquesta ovella, que no és una
anima sola, sin6 I’Església entera, la
humanitat entera.

Acceptant airosament aquesta
responsabilitat, sereu audacos i sereu
prudents per defensar i proclamar
els drets de Déu. I aleshores, per
I’enteresa del vostre capteniment,
molts us consideraran i us diran
mestres, sense que vosaltres ho



pretengueu: que no busquem la
gloria terrena. Pero no us estranyeu
si, entre tants que se us acosten,
s’insinuen aquells que unicament
pretenen adular-vos. Graveu en les
vostres animes aixo que m’heu sentit
repetir tantes vegades: ni les
calumnies, ni les murmuracions, ni
els respectes humans, ni el que diran,
i molt menys les lloances hipocrites,
no ens han d’impedir mai de complir
les nostres obligacions.

Us recordeu de la parabola del bon
samarita? Aquell home s’ha quedat
ajagut en el cami, malferit pels
lladres que li han robat fins I'altim
céntim. Passen per aquest indret un
sacerdot de la Llei Antiga i, poc
després, un levita; tots dos continuen
la marxa sense ni girar-se. Pero un
samarita, que anava de cami, s’hi
atansa i, en veure’l, senti compassio, i
acostant-s’hi més li embena les
ferides, després de posar-hi oli i vi; el
carrega a la seva cavalcadura, el



condui en un hostal i tingué cura d’ell.
[6] Fixeu-vos que no és aquest un
exemple que el Senyor exposa només
per a unes poques animes selectes,
perqueé de seguida va afegir en
resposta a qui li havia preguntat —a
cadascun de nosaltres-: Vés, i fes-ho
tu també.[7]

Per tant, quan en la nostra vida
personal o en la dels altres ens
adonem que alguna cosa no va bé,
quelcom que necessita ’auxili
espiritual i huma que els fills de Déu
podem i hem de prestar, una
manifestacio clara de prudencia
consistira a posar-hi el remei oportu,
a fons, amb caritat i amb fortalesa,
amb sinceritat. No hi caben les
inhibicions. Es equivocat de pensar
que els problemes es resolen amb
omissions o amb retards.

La prudencia exigeix que, sempre
que la situacio ho demani, s’empri la
medecina, totalment 1 sense



pal-liatius, després de deixar la nafra
al descobert. Aixi que noteu els més
petits simptomes del mal, sigueu
senzills, veracos, tant si heu de guarir
com si heu de rebre aquesta
assistencia. En aquests casos s’ha de
permetre, al qui esta en condicions
de guarir en nom de Déu, que premi
de lluny, després de més a prop, i
més a prop, fins que surti tot el pus,
de forma que el focus d’infeccio
acabi essent ben net. Primer de tot,
hem de procedir aixi amb nosaltres
mateixos, i amb aquells qui per
motius de justicia o de caritat, tenim
I’obligaci6 d’ajudar; ho recomano
especialment als pares i als qui es
dediquen a tasques de formacio i
d’ensenyament.

Els respectes humans

Que no us deturi cap rao hipocrita:
apliqueu el remei net. Pero obreu
amb ma maternal, amb la delicadesa
infinita de les nostres mares, mentre



ens guarien les ferides grans o petites
dels nostres jocs i ensopegades
infantils. Si cal esperar unes hores,
espereu-vos, pero mai més temps del
que és imprescindible, ja que una
altra actitud suposaria comoditat,
covardia, cosa ben diferent de la
prudéncia. Rebutgeu tots, i
principalment els qui us encarregueu
de formar altres persones, la por de
desinfectar la ferida.

Es possible que algi mussiti
arterament a ’orella d’aquells que
han de curar, i no es decideixen o no
volen enfrontar-se amb llur missio:
Mestre, sabem que sou verag...[8] No
tolereu l'ironic elogi: aquells que no
s’esforcen a dur a terme amb
diligencia la seva feina, ni son
mestres, perque no ensenyen el cami
autéentic; ni son vertaders, ja que
amb la seva falsa prudéncia prenen
com una exageracio o menyspreen
les normes clares, demostrades mil
vegades per la recta conducta, per



I’edat, per la ciencia del bon govern,
pel coneixement de la feblesa
humana i per ’'amor a cada ovella,
que empenyen a parlar, a intervenir,
a mostrar interes.

Als falsos mestres, els domina la por
d’esgotar la veritat; els inquieta la
sola idea —I’obligacio— de recdrrer a
I’antidot dolords en determinades
circumstancies. En una tal actitud
—convenceu-vos-en— no hi ha
prudéncia, ni pietat, ni seny; aquesta
positura reflecteix apocament, falta
de responsabilitat, insensatesa,
niciesa. Son els mateixos que
després, plens de panic pel desastre,
pretenen escometre el mal quan ja és
tard. No recorden que la virtut de la
prudencia demana recollir i
transmetre a temps el consell reposat
de la maduresa, de ’experiéncia
antiga, de la vista neta, de la llengua
sense lligaments.



Continuem el relat de sant Mateu:
sabem que dieu la veritat i que
ensenyeu de debo el cami de Déu.[9]
Mai no acabo de sorprendre’m
davant d’aquest cinisme. Es mouen
amb la intencio de torcer les
paraules de Jesus Nostre Senyor,
d’atrapar-lo en alguna errada i, en
comptes d’exposar planament allo
que ells consideraven com un nus
insoluble, intenten atordir el Mestre
amb lloances que només haurien de
sortir de llavis addictes, de cors
rectes. M’aturo expressament en
aquests matisos, per tal que
aprenguem de no ésser recelosos,
sind prudents, perqué no acceptem el
frau del fingiment, per bé que sembli
revestit de frases o de gests que en si
mateixos responen a la realitat, tal
com s’esdevé en el passatge que
contemplem: VOs no feu distincid, li
diuen; Vos heu vingut per a tots els
homes; a Vos no us detura res per
proclamar la veritat i ensenyar el bé.
[10]



Ho torno a dir: prudents, si;
cautelosos, no. Concediu la confianca
més absoluta a tothom, sigueu ben
nobles. Per mi, val més la paraula
d’un cristia, d’'un home lleial —em
refio del tot de cada un—, que la
signatura autentica de cent notaris
unanimes, encara que potser en
alguna ocasio m’hagin enganyat per
fidelitat a aquest criteri. Més
m’estimo exposar-me al fet que un
desaprensiu abusi d’aquesta
confianga, abans que desposseir
ningu del credit que mereix com a
persona i com a fill de Déu. Us
asseguro que mai no m’han
defraudat els resultats d’aquesta
manera de fer.

Actuar amb rectitud

Si a cada moment no traiem de
I’Evangeli conseqiiéncies per a la
vida actual, és que no hi meditem
prou. Molts de vosaltres sou joves;
d’altres ja haureu entrat en la



maduresa. Tots voleu, volem —si no,
no seriem aqui—, produir bons
fruits. Intentem de posar, en la
conducta nostra, ’esperit de sacrifici,
I’afany de negociar amb el talent que
el Senyor ens ha confiat, perque
sentim el zel divi per les animes.
Pero no fora la primera vegada que,
a pesar de tanta bona voluntat, algu
caigués en la trampa d’aquesta
barreja —ex pharisaeis et
herodianis—[11] composta potser per
aquells qui, d’una manera o d’una
altra, haurien de defensar els drets
de Déu, per ser cristians i, en canvi,
aliats i confosos amb els interessos
de les forces del mal, encerclen
insidiosament d’altres germans en la
fe, d’altres servidors del mateix
Redemptor.

Sigueu prudents i obreu sempre amb
senzillesa, una virtut tan propia del
bon fill de Déu. Mostreu-vos naturals
en el vostre llenguatge i en la vostra
actuacio. Arribeu al fons dels



problemes; no resteu a la superficie.
Tingueu present que cal comptar per
endavant amb el disgust d’altri i amb
el propi, si de veritat volem complir
santament i amb honradesa les
nostres obligacions de cristians.

No us amagaré que quan he de
corregir o d’adoptar una decisio que
causara pena, jo pateixo abans,
durant i després; i no soéc cap
sentimental. Em consola aixo de
pensar que tan sols les besties no
ploren; plorem els homes, els fills de
Déu. Entenc que en certs moments
vosaltres també ho passareu
malament, si us esforceu a dur a
terme fidelment la vostra obligacio.
Tingueu present que resulta més
comode —bé que és un
foraviament— evitar a tot preu el
sofriment, amb I’excusa de no
disgustar el proisme: sovint, en
aquesta inhibicid, s’lamaga una
vergonyosa fugida del dolor mateix,
ja que correntment no és agradable



de fer cap avis serios. Fills meus,
recordeu-vos que l'infern és ple de
boques tancades.

M’escolten ara alguns metges.
Perdoneu la meva gosadia si torno a
prendre un exemple de la medicina;
potser diré un disbarat, pero la
comparanca ascetica hi va bé. Per a
guarir una ferida, primer cal netejar-
la bé, i també el seu voltant, d’'una
mica lluny. El cirurgia sap de sobres
que fa mal; pero si omet aquesta
operacio, després en fara més.

I també s’hi posa de seguida el
desinfectant; cou —pica, com diem a
la meva terra—, mortifica, i no hi ha
més remei que fer-ho, per tal que la
nafra no s’infecti.

Si per a la salut corporal s’han
d’adoptar, obviament, aquestes
mesures, ni que es tracti
d’esgarrinxades de poca categoria, en
les coses grans de la salut de ’'anima
—en els punts neuralgics de la vida



d’un home—, fixeu-vos si caldra
rentar, si caldra obrir, si caldra polir,
si caldra desinfectar, si caldra patir!
La prudencia ens demana
d’intervenir-hi aixi i no defugir el
deure, per tal com esquivar-lo
demostraria una falta de
consideracio, i fins i tot un atemptat
greu contra la justicia i contra la
fortalesa.

Persuadiu-vos que un cristia, si de
veres vol actuar rectament, de cara a
Déu i de cara als homes, necessita
totes les virtuts, si més no en
potencia. Pare, em demanareu: i de
les meves febleses, queé? Jo us
respondreé: ;que potser no guareix
un metge que estigui malalt, encara
que el mal que I’afligeix sigui cronic?;
¢l impedira, la seva malaltia, de
prescriure a d’altres malalts la
recepta adient? Es clar que no: per
guarir, li basta posseir la ciéncia
oportuna i posar-la en practica, amb



el mateix interes amb que combat el
mal propi.

El col-liri de la propia feblesa

Vosaltres, com jo mateix, us trobareu
diariament carregats amb molts
d’errors, si us examineu amb
valentia a la preséncia de Déu. Quan
hom lluita per foragitar-los, amb
I’ajut divi, manquen d’una
importancia decisiva i se superen,
per bé que sembli que mai no
s’aconsegueix de desarrelar-los del
tot. Ultra aixo, per damunt
d’aquestes debilitats, tu contribuiras
a posar remei a les grans deficiencies
dels altres, sempre que tinguis
I’afany de correspondre a la gracia
de Déu. En reconeixer-te tan flac com
ells —capac de tots els errors i de tots
els horrors—, seras més comprensiu,
més delicat, i, ensems, més exigent
perque tots ens decidim a estimar
Déu de tot cor.



Els cristians, els fills de Déu, hem de
prestar assistencia als altres tot
portant a la practica amb honradesa
allo que aquells hipocrites
mussitaven amb murrieria al Mestre:
no feu accepcié de persones.[12] Es a
dir, rebutjarem per complet
I’accepci6 de persones —ens
interessen totes les animes!—, ni que,
logicament, hagim de comencar per
ocupar-nos d’aquelles que per una
circumstancia o una altra —també
per motius solament humans, en
aparenca— Déu ha col-locat al costat
nostre.

Et viam Dei in veritate doces;[13]
ensenyar, ensenyar, ensenyar:
mostrar els camins de Déu conforme
a la pura veritat. No t’ha d’espantar
que vegin els teus defectes personals,
els teus i els meus; jo tinc la pruija de
publicar-los, tot contant la meva
lluita personal, el meu afany de
rectificar en tal o tal altre punt del
combat, per ésser lleial al Senyor.



L’esfor¢ per desterrar i véncer
aquestes miseries ja sera una manera
d’indicar els viaranys divins: primer i
malgrat els nostres errors visibles,
amb el testimoni de la vida nostra;
després, amb la doctrina, com Nostre
Senyor, que coepit facere et docere,
[14] va comencar per les obres, i més
tard es dedica a predicar.

Després de confirmar-vos que aquest
sacerdot us estima molt i que el Pare
del Cel us estima més, perque és
infinitament bo, infinitament Pare;
després de manifestar-vos que res no
us puc retreure, si que considero que
us he d’ajudar a estimar Jesucrist i
I’Església, el seu ramat, perqué en
aixo em sembla que no em guanyeu.
Quan en la meva predicacio6 o en les
converses personals amb cadascu
assenyalo alguna errada, no és per
fer patir; em mou exclusivament
I’afany d’estimar més el Senyor. I, en
insistir-vos en la necessitat de
practicar les virtuts, no perdo de



vista que aquesta necessitat també a
mi m’és urgent.

En certa ocasio vaig sentir un
desaprensiu que comentava que
I’experiéncia de les ensopegades
serveix per a tornar a caure cent
vegades en el mateix error. Jo us dic,
en canvi, que una persona prudent
aprofita aquests contratemps per
escarmentar, per aprendre d’obrar el
bé, per renovar-se en la decisid
d’esdevenir més santa. De
I’experiéncia dels vostres fracassos i
triomfs en el servei de Déu, traieu-ne
sempre, amb l’acreixement de
I’amor, una il-lusié més ferma de
prosseguir en el compliment dels
vostres deures i drets de ciutadans
cristians, al preu que sigui: sense
covardies, sense defugir ni ’honor ni
la responsabilitat, sense espantar-nos
davant les reaccions que s’aixequin
al voltant nostre —tal vegada
provinents de falsos germans—,
quan tractem de cercar, noblement i



lleialment, la gloria de Déu i el bé
dels altres.

Aixi, doncs, hem de ser prudents. Per
que? Per ser justos, per viure la
caritat, per servir eficagment Déu i
totes les animes. La prudéncia, amb
tota la rao, ha estat anomenada
genitrix virtutum,[15] mare de les
virtuts, i també auriga virtutum,[16]
conductora de tots els bons habits.

A cadascu el que sigui seu

Llegiu amb atenci¢ ’escena
evangelica, per tal d’aprofitar
aquestes estupendes llicons de les
virtuts que han d’il-luminar la nostra
manera de fer. Un cop acabat el
preambul hipocrita i adulador, els
fariseus i herodians plantegen el seu
problema: digueu-nos, doncs, qué us
en sembla: és licit o no, de pagar
tribut al César?[17] Noteu ara
—escriu sant Joan Crisostom— lur
astucia: perqueé no li diuen: expliqueu-
nos que és bo, convenient, licit, sino



digueu-nos que us sembla. Tenien
l’obsessio de trair-lo i de fer-lo odios
al poder politic.[18] Pero Jesus, que els
coneixia la malicia, respongué: per
que em tempteu, hipocrites?
Ensenyeu-me la moneda amb queé es
paga el tribut. Ells li van presentar un
denari. Després ell els diu: de qui és la
imatge i la inscripcio? Li responen: del
Cesar. Aleshores els diu: Doncs doneu
al Cesar allo que és del Cesar, i a Déu
allo que és de Déu.[19]

Ja veieu que el dilema és antic, com
és clara i inequivoca la resposta del
Mestre. No hi ha —no existeix— una
contraposicio entre el servei a Déu i
el servei als homes; entre ’exercici
dels nostres deures i drets civics, i els
religiosos; entre I’afany de construir i
millorar la ciutat temporal, i el
convenciment que passem per
aquest mon com si fos un cami que
ens mena a la patria celestial.



També aqui es manifesta aquesta
unitat de vida que —no em cansareé
de repetir-ho— és una condicio
essencial, per als qui intenten
santificar-se enmig de les
circumstancies ordinaries del treball,
de les relacions familiars i socials.
Jesus no admet aquesta divisio: ningu
no pot servir dos senyors, perqué o
tindra aversio a Uun i amor a Ualtre, o
bé s’afeccionara al primer i
menyspreara el segon.[20] L’eleccid
exclusiva que de Déu fa un cristia,
quan respon amb plenitud a la seva
crida, ’'empeny a adrecar-ho tot al
Senyor i, alhora, a donar al proisme
tot allo que en justicia li correspon.

No s’hi val a amagar-se en les raons
aparentment pietoses, per expoliar
els altres d’allo que els pertany: si un
diu: jo estimo Déu, pero odia el seu
germa, és un mentider.[21] Pero
també s’enganya qui regateja al
Senyor 'amor i la reverencia
—J’adoracié— que li son deguts com



a Creador i Pare Nostre; 1 qui es nega
a obeir-li els manaments, amb la
falsa excusa que n’hi ha algun que
resulta incompatible amb el servei
als homes, ja que sant Joan ens avisa
ben clarament que coneixem que
estimem els fills de Déu en aixo: si
estimem Déu i complim els seus
manaments. Perqué 'amor a Déu
consisteix a guardar els seus
manaments, manaments que no son
feixucs.[22]

Potser en sentireu molts —en nom de
la funcionalitat, si no de la caritat!—
que peroren i s’inventen teories, a fi
de retallar les mostres de respecte i
d’homenatge a Déu. Tot el que sigui
per a honorar el Senyor els sembla
excessiu. No els en feu cas: vosaltres
continueu el vostre cami. Aquestes
elucubracions es limiten a
controversies que no condueixen a
res, si no és a escandalitzar les
animes i a impedir que s’acompleixi
el precepte de Jesucrist, de donar a



cadascu el que sigui seu, de practicar
amb una delicada enteresa la virtut
santa de la justicia.

Deures de justicia amb Déu i amb
els homes

Gravem-ho bé a la nostra anima,
perque se’ns noti en la conducta:
primer, justicia amb Déu. Aquesta és
la pedra de toc de la veritable fam i
set de justicia,[23] que la distingeix
de la cridoria dels envejosos, dels
ressentits, dels egoistes i
cobdiciosos... Perqué negar al Nostre
Creador i Redemptor el
reconeixement dels béns abundosos i
inefables que ens concedeix, enclou
la més tremenda i ingrata de les
injusticies. Vosaltres, si de debo us
esforceu per ser justos, considerareu
sovint la vostra dependéncia de Déu
—perqueé, que tens tu que no ho hagis
rebut?—,[24] per omplir-vos
d’agraiment i de desigs de



correspondre a un Pare que ens
estima amb bogeria.

Aleshores s’avivara en vosaltres
I’esperit bo de pietat filial, que us
fara que tracteu el bon Déu amb
tendresa de cor. Quan els hipocrites
us plantegin el dubte si el Senyor té
dret a demanar-vos tant, no us
deixeu enganyar. Tot el contrari, us
posareu en presencia de Déu sense
condicions, docils, com largila en
mans del terrissaire[25] i 1i
confessareu rendidament: Deus meus
et omnia!, Vos sou el meu Déu i el
meu tot. I si alguna vegada us arriba
el cop inesperat, la tribulacid
immerescuda de la part dels homes,
sabreu cantar amb una alegria nova:
que es faci, que es compleixi, que
sigui alabada i eternament exalcada
la justissima i amabilissima Voluntat
de Déu, sobre totes les coses. Amén.
Amén.



Les circumstancies d’aquell servent
de la parabola, deutor de deu mil
talents,[26] reflecteixen ben bé la
nostra situacié davant Déu: nosaltres
tampoc no comptem amb que pagar
el deute immens que hem contret per
tantes bondats divines, i que hem
acrescut amb el so dels nostres
pecats personals. Ni que lluitem
abrivadament, no aconseguirem de
retornar amb equitat tant com el
Senyor ens perdona. Pero la
misericordia divina supleix amb
escreix la impoténcia de la justicia
humana. Ell si que es pot donar per
satisfet, i perdonar-nos el deute,
simplement perque es bo i perdura
eternament la seva misericordia.[27]

La parabola —ho recordeu bé—
s’acaba amb una segona part, que és
com el contrapunt de la precedent.
Aquell servent, al qual acaben de
condonar un cabal enorme, no
s’apiada d’un seu company que a
penes li devia cent denaris. Aqui es



posa de manifest la mesquinesa del
seu cor. Estrictament parlant, ningu
no li negara el dret d’exigir allo que
és seu; amb tot, hi ha quelcom que es
rebel-la en nosaltres i que ens
suggereix que aquesta actitud
intolerant s’aparta de la veritable
justicia: no és just que aquell qui,
només fa un moment, ha rebut un
tracte misericordios de favor i de
comprensio, no reaccioni almenys
amb una mica de paciéencia envers el
seu deutor. Mireu que la justicia no
es manifesta exclusivament en el
respecte exacte de drets i de deures,
com en els problemes aritmetics que
es resolen a base de sumes i restes.

La virtut cristiana és més ambiciosa:
ens empeny a mostrar-nos agraits,
afables, generosos; a captenir-nos
com amics lleials i honrats, tant en
els temps bons com en I’adversitat; a
ésser complidors de les lleis i
respectuosos amb les autoritats
legitimes; a rectificar amb alegria,



quan ens adonem que ens hem
equivocat en afrontar una questio.
Sobretot, si som justos, ens atindrem
als nostres compromisos
professionals, familiars, socials...,
sense escarafalls ni crides, treballant
amb delit i exercitant els nostres
drets, que també son obligacions.

No crec en la justicia dels peresosos,
ja que amb llur dolce far niente
—com diuen en la meva estimada
Italia— falten, i de vegades d’una
manera greu, al més fonamental dels
principis de I’equitat: el del treball.
No hem d’oblidar que Déu crea
I’home ut operaretur,[28] perqué
treballés, i els altres —la nostra
familia, la naci6 i la humanitat
entera— depenen aixi mateix de
I’eficacia de la nostra labor. Fills
meus, i quina pobra idea de la
justicia que tenen aquells que la
redueixen a una simple distribucid
de béns materials!



Justicia i amor a la llibertatia la
veritat

Des de la meva infantesa —com ho
diu PEscriptura:[29] aixi que vaig
tenir orelles per sentir-hi—, ja vaig
comencar a escoltar el clamor de la
qliestio social. Aix0 no suposa res de
particular perque és un tema antic,
de sempre. Tal vegada degué sorgir
en el mateix instant que els homes
s’organitzaren d’alguna manera, i es
feren més visibles les diferencies
d’edat, d’intel-ligéncia, de capacitat
de treball, d’interessos, de
personalitat.

No sé si és irremeiable que hi hagi
classes socials; sigui com sigui,
tampoc no és el meu ofici parlar
d’aquestes materies, i menys encara
aqui, en aquest oratori, on ens hem
reunit per parlar de Déu —en ma
vida no voldria parlar de cap altre
tema—, i per parlar amb Déu.



Penseu el que vulgueu en tot allo que
la Providencia ha deixat a la lliure i
legitima discussio dels homes. Pero la
meva condicié de sacerdot de Crist
m’imposa la necessitat de remuntar-
me més alt, i de recordar-vos que, de
cap manera, mai no podem deixar
d’exercitar la justicia, amb heroisme
si cal.

Estem obligats a defensar la llibertat
personal de tothom, sabent que és
Jesucrist qui ens ha adquirit aquesta
llibertat;[30] si no ho fem aixi, amb
quin dret reclamarem la nostra?
Hem de difondre també la veritat,
perque veritas liberabit vos,[31] la
veritat ens allibera, mentre que la
ignorancia esclavitza. Hem de
sostenir el dret de tots els homes de
viure, de posseir el que sigui
necessari per menar una existéncia
digna, de treballar i de descansar,
d’elegir estat, de formar una llar, de
dur fills al mon dins el matrimoni i
poder educar-los; de passar



serenament el temps de la malaltia o
de la vellesa, d’accedir a la cultura,
d’associar-se amb els altres ciutadans
per assolir fins licits, i, en primer
terme, coneixer i estimar Déu amb
plena llibertat, perque la consciéncia
—si és recta— descobrira les
empremtes del Creador en totes les
coses.

Justament per aixo, és obligat de
repetir —no em poso en politica, sind
que afirmo la doctrina de ’Església—
que el marxisme és incompatible
amb la fe de Crist. ¢;Es que hi ha res
més oposat a la fe, que un sistema
que ho basa tot a eliminar de I’anima
la preséncia amorosa de Déu?
Digueu-ho ben fort, de manera que
se senti clarament la vostra veu: per
practicar la justicia, no ens cal el
marxisme per a res. Al contrari,
aquest error gravissim, per les seves
solucions exclusivament
materialistes que ignoren el Déu de
la pau, posa entrebancs per atényer



la felicitat i ’avinenca dels homes.
Dins el cristianisme trobem la bona
llum que sempre dona una resposta
a tots els problemes: n’hi ha prou que
us aferreu sincerament a ésser
catolics, non verbo neque lingua, sed
opere et veritate,[32] no amb
paraules ni amb la llengua, siné amb
obres i de veritat: digueu-ho, sempre
que se us en presenti ’ocasio
—cerqueu-la, si cal—, sense
reticéncies, sense por.

Justicia i caritat

Llegiu IEscriptura Santa. Mediteu
una per una les escenes de la vida del
Senyor, les seves ensenyances.
Considereu-ne especialment els
consells i les advertencies amb queé
preparava aquell grapat d’homes que
serien els seus Apostols, els seus
missatgers, d’un cap a l’altre de la
terra. Quina és la pauta principal que
els marca? No és el manament nou
de la caritat? Va ser amb amor com



van fressar-se el cami en aquell mon
paga i corromput.

Convenceu-vos que unicament amb
la justicia no resoldreu mai els grans
problemes de la humanitat. Quan es
fa justicia a seques, no us estranyeu
sila gent se sent ferida: demana molt
més la dignitat de ’home, que és fill
de Déu. La caritat ha d’anar per dins
i al costat, perque ho dulcifica tot, ho
deifica: Déu és amor.[33] Ens hem de
moure sempre per Amor de Déu, que
fa més facil d’estimar el proisme, 1
purifica i eleva els amors terrenals.

Per arribar de l’estrica justicia a
I’abundancia de la caritat, cal
recorrer tot un trajecte. I no sén
gaires els qui perseveren fins a la fi.
N’hi ha que es conformen amb
acostar-se al llindar: prescindeixen
de la justicia, i es limiten a una mica
de beneficéncia, que qualifiquen de
caritat, sense adonar-se que allo
suposa una petita part del que estan



obligats a fer. I es mostren tan
satisfets de si mateixos, com el
fariseu que es pensava haver
curullat la mesura de la llei perquée
dejunava dos dies cada setmana i
pagava el delme de tot el que posseia.
[34]

La caritat, que és com una superacio
generosa de I’0orbita de la justicia,
exigeix primer el compliment del
deure: es comenca pel que és just; es
continua per allo que és més
equitatiu...; pero per estimar cal
molta finor, molta delicadesa, molt
de respecte, molta afabilitat: en un
mot, seguir aquell consell de
I’Apostol: porteu els uns les carregues
dels altres, i aixi complireu la llei del
Crist.[35] Aleshores si, ja vivim
plenament la caritat, ja realitzem el
manament de Jesus.

Per mi, no hi ha exemple més clar
d’aquesta unio6 practica de la justicia
amb la caritat, que el comportament



de les mares. Estimen amb el mateix
afecte tots els seus fills, i és justament
aquest amor que els impulsa a
tractar-los d’una manera distinta
—amb una justicia desigual—, ja que
cada un és diferent dels altres.
També, doncs, amb els nostres
consemblants, la caritat perfecciona i
completa la justicia perque ens mou
a comportar-nos d’'una manera
desigual amb els desiguals, adaptant-
nos a llurs circumstancies concretes,
a fi de comunicar alegria a qui esta
trist, ciencia a qui és mancat de
formacio, afecte a qui se sent sol... La
justicia estableix que es doni a
cadascu allo que sigui seu, que no és
igual que donar a tothom el mateix.
L’igualitarisme utopic és font de les
injusticies més grans.

Per a actuar sempre aixi, com
aquelles mares bones, ens cal
oblidar-nos de nosaltres mateixos, no
aspirar a cap altre senyoriu que el de
servir els altres, com Jesucrist, que



predicava: el Fill de ’'Home no ha
vingut pas a ser servit, sino a servir.
[36] Aix0 demana I’enteresa de
sotmetre la propia voluntat al model
divi, de treballar per tothom, lluitar
per la felicitat eterna i el benestar
dels altres. No conec cami més bo per
a ésser just que el d’una vida de
donacid i de servei.

Potser algu pensara que s6c molt
ingenu. Tant se val. Per més que em
qualifiquin aixi, perqué encara crec
en la caritat, us asseguro que sempre
hi creuré! I, mentre Ell em
concedeixi vida, continuaré ocupant-
me —com a sacerdot de Crist—
perque hi hagi unitat i pau entre els
qui, pel fet d’ésser fills del mateix
Pare Déu, son germans; que la
humanitat s’entengui; que tothom
comparteixi el mateix ideal: el de la
Fe!

Acudim a Santa Maria, la Verge
prudent i fidel, i a sant Josep, el seu



espos, model acabat d’home just.[37]
Ells, que visqueren en la preséncia
de Jesus, el Fill de Déu, les virtuts que
hem contemplat, ens obtindran la
gracia que arrelin fermament en la
nostra anima, per tal que ens
decidim a captenir-nos en tot
moment com a deixebles bons del
Mestre: prudents, justos, amarats de
caritat.

[1] Ioh XVII, 23.
[2] 3 Ioh, 8.

[3] Mt XXII, 15.
[4] Mt XXII, 16.
[5] Ibidem.

[6] Lc X, 33-34.

[7] Lc X, 37.



[8] Mt XXII, 16.

[9] Ibidem.

[10] Cfr. Mt XXII, 16.
[11] Mc XI1, 13.

[12] Mt XXII, 16.

[13] Ibidem.

[14] Act I, 1.

[15] St Tomas d’Aquino, In III
Sententiarum, dist. 33 q. 2, a. 5.

[16] St. Bernat, Sermones in Cantica
Canticorum, XLIX, 5 (PL 183, 1018).

[17] Mt XXII, 17.

[18] St. Joan Crisostom, In Matthaeum
homiliae, LXX, 1 (PG 58, 656).

[19] Mt XXII, 18-21.

[20] Mt VI, 24.



[21] 1 Ioh 1V, 20.

[22] 1 Ioh V, 2-3.

[23] Mt V, 6.

[24]1 Cor 1V, 7.

[25] Ier XVIII, 6.

[26] Cfr. Mt XVIII, 24.
[27] Ps CV, 1.

[28] Gen II, 15.

[29] Cfr. Mt XI, 15.
[30] Gal V, 1.

[31] Ioh VIII, 32.

[32] 1 Ioh III, 18.
[33] 1 Ioh IV, 16.

[34] Cfr. Lc XVIII, 12.

[35] Gal VI, 2.



[36] Mt XX, 28.

[37] Cfr. Mt I, 19.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/viure-de-cara-
a-deu-i-de-cara-als-homes/ (10/02/2026)


https://opusdei.org/ca-ad/article/viure-de-cara-a-deu-i-de-cara-als-homes/
https://opusdei.org/ca-ad/article/viure-de-cara-a-deu-i-de-cara-als-homes/
https://opusdei.org/ca-ad/article/viure-de-cara-a-deu-i-de-cara-als-homes/

	Viure de cara a Déu i de cara als homes

