
opusdei.org

Viure de cara a Déu i
de cara als homes

Oferim en àudio i text, l'homilia
de sant Josepmaria "Viure de
cara a Déu i de cara als homes"
publicada a "Amics de Déu" i
pronunciada el 3 de novembre
de 1963, fa avui 57 anys.

03/11/2020

Disponible també a Soundcloud, 
ivoox i Youtube

https://soundcloud.com/opusdei-international/amics-de-deu-viure-de-cara-a-deu-i-de-cara-als-homes?in=opusdei-international/sets/amics-de-deu-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/28357395
https://youtu.be/0IHHWYUtnSc


Ací ens teniu, consummati in unum!,
[1] en unitat de petició i d’intencions,
disposats a començar aquesta estona
de conversa amb el Senyor, amb el
desig renovat d’ésser instruments
eficaços en les seves mans. Davant
Jesús Sagramentat ―com m’agrada
de fer un acte de fe explícita en la
presència real del Senyor en
l’Eucaristia!―, fomenteu en els
vostres cors l’afany de transmetre,
amb la vostra oració, un batec ple de
fortalesa que arribi a tot arreu de la
terra, fins a l’últim racó del planeta
on hi hagi un home que doni
generosament la seva existència en
el servei de Déu i de les ànimes.
Perquè, gràcies a la inefable realitat
de la Comunió dels Sants, som
solidaris ―cooperadors, diu sant
Joan―[2] en la tasca de difondre la
veritat i la pau del Senyor.

És raonable que pensem en la nostra
manera d’imitar el Mestre; que ens
deturem, que reflexionem, per



aprendre directament de la vida del
Senyor algunes de les virtuts que han
de resplendir en la conducta nostra,
si volem aspirar de debò a estendre
el regne de Crist.

La prudència, virtut necessària

En el passatge de l’Evangeli de sant
Mateu, de la Missa d’avui, llegim: 
tunc abeuntes pharisaei, consilium
inierunt ut caperent eum in sermone;
[3] es reuniren els fariseus a fi de
tractar entre ells la manera com
podien sorprendre Jesús en allò que
digués. No us oblideu que aquest
sistema dels hipòcrites és una tàctica
corrent també en els nostres temps;
penso que la mala herba dels
fariseus no s’extingirà mai en el món:
sempre ha tingut una fecunditat
prodigiosa. Qui sap si el Senyor
tolera que creixi, per fer-nos
prudents a nosaltres, els seus fills;
perquè la virtut de la prudència
resulta imprescindible a qualsevol



que es trobi en una situació de donar
criteri, d’enfortir, de corregir,
d’encendre, d’encoratjar. I justament
així, com un apòstol, prenent ocasió
de les circumstàncies del seu quefer
ordinari, ha d’actuar un cristià amb
els qui el rodegen.

Elevo en aquest moment el cor a Déu
i demano, mitjançant la Verge
Santíssima ―que està en l’Església,
però sobre l’Església: entre Crist i
l’Església, per protegir, per regnar,
per ésser Mare dels homes, tal com
ho és de Jesús Senyor Nostre-;
demano que ens concedeixi aquesta
prudència a tots, i especialment a
aquells qui, ficats en el torrent
circulatori de la societat, desitgem
treballar per Déu: veritablement, ens
convé d’aprendre de ser prudents.

Continua l’escena evangèlica: i li
enviaren els seus deixebles ―dels
fariseus― juntament amb alguns
herodians per dir-li: Mestre.[4] Mireu



de quina manera més recargolada li
diuen Mestre; fan veure que són
admiradors i amics, li dispensen un
tractament que es reserva a
l’autoritat, de la qual hom espera
rebre una ensenyança. Magister,
scimus quia verax es,[5] sabem que
sou veraç... quina astúcia tan infame!
¿Heu vist un doble sentit més gros?
Aneu amb compte, per aquest món.
No sigueu cautelosos, desconfiats;
però, certament, heu de sentir
damunt les espatlles ―recordant
aquella imatge del Bon Pastor que
apareix a les catacumbes― el pes
d’aquesta ovella, que no és una
ànima sola, sinó l’Església entera, la
humanitat entera.

Acceptant airosament aquesta
responsabilitat, sereu audaços i sereu
prudents per defensar i proclamar
els drets de Déu. I aleshores, per
l’enteresa del vostre capteniment,
molts us consideraran i us diran
mestres, sense que vosaltres ho



pretengueu: que no busquem la
glòria terrena. Però no us estranyeu
si, entre tants que se us acosten,
s’insinuen aquells que únicament
pretenen adular-vos. Graveu en les
vostres ànimes això que m’heu sentit
repetir tantes vegades: ni les
calumnies, ni les murmuracions, ni
els respectes humans, ni el què diran,
i molt menys les lloances hipòcrites,
no ens han d’impedir mai de complir
les nostres obligacions.

Us recordeu de la paràbola del bon
samarità? Aquell home s’ha quedat
ajagut en el camí, malferit pels
lladres que li han robat fins l’últim
cèntim. Passen per aquest indret un
sacerdot de la Llei Antiga i, poc
després, un levita; tots dos continuen
la marxa sense ni girar-se. Però un
samarità, que anava de camí, s’hi
atansà i, en veure’l, sentí compassió, i
acostant-s’hi més li embenà les
ferides, després de posar-hi oli i vi; el
carregà a la seva cavalcadura, el



conduí en un hostal i tingué cura d’ell.
[6] Fixeu-vos que no és aquest un
exemple que el Senyor exposa només
per a unes poques ànimes selectes,
perquè de seguida va afegir en
resposta a qui li havia preguntat ―a
cadascun de nosaltres-: Vés, i fes-ho
tu també.[7]

Per tant, quan en la nostra vida
personal o en la dels altres ens
adonem que alguna cosa no va bé,
quelcom que necessita l’auxili
espiritual i humà que els fills de Déu
podem i hem de prestar, una
manifestació clara de prudència
consistirà a posar-hi el remei oportú,
a fons, amb caritat i amb fortalesa,
amb sinceritat. No hi caben les
inhibicions. És equivocat de pensar
que els problemes es resolen amb
omissions o amb retards.

La prudència exigeix que, sempre
que la situació ho demani, s’empri la
medecina, totalment i sense



pal·liatius, després de deixar la nafra
al descobert. Així que noteu els més
petits símptomes del mal, sigueu
senzills, veraços, tant si heu de guarir
com si heu de rebre aquesta
assistència. En aquests casos s’ha de
permetre, al qui està en condicions
de guarir en nom de Déu, que premi
de lluny, després de més a prop, i
més a prop, fins que surti tot el pus,
de forma que el focus d’infecció
acabi essent ben net. Primer de tot,
hem de procedir així amb nosaltres
mateixos, i amb aquells qui per
motius de justícia o de caritat, tenim
l’obligació d’ajudar; ho recomano
especialment als pares i als qui es
dediquen a tasques de formació i
d’ensenyament.

Els respectes humans

Que no us deturi cap raó hipòcrita:
apliqueu el remei net. Però obreu
amb mà maternal, amb la delicadesa
infinita de les nostres mares, mentre



ens guarien les ferides grans o petites
dels nostres jocs i ensopegades
infantils. Si cal esperar unes hores,
espereu-vos, però mai més temps del
que és imprescindible, ja que una
altra actitud suposaria comoditat,
covardia, cosa ben diferent de la
prudència. Rebutgeu tots, i
principalment els qui us encarregueu
de formar altres persones, la por de
desinfectar la ferida.

És possible que algú mussiti
arterament a l’orella d’aquells que
han de curar, i no es decideixen o no
volen enfrontar-se amb llur missió: 
Mestre, sabem que sou veraç...[8] No
tolereu l’irònic elogi: aquells que no
s’esforcen a dur a terme amb
diligència la seva feina, ni són
mestres, perquè no ensenyen el camí
autèntic; ni són vertaders, ja que
amb la seva falsa prudència prenen
com una exageració o menyspreen
les normes clares, demostrades mil
vegades per la recta conducta, per



l’edat, per la ciència del bon govern,
pel coneixement de la feblesa
humana i per l’amor a cada ovella,
que empenyen a parlar, a intervenir,
a mostrar interès.

Als falsos mestres, els domina la por
d’esgotar la veritat; els inquieta la
sola idea ―l’obligació― de recórrer a
l’antídot dolorós en determinades
circumstàncies. En una tal actitud
―convenceu-vos-en― no hi ha
prudència, ni pietat, ni seny; aquesta
positura reflecteix apocament, falta
de responsabilitat, insensatesa,
niciesa. Són els mateixos que
després, plens de pànic pel desastre,
pretenen escometre el mal quan ja és
tard. No recorden que la virtut de la
prudència demana recollir i
transmetre a temps el consell reposat
de la maduresa, de l’experiència
antiga, de la vista neta, de la llengua
sense lligaments.



Continuem el relat de sant Mateu: 
sabem que dieu la veritat i que
ensenyeu de debò el camí de Déu.[9]
Mai no acabo de sorprendre’m
davant d’aquest cinisme. Es mouen
amb la intenció de tòrcer les
paraules de Jesús Nostre Senyor,
d’atrapar-lo en alguna errada i, en
comptes d’exposar planament allò
que ells consideraven com un nus
insoluble, intenten atordir el Mestre
amb lloances que només haurien de
sortir de llavis addictes, de cors
rectes. M’aturo expressament en
aquests matisos, per tal que
aprenguem de no ésser recelosos,
sinó prudents, perquè no acceptem el
frau del fingiment, per bé que sembli
revestit de frases o de gests que en si
mateixos responen a la realitat, tal
com s’esdevé en el passatge que
contemplem: Vós no feu distinció, li
diuen; Vós heu vingut per a tots els
homes; a Vós no us detura res per
proclamar la veritat i ensenyar el bé.
[10]



Ho torno a dir: prudents, sí;
cautelosos, no. Concediu la confiança
més absoluta a tothom, sigueu ben
nobles. Per mi, val més la paraula
d’un cristià, d’un home lleial ―em
refio del tot de cada un―, que la
signatura autèntica de cent notaris
unànimes, encara que potser en
alguna ocasió m’hagin enganyat per
fidelitat a aquest criteri. Més
m’estimo exposar-me al fet que un
desaprensiu abusi d’aquesta
confiança, abans que desposseir
ningú del crèdit que mereix com a
persona i com a fill de Déu. Us
asseguro que mai no m’han
defraudat els resultats d’aquesta
manera de fer.

Actuar amb rectitud

Si a cada moment no traiem de
l’Evangeli conseqüències per a la
vida actual, és que no hi meditem
prou. Molts de vosaltres sou joves;
d’altres ja haureu entrat en la



maduresa. Tots voleu, volem ―si no,
no seríem aquí―, produir bons
fruits. Intentem de posar, en la
conducta nostra, l’esperit de sacrifici,
l’afany de negociar amb el talent que
el Senyor ens ha confiat, perquè
sentim el zel diví per les ànimes.
Però no fóra la primera vegada que,
a pesar de tanta bona voluntat, algú
caigués en la trampa d’aquesta
barreja ―ex pharisaeis et
herodianis―[11] composta potser per
aquells qui, d’una manera o d’una
altra, haurien de defensar els drets
de Déu, per ser cristians i, en canvi,
aliats i confosos amb els interessos
de les forces del mal, encerclen
insidiosament d’altres germans en la
fe, d’altres servidors del mateix
Redemptor.

Sigueu prudents i obreu sempre amb
senzillesa, una virtut tan pròpia del
bon fill de Déu. Mostreu-vos naturals
en el vostre llenguatge i en la vostra
actuació. Arribeu al fons dels



problemes; no resteu a la superfície.
Tingueu present que cal comptar per
endavant amb el disgust d’altri i amb
el propi, si de veritat volem complir
santament i amb honradesa les
nostres obligacions de cristians.

No us amagaré que quan he de
corregir o d’adoptar una decisió que
causarà pena, jo pateixo abans,
durant i després; i no sóc cap
sentimental. Em consola això de
pensar que tan sols les bèsties no
ploren; plorem els homes, els fills de
Déu. Entenc que en certs moments
vosaltres també ho passareu
malament, si us esforceu a dur a
terme fidelment la vostra obligació.
Tingueu present que resulta més
còmode ―bé que és un
foraviament― evitar a tot preu el
sofriment, amb l’excusa de no
disgustar el proïsme: sovint, en
aquesta inhibició, s’amaga una
vergonyosa fugida del dolor mateix,
ja que correntment no és agradable



de fer cap avís seriós. Fills meus,
recordeu-vos que l’infern és ple de
boques tancades.

M’escolten ara alguns metges.
Perdoneu la meva gosadia si torno a
prendre un exemple de la medicina;
potser diré un disbarat, però la
comparança ascètica hi va bé. Per a
guarir una ferida, primer cal netejar-
la bé, i també el seu voltant, d’una
mica lluny. El cirurgià sap de sobres
que fa mal; però si omet aquesta
operació, després en farà més.

I també s’hi posa de seguida el
desinfectant; cou ―pica, com diem a
la meva terra―, mortifica, i no hi ha
més remei que fer-ho, per tal que la
nafra no s’infecti.

Si per a la salut corporal s’han
d’adoptar, òbviament, aquestes
mesures, ni que es tracti
d’esgarrinxades de poca categoria, en
les coses grans de la salut de l’ànima
―en els punts neuràlgics de la vida



d’un home―, fixeu-vos si caldrà
rentar, si caldrà obrir, si caldrà polir,
si caldrà desinfectar, si caldrà patir!
La prudència ens demana
d’intervenir-hi així i no defugir el
deure, per tal com esquivar-lo
demostraria una falta de
consideració, i fins i tot un atemptat
greu contra la justícia i contra la
fortalesa.

Persuadiu-vos que un cristià, si de
veres vol actuar rectament, de cara a
Déu i de cara als homes, necessita
totes les virtuts, si més no en
potència. Pare, em demanareu: i de
les meves febleses, què? Jo us
respondré: ¿que potser no guareix
un metge que estigui malalt, encara
que el mal que l’afligeix sigui crònic?;
¿li impedirà, la seva malaltia, de
prescriure a d’altres malalts la
recepta adient? És clar que no: per
guarir, li basta posseir la ciència
oportuna i posar-la en pràctica, amb



el mateix interès amb què combat el
mal propi.

El col·liri de la pròpia feblesa

Vosaltres, com jo mateix, us trobareu
diàriament carregats amb molts
d’errors, si us examineu amb
valentia a la presència de Déu. Quan
hom lluita per foragitar-los, amb
l’ajut diví, manquen d’una
importància decisiva i se superen,
per bé que sembli que mai no
s’aconsegueix de desarrelar-los del
tot. Ultra això, per damunt
d’aquestes debilitats, tu contribuiràs
a posar remei a les grans deficiències
dels altres, sempre que tinguis
l’afany de correspondre a la gràcia
de Déu. En reconèixer-te tan flac com
ells ―capaç de tots els errors i de tots
els horrors―, seràs més comprensiu,
més delicat, i, ensems, més exigent
perquè tots ens decidim a estimar
Déu de tot cor.



Els cristians, els fills de Déu, hem de
prestar assistència als altres tot
portant a la pràctica amb honradesa
allò que aquells hipòcrites
mussitaven amb murrieria al Mestre:
no feu accepció de persones.[12] És a
dir, rebutjarem per complet
l’accepció de persones ―ens
interessen totes les ànimes!―, ni que,
lògicament, hàgim de començar per
ocupar-nos d’aquelles que per una
circumstància o una altra ―també
per motius solament humans, en
aparença― Déu ha col·locat al costat
nostre.

Et viam Dei in veritate doces;[13]
ensenyar, ensenyar, ensenyar:
mostrar els camins de Déu conforme
a la pura veritat. No t’ha d’espantar
que vegin els teus defectes personals,
els teus i els meus; jo tinc la pruïja de
publicar-los, tot contant la meva
lluita personal, el meu afany de
rectificar en tal o tal altre punt del
combat, per ésser lleial al Senyor.



L’esforç per desterrar i vèncer
aquestes misèries ja serà una manera
d’indicar els viaranys divins: primer i
malgrat els nostres errors visibles,
amb el testimoni de la vida nostra;
després, amb la doctrina, com Nostre
Senyor, que coepit facere et docere,
[14] va començar per les obres, i més
tard es dedicà a predicar.

Després de confirmar-vos que aquest
sacerdot us estima molt i que el Pare
del Cel us estima més, perquè és
infinitament bo, infinitament Pare;
després de manifestar-vos que res no
us puc retreure, sí que considero que
us he d’ajudar a estimar Jesucrist i
l’Església, el seu ramat, perquè en
això em sembla que no em guanyeu.
Quan en la meva predicació o en les
converses personals amb cadascú
assenyalo alguna errada, no és per
fer patir; em mou exclusivament
l’afany d’estimar més el Senyor. I, en
insistir-vos en la necessitat de
practicar les virtuts, no perdo de



vista que aquesta necessitat també a
mi m’és urgent.

En certa ocasió vaig sentir un
desaprensiu que comentava que
l’experiència de les ensopegades
serveix per a tornar a caure cent
vegades en el mateix error. Jo us dic,
en canvi, que una persona prudent
aprofita aquests contratemps per
escarmentar, per aprendre d’obrar el
bé, per renovar-se en la decisió
d’esdevenir més santa. De
l’experiència dels vostres fracassos i
triomfs en el servei de Déu, traieu-ne
sempre, amb l’acreixement de
l’amor, una il·lusió més ferma de
prosseguir en el compliment dels
vostres deures i drets de ciutadans
cristians, al preu que sigui: sense
covardies, sense defugir ni l’honor ni
la responsabilitat, sense espantar-nos
davant les reaccions que s’aixequin
al voltant nostre ―tal vegada
provinents de falsos germans―,
quan tractem de cercar, noblement i



lleialment, la glòria de Déu i el bé
dels altres.

Així, doncs, hem de ser prudents. Per
què? Per ser justos, per viure la
caritat, per servir eficaçment Déu i
totes les ànimes. La prudència, amb
tota la raó, ha estat anomenada 
genitrix virtutum,[15] mare de les
virtuts, i també auriga virtutum,[16]
conductora de tots els bons hàbits.

A cadascú el que sigui seu

Llegiu amb atenció l’escena
evangèlica, per tal d’aprofitar
aquestes estupendes lliçons de les
virtuts que han d’il·luminar la nostra
manera de fer. Un cop acabat el
preàmbul hipòcrita i adulador, els
fariseus i herodians plantegen el seu
problema: digueu-nos, doncs, què us
en sembla: és lícit o no, de pagar
tribut al Cèsar?[17] Noteu ara
―escriu sant Joan Crisòstom― llur
astúcia: perquè no li diuen: expliqueu-
nos què és bo, convenient, lícit, sinó



digueu-nos què us sembla. Tenien
l’obsessió de trair-lo i de fer-lo odiós
al poder polític.[18] Però Jesús, que els
coneixia la malícia, respongué: per
què em tempteu, hipòcrites?
Ensenyeu-me la moneda amb què es
paga el tribut. Ells li van presentar un
denari. Després ell els diu: de qui és la
imatge i la inscripció? Li responen: del
Cèsar. Aleshores els diu: Doncs doneu
al Cèsar allò que és del Cèsar, i a Déu
allò que és de Déu.[19]

Ja veieu que el dilema és antic, com
és clara i inequívoca la resposta del
Mestre. No hi ha ―no existeix― una
contraposició entre el servei a Déu i
el servei als homes; entre l’exercici
dels nostres deures i drets cívics, i els
religiosos; entre l’afany de construir i
millorar la ciutat temporal, i el
convenciment que passem per
aquest món com si fos un camí que
ens mena a la pàtria celestial.



També aquí es manifesta aquesta
unitat de vida que ―no em cansaré
de repetir-ho― és una condició
essencial, per als qui intenten
santificar-se enmig de les
circumstàncies ordinàries del treball,
de les relacions familiars i socials.
Jesús no admet aquesta divisió: ningú
no pot servir dos senyors, perquè o
tindrà aversió a l’un i amor a l’altre, o
bé s’afeccionarà al primer i
menysprearà el segon.[20] L’elecció
exclusiva que de Déu fa un cristià,
quan respon amb plenitud a la seva
crida, l’empeny a adreçar-ho tot al
Senyor i, alhora, a donar al proïsme
tot allò que en justícia li correspon.

No s’hi val a amagar-se en les raons
aparentment pietoses, per expoliar
els altres d’allò que els pertany: si un
diu: jo estimo Déu, però odia el seu
germà, és un mentider.[21] Però
també s’enganya qui regateja al
Senyor l’amor i la reverència
―l’adoració― que li són deguts com



a Creador i Pare Nostre; i qui es nega
a obeir-li els manaments, amb la
falsa excusa que n’hi ha algun que
resulta incompatible amb el servei
als homes, ja que sant Joan ens avisa
ben clarament que coneixem que
estimem els fills de Déu en això: si
estimem Déu i complim els seus
manaments. Perquè l’amor a Déu
consisteix a guardar els seus
manaments, manaments que no són
feixucs.[22]

Potser en sentireu molts ―en nom de
la funcionalitat, si no de la caritat!―
que peroren i s’inventen teories, a fi
de retallar les mostres de respecte i
d’homenatge a Déu. Tot el que sigui
per a honorar el Senyor els sembla
excessiu. No els en feu cas: vosaltres
continueu el vostre camí. Aquestes
elucubracions es limiten a
controvèrsies que no condueixen a
res, si no és a escandalitzar les
ànimes i a impedir que s’acompleixi
el precepte de Jesucrist, de donar a



cadascú el que sigui seu, de practicar
amb una delicada enteresa la virtut
santa de la justícia.

Deures de justícia amb Déu i amb
els homes

Gravem-ho bé a la nostra ànima,
perquè se’ns noti en la conducta:
primer, justícia amb Déu. Aquesta és
la pedra de toc de la veritable fam i
set de justícia,[23] que la distingeix
de la cridòria dels envejosos, dels
ressentits, dels egoistes i
cobdiciosos... Perquè negar al Nostre
Creador i Redemptor el
reconeixement dels béns abundosos i
inefables que ens concedeix, enclou
la més tremenda i ingrata de les
injustícies. Vosaltres, si de debò us
esforceu per ser justos, considerareu
sovint la vostra dependència de Déu
―perquè, què tens tu que no ho hagis
rebut?―,[24] per omplir-vos
d’agraïment i de desigs de



correspondre a un Pare que ens
estima amb bogeria.

Aleshores s’avivarà en vosaltres
l’esperit bo de pietat filial, que us
farà que tracteu el bon Déu amb
tendresa de cor. Quan els hipòcrites
us plantegin el dubte si el Senyor té
dret a demanar-vos tant, no us
deixeu enganyar. Tot el contrari, us
posareu en presència de Déu sense
condicions, dòcils, com l’argila en
mans del terrissaire[25] i li
confessareu rendidament: Deus meus
et omnia!, Vós sou el meu Déu i el
meu tot. I si alguna vegada us arriba
el cop inesperat, la tribulació
immerescuda de la part dels homes,
sabreu cantar amb una alegria nova:
que es faci, que es compleixi, que
sigui alabada i eternament exalçada
la justíssima i amabilíssima Voluntat
de Déu, sobre totes les coses. Amén.
Amén.



Les circumstàncies d’aquell servent
de la paràbola, deutor de deu mil
talents,[26] reflecteixen ben bé la
nostra situació davant Déu: nosaltres
tampoc no comptem amb què pagar
el deute immens que hem contret per
tantes bondats divines, i que hem
acrescut amb el so dels nostres
pecats personals. Ni que lluitem
abrivadament, no aconseguirem de
retornar amb equitat tant com el
Senyor ens perdonà. Però la
misericòrdia divina supleix amb
escreix la impotència de la justícia
humana. Ell sí que es pot donar per
satisfet, i perdonar-nos el deute,
simplement perquè es bo i perdura
eternament la seva misericòrdia.[27]

La paràbola ―ho recordeu bé―
s’acaba amb una segona part, que és
com el contrapunt de la precedent.
Aquell servent, al qual acaben de
condonar un cabal enorme, no
s’apiada d’un seu company que a
penes li devia cent denaris. Aquí es



posa de manifest la mesquinesa del
seu cor. Estrictament parlant, ningú
no li negarà el dret d’exigir allò que
és seu; amb tot, hi ha quelcom que es
rebel·la en nosaltres i que ens
suggereix que aquesta actitud
intolerant s’aparta de la veritable
justícia: no és just que aquell qui,
només fa un moment, ha rebut un
tracte misericordiós de favor i de
comprensió, no reaccioni almenys
amb una mica de paciència envers el
seu deutor. Mireu que la justícia no
es manifesta exclusivament en el
respecte exacte de drets i de deures,
com en els problemes aritmètics que
es resolen a base de sumes i restes.

La virtut cristiana és més ambiciosa:
ens empeny a mostrar-nos agraïts,
afables, generosos; a captenir-nos
com amics lleials i honrats, tant en
els temps bons com en l’adversitat; a
ésser complidors de les lleis i
respectuosos amb les autoritats
legítimes; a rectificar amb alegria,



quan ens adonem que ens hem
equivocat en afrontar una qüestió.
Sobretot, si som justos, ens atindrem
als nostres compromisos
professionals, familiars, socials...,
sense escarafalls ni crides, treballant
amb delit i exercitant els nostres
drets, que també són obligacions.

No crec en la justícia dels peresosos,
ja que amb llur dolce far niente
―com diuen en la meva estimada
Itàlia― falten, i de vegades d’una
manera greu, al més fonamental dels
principis de l’equitat: el del treball.
No hem d’oblidar que Déu creà
l’home ut operaretur,[28] perquè
treballés, i els altres ―la nostra
família, la nació i la humanitat
entera― depenen així mateix de
l’eficàcia de la nostra labor. Fills
meus, i quina pobra idea de la
justícia que tenen aquells que la
redueixen a una simple distribució
de béns materials!



Justícia i amor a la llibertat i a la
veritat

Des de la meva infantesa ―com ho
diu l’Escriptura:[29] així que vaig
tenir orelles per sentir-hi―, ja vaig
començar a escoltar el clamor de la 
qüestió social. Això no suposa res de
particular perquè és un tema antic,
de sempre. Tal vegada degué sorgir
en el mateix instant que els homes
s’organitzaren d’alguna manera, i es
feren més visibles les diferències
d’edat, d’intel·ligència, de capacitat
de treball, d’interessos, de
personalitat.

No sé si és irremeiable que hi hagi
classes socials; sigui com sigui,
tampoc no és el meu ofici parlar
d’aquestes matèries, i menys encara
aquí, en aquest oratori, on ens hem
reunit per parlar de Déu ―en mà
vida no voldria parlar de cap altre
tema―, i per parlar amb Déu.



Penseu el que vulgueu en tot allò que
la Providència ha deixat a la lliure i
legítima discussió dels homes. Però la
meva condició de sacerdot de Crist
m’imposa la necessitat de remuntar-
me més alt, i de recordar-vos que, de
cap manera, mai no podem deixar
d’exercitar la justícia, amb heroisme
si cal.

Estem obligats a defensar la llibertat
personal de tothom, sabent que és
Jesucrist qui ens ha adquirit aquesta
llibertat;[30] si no ho fem així, amb
quin dret reclamarem la nostra?
Hem de difondre també la veritat,
perquè veritas liberabit vos,[31] la
veritat ens allibera, mentre que la
ignorància esclavitza. Hem de
sostenir el dret de tots els homes de
viure, de posseir el que sigui
necessari per menar una existència
digna, de treballar i de descansar,
d’elegir estat, de formar una llar, de
dur fills al món dins el matrimoni i
poder educar-los; de passar



serenament el temps de la malaltia o
de la vellesa, d’accedir a la cultura,
d’associar-se amb els altres ciutadans
per assolir fins lícits, i, en primer
terme, conèixer i estimar Déu amb
plena llibertat, perquè la consciència
―si és recta― descobrirà les
empremtes del Creador en totes les
coses.

Justament per això, és obligat de
repetir ―no em poso en política, sinó
que afirmo la doctrina de l’Església―
que el marxisme és incompatible
amb la fe de Crist. ¿És que hi ha res
més oposat a la fe, que un sistema
que ho basa tot a eliminar de l’ànima
la presència amorosa de Déu?
Digueu-ho ben fort, de manera que
se senti clarament la vostra veu: per
practicar la justícia, no ens cal el
marxisme per a res. Al contrari,
aquest error gravíssim, per les seves
solucions exclusivament
materialistes que ignoren el Déu de
la pau, posa entrebancs per atènyer



la felicitat i l’avinença dels homes.
Dins el cristianisme trobem la bona
llum que sempre dóna una resposta
a tots els problemes: n’hi ha prou que
us aferreu sincerament a ésser
catòlics, non verbo neque lingua, sed
opere et veritate,[32] no amb
paraules ni amb la llengua, sinó amb
obres i de veritat: digueu-ho, sempre
que se us en presenti l’ocasió
―cerqueu-la, si cal―, sense
reticències, sense por.

Justícia i caritat

Llegiu l’Escriptura Santa. Mediteu
una per una les escenes de la vida del
Senyor, les seves ensenyances.
Considereu-ne especialment els
consells i les advertències amb què
preparava aquell grapat d’homes que
serien els seus Apòstols, els seus
missatgers, d’un cap a l’altre de la
terra. Quina és la pauta principal que
els marca? No és el manament nou
de la caritat? Va ser amb amor com



van fressar-se el camí en aquell món
pagà i corromput.

Convenceu-vos que únicament amb
la justícia no resoldreu mai els grans
problemes de la humanitat. Quan es
fa justícia a seques, no us estranyeu
si la gent se sent ferida: demana molt
més la dignitat de l’home, que és fill
de Déu. La caritat ha d’anar per dins
i al costat, perquè ho dulcifica tot, ho
deïfica: Déu és amor.[33] Ens hem de
moure sempre per Amor de Déu, que
fa més fàcil d’estimar el proïsme, i
purifica i eleva els amors terrenals.

Per arribar de l’estrica justícia a
l’abundància de la caritat, cal
recórrer tot un trajecte. I no són
gaires els qui perseveren fins a la fi.
N’hi ha que es conformen amb
acostar-se al llindar: prescindeixen
de la justícia, i es limiten a una mica
de beneficència, que qualifiquen de
caritat, sense adonar-se que allò
suposa una petita part del que estan



obligats a fer. I es mostren tan
satisfets de si mateixos, com el
fariseu que es pensava haver
curullat la mesura de la llei perquè
dejunava dos dies cada setmana i
pagava el delme de tot el que posseïa.
[34]

La caritat, que és com una superació
generosa de l’òrbita de la justícia,
exigeix primer el compliment del
deure: es comença pel que és just; es
continua per allò que és més
equitatiu...; però per estimar cal
molta finor, molta delicadesa, molt
de respecte, molta afabilitat: en un
mot, seguir aquell consell de
l’Apòstol: porteu els uns les càrregues
dels altres, i així complireu la llei del
Crist.[35] Aleshores sí, ja vivim
plenament la caritat, ja realitzem el
manament de Jesús.

Per mi, no hi ha exemple més clar
d’aquesta unió pràctica de la justícia
amb la caritat, que el comportament



de les mares. Estimen amb el mateix
afecte tots els seus fills, i és justament
aquest amor que els impulsa a
tractar-los d’una manera distinta
―amb una justícia desigual―, ja que
cada un és diferent dels altres.
També, doncs, amb els nostres
consemblants, la caritat perfecciona i
completa la justícia perquè ens mou
a comportar-nos d’una manera
desigual amb els desiguals, adaptant-
nos a llurs circumstàncies concretes,
a fi de comunicar alegria a qui està
trist, ciència a qui és mancat de
formació, afecte a qui se sent sol... La
justícia estableix que es doni a
cadascú allò que sigui seu, que no és
igual que donar a tothom el mateix.
L’igualitarisme utòpic és font de les
injustícies més grans.

Per a actuar sempre així, com
aquelles mares bones, ens cal
oblidar-nos de nosaltres mateixos, no
aspirar a cap altre senyoriu que el de
servir els altres, com Jesucrist, que



predicava: el Fill de l’Home no ha
vingut pas a ser servit, sinó a servir.
[36] Això demana l’enteresa de
sotmetre la pròpia voluntat al model
diví, de treballar per tothom, lluitar
per la felicitat eterna i el benestar
dels altres. No conec camí més bo per
a ésser just que el d’una vida de
donació i de servei.

Potser algú pensarà que sóc molt
ingenu. Tant se val. Per més que em
qualifiquin així, perquè encara crec
en la caritat, us asseguro que sempre
hi creuré! I, mentre Ell em
concedeixi vida, continuaré ocupant-
me ―com a sacerdot de Crist―
perquè hi hagi unitat i pau entre els
qui, pel fet d’ésser fills del mateix
Pare Déu, són germans; que la
humanitat s’entengui; que tothom
comparteixi el mateix ideal: el de la
Fe!

Acudim a Santa Maria, la Verge
prudent i fidel, i a sant Josep, el seu



espòs, model acabat d’home just.[37]
Ells, que visqueren en la presència
de Jesús, el Fill de Déu, les virtuts que
hem contemplat, ens obtindran la
gràcia que arrelin fermament en la
nostra ànima, per tal que ens
decidim a captenir-nos en tot
moment com a deixebles bons del
Mestre: prudents, justos, amarats de
caritat.

[1] Ioh XVII, 23.

[2] 3 Ioh, 8.

[3] Mt XXII, 15.

[4] Mt XXII, 16.

[5] Ibídem.

[6] Lc X, 33-34.

[7] Lc X, 37.



[8] Mt XXII, 16.

[9] Ibídem.

[10] Cfr. Mt XXII, 16.

[11] Mc XII, 13.

[12] Mt XXII, 16.

[13] Ibídem.

[14] Act I, 1.

[15] St Tomàs d’Aquino, In III
Sententiarum, dist. 33 q. 2, a. 5.

[16] St. Bernat, Sermones in Cantica
Canticorum, XLIX, 5 (PL 183, 1018).

[17] Mt XXII, 17.

[18] St. Joan Crisòstom, In Matthaeum
homiliae, LXX, 1 (PG 58, 656).

[19] Mt XXII, 18-21.

[20] Mt VI, 24.



[21] 1 Ioh IV, 20.

[22] 1 Ioh V, 2-3.

[23] Mt V, 6.

[24] 1 Cor IV, 7.

[25] Ier XVIII, 6.

[26] Cfr. Mt XVIII, 24.

[27] Ps CV, 1.

[28] Gen II, 15.

[29] Cfr. Mt XI, 15.

[30] Gal V, 1.

[31] Ioh VIII, 32.

[32] 1 Ioh III, 18.

[33] 1 Ioh IV, 16.

[34] Cfr. Lc XVIII, 12.

[35] Gal VI, 2.



[36] Mt XX, 28.

[37] Cfr. Mt I, 19.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/viure-de-cara-
a-deu-i-de-cara-als-homes/ (10/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/viure-de-cara-a-deu-i-de-cara-als-homes/
https://opusdei.org/ca-ad/article/viure-de-cara-a-deu-i-de-cara-als-homes/
https://opusdei.org/ca-ad/article/viure-de-cara-a-deu-i-de-cara-als-homes/

	Viure de cara a Déu i de cara als homes

